# مجمود فرصنات محمود فرصنات محمود مراس المراني

جلداول: تقلي*قات اسفار* 

مند بخلیم شرح و تمنی محسن کداردر مجموعه مصفات مجموعه موس کهموم محموعه موس کهموانی آقاعلی مدرس طهرانی (۱۳۰۷-۱۳۴۷ ه.ق)





# مجموع**مضات** کحیم وسرآقاعلی مدرس طهرانی

حلدسوم: رسائل فارسی ،تقریظات ،قطعات تعلیقات نقلیه تقریرات ومناظرات

> مقدمه نهطیم، صحیح و تحقیق محسن ک**درو**ر



کدیور، محسن، ۱۳۳۸\_

مجموعهٔ مصنّفات حكيم مؤسّس آقاعلى مدرّس طهرانى، جلدسوّم: رسائل فارسى، تقريظات، قطعات، تعليقات نقليه، تقريرات و مناظرات (۱۳۰۷-۱۳۴۹هـ.ق) /مقدّمه، تنظيم، تصحيح و تحقيق محسن كديور . ـ تهران: اطلاعات، ۱۳۷۸.

٣ ج:عكس.

مندرجات: ج ۱ . تعلیقات اسفار . - ج ۲ . رسائل و تعلیقات . - ج ۳ . رسائل فارسی، تقریظات، قطعات، تعلیقات نقلیه، تقریرات و مناظرات .

كتابنامه.

۱. فلسفه اسلامی، ۲. زنوزی، علی بن عبدالله، ۱۲۳۴ ـ ۱۳۰۷ق. ـ سر گذشتنامه. الف. عنوان.

441/14

JX

ن ۸۷۴م



كديور،محسن

مجموعه مصنّفات حکیم مؤسّس آقاعلی مدرّس طهر انی جلد سوم: رسائل فارسی، تقریظات، قطعات، تعلیقات نقلیه، تقریرات و مناظرات

چاپ اول: ۱۳۷۸

تعداد: ۳۱۵۰ نسخه

حروفچيني، چاپ و صحافي: مؤسسة اطلاعات همة حقوق محفوظ است

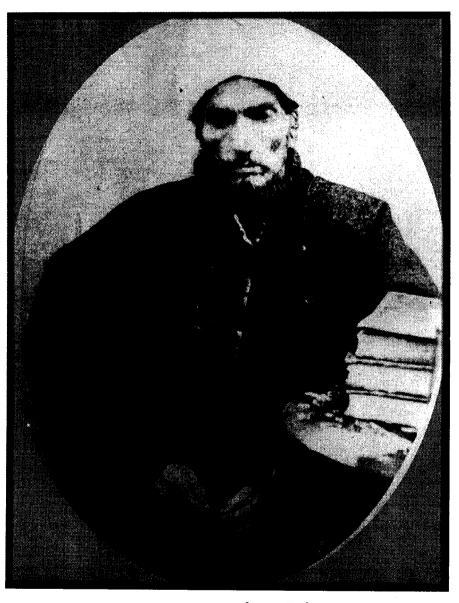
المابِك ٢ ـ ٢١٤ ـ ٢٠٣ ـ ٩۶۴ (جلد٣) (vol. 3) (جلد٣) مثابِك ٢ ـ ٢١٤ ـ ١٥٤٥ (جلد٣) (جلدي) (SBN 964 - 423 - 412 - X (3 vol. set) (دورة ٣ جلدي) (٩۶۴ ـ ٢٢٣ ـ ٢١٢ ـ ٢٠٤ المابك ٢٠٤ ـ ١٥٤٥ (دورة ٣ جلدي)

تقدیم به روان پدربز رحم دهقانِ خیّرِ بصیرِ آزاده مرحوم غلامحسین کدیور (۱۳۲۲-۱۲۵۹ هـش) «... هان ای خردمند، تا کی در زاویهٔ خمول نشسته، جواهر معارف و لآلی حقائق را در گنجینهٔ خاطر مستور داشته ای،... به جلوهٔ عیان آور، آنچه را که مدتها در مخزن ضمیر مستور ساخته ای، و به محضر شهود آور آنچه را که سالها در مکمن خاطر مخفی داشته ای، تا در نظر اهل بصیرت جلوه گری نماید، و دلهای صاحبان معرفت و حکمت را منور و روشن گر داند...»

مقدّمه شرح ناتمام اسرار الآیات آخرین اثر آقاعلی مدرس طهرانی

عقدهٔ مشکل گشاست حلقهٔ گیسوی دوست سلسله گرزلف یار، حلقه اگر موی دوست آقاعلی مدرس طهرانی

آینهٔ حق نماست جلوهٔ رخسساریار سلسلهها، حلقه ها کاش به حلقه زنند



حكيم مؤسّس آقاعلى منرّس طهراني ١٣٠٧\_١٣٣٤ هـ.ق.



# فهرست اجمالي

۱۳

|     | بخش الآل: رسائل فارسي                    |
|-----|------------------------------------------|
| ۵۵  | ١_رسالة في احكام الوجود و الماهية        |
| 1.4 | ٢_رسالة حقيقت محمديه                     |
| 170 | ٣۔رسالة تاريخ حكما                       |
| 144 | ۴ ـ رسالهٔ سرگذشت                        |
|     | بخش دوم: مقدمات و تقريظات                |
| 104 | ۵ مقدمهٔ کشف الاسراد فی شرح اسراد الآیات |
| 181 | ٤- تقريظ على مفاتيح الغيب صدر المتألهين  |
| 184 | ٧_ تقريظ رسالة ايضاح الادب صدر الافاضل   |
|     | بخش سوّم: قطعات باقیمانده از آثار مفقوده |
| 174 | ٨ ـ اصول الحكم في شرح اثو لوجيا          |
| 141 | ۹_اشعار وغزليات                          |

019

نمايهها

|     | بخش چهار م: تعليقات نقليه                                           |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
| 144 | ١٠ ـ تعليقات على رسالة القواعدالفقهية للميرزا حسن الآشتياني قدس سره |
|     | بخش پنجم: تقريرات و مناظرات                                         |
| 779 | ١١_ تقريرات المبدء والمعاد                                          |
| 499 | ١٢_رسالةُوحدتوجود                                                   |
| ۵۰۵ | ١٣_رسالةً فوائد                                                     |
| ۵۰۹ | ۱۴_مناظره با محمد کریمخان کرمانی                                    |

مقدمه

#### بسمالله الرحمن الرحيم

الحمدلله رب العالمين و صلى الله على خاتم انبيائه محمّد و على اهل بيته الطاهرين در اين مقدمه ابتدا به اختصار به مفاد دو جلد اول و دوم مجموعه مصنفات حكيم مؤسس آقاعلى مدرس طهرانى اشاره خواهد شد، آنگاه به باز گويى ناگفتههايى دربارهٔ لقب فاخر «حكيم مؤسس» خواهيم پر داخت. سپس به تفصيل به معرفى چهارده اثر جلد سوم اين مجموعه مبادرت خواهد شد و به تر تيب به اين سؤالات دربارهٔ هر اثر به تفكيك پاسخ خواهيم داد: عنوان ياعناوين اثر، آيا آقاعلى در ديگر آثار خود به اين اثر اشارهاى كر ده است؟ آيا اين اثر در مجموعههاى كتابشناختى معرفى شده است؟ معرفى كامل نسخههاى هر اثر شامل: تاريخ كتابت، نام كاتب، نشانى نسخه، ارزيابى كيفى نسخه و ارائه مشخصات هر اثر با آثار ديگر حكيم مؤسس، در هر اثر آقاعلى به كداميك از ديگر آثار خود استناد كر ده، از كداميك از اساتيد خود نقل كر ده است؟ موضوع كلى هر اثر چيست؟ و مهمتر از همه تحليل مفاد هر اثر به اختصار و اشاره به مسائلى كه در هر اثر مور د بحث قرار گرفته است.

#### سيرى در مجموعه مصنفات حكيم مؤسس

مجموعهٔ آثار بجامانده از آقاعلی مدرس طهرانی را در چهار مجلد تنظیم کرده ایم. جلد اول مجموعه مصنفات حکیم مؤسس به مفصل ترین اثر آقاعلی یعنی «تعلیقات الاسفار» اختصاص یافته است. این تعلیقات در زمرهٔ مهمترین حواشی اسفار و حاوی برخی از در خشانترین ابتکار حکیم مؤسس است. از آنجا که آقاعلی در بخش قابل توجهی از این تعلیقات، به تحلیل انتقادی حواشی حکیم متأله حاج ملاهادی سبزواری و ملااحمد ارد کانی شیر ازی پر داخته است، بعلاوه آقاعلی آراء دیگر اعاظم حکمت متعالیه از قبیل آقامحمد بید آبادی، ملاعلی نوری، ملااسماعیل اصفهانی و نیز نظرات اساتیدش میرزا محمدحسن نوری، ملامحمد جعفر لاهیجی لنگرودی و نیز ملاآقا قزوینی (در مورد اخیر بدون تصریح) را مورد بحث و بررسی و انتقاد قرار داده است، لذا این تعلیقات از ارزش بسیار بلایی بر خور دار است.

جلد دوم مجموعه مصنفات حكيم مؤسس شامل چهاررسالهٔ عربى و ده تعليقهٔ فلسفى آقاعلى مدرس طهرانى است. رساله فى التوحيد، رساله سبيل الرشاد فى اثبات المعاد، رساله فى مباحث الحمل، و رساله فى الوجود الرابط مهمترين تك نگارى هاى فلسفى حكيم طهرانى، بلكه هريك در موضوع خود آخرين دستاور د فلسفهٔ اسلامى است. چهار مسئله توحيد، معاد جسمانى، حمل و وجود رابط از افقى تازه مور دبررسى قرار گرفته و به ويژه سهرسالهٔ اخير مالامال از آراء ابتكارى و بديع آقاعلى است. مهمترين نو آورى اين حكيم متأله دربارهٔ معاد جسمانى در رسالهٔ كم نظير سبيل الرشاد تشريح شده است.

تعلیقات الشواهد الربوبیة، تعلیقات علی شرح الهدایة الاثیریة، تعلیقات علی حواشی الهیات الشفا، تعلیقات علی حواشی شرح حکمة الاشراق، قسم اوّل تعلیقات فلسفی آقاعلی بر کتب صدر المتألهین در بر دارندهٔ نکته سنجی های استاد الاساتید بر آراء مؤسس حکمت متعالیه است. تعلیقات شوارق الالهام از جمله مهمترین آثار آقاعلی، مجموعهٔ دیدگاههای حکیم مؤسس در امور عامه و الهیات بالمعنی الاعم است. تعلیقات علی حواشی الفیاض علی شرح الاشارات دیگر تعلیقات آقاعلی بر آثار حکیم متأله ملاعبد الرزاق فیاض لاهیجی است. سومین قسم تعلیقات این مجموعه تعلیقات آقاعلی بر

آثار والدمكرمش ملاعبدالله مدرس زنوزى يعنى حواشى الزنوزى على حواشى الفياض على شرح القوشچى على التجريد و لمعات الهيه مهمترين اثر ملاعبدالله است. تعليقات لمعات الهيه تنها اثر فارسى جلد دوم مجموعه است. بالاخره دو تعليقة مختصر تعليقة واحدة على الحواشى الجواشى الخفرية على شرح القوشچى، و تعليقة على حاشية رسالة سر القدر ابن سينا پايان بخش جلد دوم اين مجموعه است.

در دنبال، به تفصیل به معرفی چهارده اثر دیگر آقاعلی در جلدسوم مجموعه خواهیم پر داخت. بدایع الحکم مهمترین اثر حکیم مؤسس و یکی از پنج کتاب درجه اوّل فلسفه به زبان فارسی و یکی از ده کتاب درجهٔ اوّل فلسفهٔ اسلامی به قول مطلق، جلد چهار م مجموعه مصنفات حکیم مؤسس به حساب می آید.

# بيشينة لقب فاخر حكيم مؤسس

برخی از فلاسفه بواسطهٔ درخشندگی و خدمات علمیشان از جانب دیگر حکما به القابی که گویای جایگاه رفیع عقلیشان است مفتخر شده اند، از آن جمله است: فیلسوف العرب (کندی)، معلم ثانی (فار ابی)، شیخ الرئیس (ابن سینا)، شیخ اشر اق (سهر وردی)، امام المشککین (فخر الدین رازی)، عقل حادی عشر (خواجه نصیر الدین طوسی)، معلم ثالث (میر داماد)، سیّدالمدققین (صدر الدین دشتکی شیر ازی)، صدر المتألهین (محمدبن ابر اهیم قوامی شیر ازی). آقاعلی مدرس طهر انی نیز بواسطه ابتکار ات متعدد فلسفی، در زمان حیاتش ملقب به عنوان بر از ندهٔ «حکیم مؤسس» شد. تصرف وی در مبانی و ارائهٔ تقریرهای تازه از اصول صدر ایی، نقد حکیمانهٔ آراء فیلسوف پر آوازهٔ شیر از، و ارائه نظریاتی جدید در نزدیك بیست مسئلهٔ فلسفی از اسباب این لقب است. دیدگاههای بدیع وی در مباحث معاد نزدیك بیست مسئلهٔ فلسفی از اسباب این لقب است. دیدگاههای بدیع وی در مباحث معاد وجود، وحدت وجود، بساطت وجود در ابط، علم و تقریرهای تازه ای از مسائل اصالت صعود و نزول و . . . شاهدی بر این مدعاست. علاوه بر مدار کی که بر رواج عنوان «حکیم مؤسس» در زمان حیات آقاعلی در صدر جلد اول مجموعه ارائه کردیم، در این مجال به مؤسس» در زمان حیات آقاعلی در صدر جلد اول مجموعه ارائه کردیم، در این مجال به مدارك دیگری در این زمینه اشاره می کنیم:

مدرك اوّل: در نسخهٔ خطى مناظرهٔ آقاعلى با محمد كريمخان كرمانى كه تاريخ كتابت آن جمادى الثانيهٔ ۱۲۸۱ هجرى قمرى است، از وى با عبارت «حكيم على مؤسس آقاعلى» يادشده است. در اين زمان آقاعلى چهل و هفت ساله بوده است.

مدرك دوم: شيخ على نورى (شيخ الشوارق) در نسخهٔ اسفار مدرسه مروى حواشى استاد خود آقاعلى مدرس» نقل كرده است.

مدرك سوم: لطفعلى صدر الافاضل دانش تبريزى كه بيست سال از محضر آقاعلى كسب فيض كرده و دو قصيده در رثاى استاد خود سروده است، در تقريظ آقاعلى بر رسالة ايضاح الادب خود، از او با عنوان «قدوة الحكماء المؤسسين» ياد مى كند.

مدرك چهارم: شيخ محمد حسين غروى اصفهاني مشهور به آيت الله كمپاني صاحب تحفة الحكيم، فلسفه ر انز دمهمترين شاگر د آقاعلي يعني شهيد محمد باقر اصطهباناتي آموخته، وى در جلداول كتاب نهاية الدرايه في شرح الكفاية از آقاعلي باعنو ان حكيم مؤسس ياد كرده است.

مدرك پنجم: حكيم معاصر مرحوم ميرزامهدى مدرس آشتيانى صاحب تعليقه بر منظومه و اساس التوحيد، در شرح تحفة الحكيم مرحوم غروى اصفهانى در مبحث امتناع اعادة معدوم (صفحة ١١ نسخة خطى) از آقاعلى چنين يادمى كند: «كماذه ساليه استاذه المحقق المدرس المؤسس».

مدرك ششم: نسخهٔ خطى رسالهٔ سر گذشت ظاهراً به خط غلامعلى شيرازى از شاگر دان آقاعلى . ناسخ تصريح كرده است: «اين مختصر از روى نوشتهٔ استاد مؤسس آقاعلى مدرس ادام الله ايام بر كاته نقل كردم .»

مدركهفتم: در مقدّمهٔ چاپسنگى رسالة فى الوجو دالر ابط (سال١٣١٥هـ.ق.) از نويسنده اين گونه ياد شده است: «الاستاد المؤسس آقاعلى المدرس قدّس روحه وروّح فتوحه»

# معرفي اجمالي جلدسوم مجموعه مصنفات حكيم مؤسس

در این مجلّد چهارده اثر آقاعلی را در ضمن پنج بخش به شرح ذیل گرد آورده ایم. از آنجا که کلیهٔ تعلیقات فلسفی و نیز تمامی رسائل فلسفی عربی آقاعلی مدرس را در دو مجلد اول و دوّم گنجانیده ایم، این مجلد حاوی دیگر آثار بجاماندهٔ این حکیم متألّه است.

در بخش اوّل رسائل فارسى حكيم مؤسس گرد آمده است. مراد از رسائل فارسى،

رسائلی است که یا تماماً به زبان فارسی به رشتهٔ تحریر در آمده باشد یا حداقل بخشی از آن فارسی باشد. دو ثلث اخیر رسالة فی احکام الوجود و الماهیة و نیمهٔ اول رسالهٔ حقیقت محمدیه فارسی است. اما دو رسالهٔ دیگر یعنی رسالهٔ تاریخ حکما و رسالهٔ سرگذشت، تماماً فارسی است. از این چهار رساله، رساله فی احکام الوجود و الماهیه فلسفی صرف است، رسالهٔ حقیقت محمدیه عرفانی فلسفی است که از این زاویه قابل توجه می باشد. موضوع دو رسالهٔ تاریخ حکما و رساله سرگذشت، تاریخ فلاسفه است که در موضوع خود کم نظیر می باشند. مفصل ترین این رسائل، رسالة فی احکام الوجود و الماهیه است.

در بخش دوّم تحت عنوان مقدمات و تقریظات سه اثر مختصر آقاعلی گردآمده است. نخست آخرین اثر ناتمام حکیم مؤسس بنام کشف الاسرار فی شرح اسرار الآیات ملاصدر است که تنها به نگارش مقدّمهٔ آن توفیق یافته است، دوّم تقریظ بر نخستین چاپ مفاتیح الغیب ملاصدرا که حاکی از احترام و تحسین او نسبت به مؤسس حکمت متعالیه است و بالاخره تقریظ بر رسالهٔ ایضاح الادب شاگر دوفادارش صدر الافاضل تبریزی . از این سه، اوّل و سوّم فارسی و دوّم عربی است .

می دانیم که سه اثر از آثار قطعی الاستناد حکیم مؤسس متأسفانه به زمان ما نرسیده است. از این سه اثر از «رساله در اینکه منطق از علوم حکمیه است تخمیناً سه هزار بیت» هیچ اثری بدست نیاور دیم. آقاعلی در تعلیقات شرح الهدایة الاثیریة و رسالة فی مباحث الحمل از کتابی به نام «اصول الحکم فی شرح اثولوجیا» قطعاتی نقل کرده است. ما این قطعات را از دو اثر فوق الذکر استخراج کرده، در کنار هم به نام «بقایا اصول الحکم» بازسازی کردیم. ضمناً در انتهای رسالهٔ سرگذشت تصریح کرده که «گاهی هم غزلیات می گفته است» اشعاری که از آقاعلی بجامانده به عنوان بقایای اشعار و غزلیات گرد آور دیم. این دو قسمت را به عنوان «بخش سوّم: قطعات باقیمانده از آثار مفقوده» آور ده ایم.

اگرچه اشتهار آقاعلی در علوم عقلیه و حکمیه است، امّا او در منقول نیز دست داشته، علاوه بر تحصیل منقول نزد والدش در تهران و مدت کو تاهی در نجف، دوران خارج

۱. رسالهٔ سرگذشت.

فقه و اصول را در نز داعلم شاگر دان شیخ اعظم مرتضی انصاری یعنی جناب میر زاحسن آشتیانی طی کرده، خود در فقه استدلالی کرسی تدریس داشته است. تنها اثری که از آقاعلی در منقول بدست آور دیم، تعلیقه ای است بر یکی از رسائل استادش میر زاحسن آشتیانی در قواعد فقهیه. این تعلیقه نقلی بخش چهارم این مجلّد را تشکیل می دهد و با آن آثاری که به خامهٔ آقاعلی به رشتهٔ تحریر در آمده است به پایان می رسد.

بخش پنجم را به آثاری اختصاص داده ایم که اگرچه متعلق به آقاعلی است و از افاضات فلسفی او می باشد اما به قلم شاگر دان و علاقه مندان وی مکتوب شده است. عنوان این بخش را تقریرات و مناظرات نهاده ایم، و به لحاظ حجم اند کی بیش از نصف این مجلّد را در بر می گیرد. مفصل ترین اثر این مجلد تقریرات المبده و المعاد ملاصدر ااست که تقریر در وس القاشده توسط آقاعلی به قلم یکی از شاگر دان وی است. دو رسالهٔ مختصر و حدت و جود و فوائد که ظاهر آبر گرفته از در وس آقاعلی و به قلم شاگر دان وی است را در زمرهٔ تقریرات وی آور ده ایم، پایان بخش این مجموعه متن مختصر مناظره آقاعلی با کریمخان کرسانی در بر خی مباحث فلسفی کلامی است که خلاصهٔ آن توسط یکی از حاضرین یادداشت شده است.

در مجموع از چهارده اثر ارائه شده در این مجلد سه اثر عربی، سه اثر فارسی عربی و هشت اثر فارسی صرف می باشد. از این چهارده اثر، یك رساله در فقه و اصول، سه اثر ادبی (البته با مضامین عرفانی و فلسفی) یعنی اشعار و تقریظ رسالهٔ ایضاح الادب و مقدمهٔ شرح اسرار الآیات به چشم می خورد. ده اثر دیگر كه به لحاظ كمّی اكثر قریب به اتفاق اور اق این مجموعه را تشكیل می دهد فلسفی است. اكثراً فلسفی صرف (تقریر ات المبده و المعاد، رسالة فی الوجود و الماهیة، بقایا اصول الحكم)، یكی فلسفی كلامی (مناظره)، دو اثر فلسفی عرفانی (رسالهٔ حقیقت محمدیه، رسالهٔ وحدت وجود) و سه اثر در تاریخ فلاسفه است (رسالهٔ تاریخ حكما، رسالهٔ سرگذشت و تقریظ مفاتیح الغیب).

لازم به ذكر است كه هيچ يك از آثار چهارده گانه جلدسوّم در عداد آثار طراز اوّل حكيم مؤسس قرار نمى گيرد. البته اگر متن كامل اصول الحكم فى شرح اثو لوجيا يافت مى شد، (با توجه به استنادمكر رخود آقاعلى به آن) مى تو انستيم آن رااستثنايى از اين قاعده به حساب مقدمه

آوریم. به هر حال سطح علمی بدایع الحکم و جلد اول و دوّم مجموعه مصنفات از جلد سوّم بالاتر است. اما این بدان معنی نیست که آثار چهار ده گانه جلد سوّم بی اعتبار و کم اهمیت است. آنچنانکه خو اهیم دید، آثار این مجلّد با کتب فلسفی بسیاری فلاسفه قابل مقایسه است.

پس از بیان مقدماتی و عمومی فوق الذکر نوبت به بررسی تفکیکی و مشروح هر یك از آثار چهارده گانه می رسد.

# 1-رسالة في احكام الوجود و الماهية

معرفی این رساله در گرو شناخت نسخهٔ منحصر بفرد خطی مجموعه ای است که حاوی هفت رسالهٔ آقاعلی می باشد، لذا قبل از هر بحثی به معرفی این نسخه می پر دازیم.

در خزانهٔ نسخ خطی کتابخانهٔ عمومی مرحوم آیت الله مرعشی نجفی در قم مجموعه ای است به شمارهٔ ۵۵۸۸ که به نام مجموعه فلسفی آقاعلی بن عبدالله مدرس زنوزی ثبت شده است. این مجموعه ۳۴۰ ورق دارد که ۹ ورق آن سفید و فاقد مطلب است (بنابر این ۱۳۴ ورق مطلب درج شده دارد). در این مجموعه هفت اثر با مشخصات ذیل به چشم می خورد: در آغاز آن نوشته شده است: «هو الواقف علی الضمایر، از کتب موقوفهٔ اقل الخلیقة کلبعلی شرندی بر اولاد ذکور خود، فلهم التصرف عندالقابلیة والاستعداد».

١ ـ ورق ١ تا ١٤: هذه اشارات الى بعض مقاصد الشواهد الربوبية.

٢ ـ ورق ١٧: [رسالة فوائد]

٣ ـ ورق ١٨ تا ٩٤: تقريرات متعلقة بمبدء و معاد

٤-ورق ١٠٠ تا ١٢٣: [رسالة في احكام الوجود والماهية]

۱. فهرست نسخه های خطی کتابخانهٔ عمومی حضرت آیت الله العظمی تجفی مرعشی، نگارش سید احمد حسینی، قم، ۱۳۶۶، جلد ۲۴ مفحه ۲۵۴\_۲۵۳ ایشان تنها رسائل اول، سوم و بنجم را شناسایی و معرفی کر ده در انتها متذکر نسده است: «در مجموعه جز رساله های ذکر شده نوشته های پر اکنده دیگری نیز آمده است بعلاوه ذکر کرده است که این دو حاشیه از حاشیه الشواهد و حاشیة المبدء و المعاد] را روی جلد کاتب نسخه از تقریرات زنوزی معرفی کرده، بدین جهت از نوشته های دیگری می باشد.»

۵ ـ ورق ۱۲۶ تا ۱۳۶: «رساله توحيديه مولانا العارف الكامل المحقق المدقّق فيلسوف الاعظم آقاعلى مشهور بالمدرس زادالله توفيقه و عمره العالى» و در آخر آن: «تمّت الرسالة التوحيديه في شب جمعه في شهر جمادي الاخرى سنه ۱۲۹۴»

ع-ورق ۱۳۶ تا ۱۴۲: [۹ فصل اوّل رسالة في مباحث الحمل] ٧-ورق ۱۴۲ و ۱۴۳: [رسالة وحدت وجو د صوفيه].

از هفت رسالهٔ این مجموعه، كاتب تنها عنوان سه رساله را مشخص كرده: تعلیقات الشواهد الربوبیة، تقریرات المبدء و المعاد و رسالهٔ توحیدیه. عناوین چهار رسالهٔ دیگر در مجموعه نیامده است.

خط شش رساله یکنواخت و به یک قلم است و تنها رسالهٔ پنجم رسالهٔ توحیدیه با قلمی متفاوت و با خطی نیکو و نستعلیق نگارش یافته و اتفاقاً یکی از دو جایی که در تمامی مجموعه به اسم آقاعلی تصریح شده در آغاز همین رسالهٔ توحیدیه صفحهٔ ۱۲۶ است. در تمامی این مجموعه تنها یک تاریخ در صفحهٔ ۱۳۶ انتهای رسالهٔ توحیدیه به چشم می خورد: ۱۲۹۴.

این مجموعه متعلق به کلبعلی شرندی بوده که بر اولاد ذکور خودوقف کرده است. خط وقف نامهٔ مختصر با خط مجموعه (غیر از رسالهٔ توحیدیه) سازگار است. در نخستین صفحهٔ مجموعه نامه ای است بدون نام مخاطب و نام نویسنده و استمداد دربارهٔ زنی که به بیماری قانقاریا مبتلا شده و در آن از طبیبی بنام میرزا «ابو تراب قزوینی» ذکری به میان آمده است.

از این هفت رساله، پنج رساله در این مجموعه منحصر به فر داست و از آنها نسخهٔ دیگری شناخته نشده است و تنها، دو رسالهٔ توحیدیه و مباحث الحمل فارغ از این مجموعه نسخ دیگری نیز دارد، و قطعاً متعلق به آقاعلی است امّا دلیل این که پنج رسالهٔ دیگر متعلق به آقاعلی است:

اولاً: با توجه به تصریح پشت جلداین مجموعه رساله های اول و سوم از تقریرات دروس آقاعلی است. در حاشیهٔ رسالهٔ سوم تقریرات المبده والمعادیك بار صریحاًاز «آقاعلی استاد» نام بر ده شده است، مقرر قطعاً شاگر د آقاعلی است، با عنایت به چندین نقل

از مرحوم میرزا حسن نوری استاد آقاعلی در متن تقریرات، استناد آن به آقاعلی مورد اطمینان است.

ثانیاً: در نخستین رساله خلاصهٔ رأی ابتکاری آقاعلی در معاد جسمانی تقریر شده است، لذا استناد این رساله نیز به آقاعلی مور د اطمینان است و باتو جه به پشت جلد نسخه از تقریرات دروس آقاعلی است .

ثالثاً: سیاق و سبك نگارش رسالة فی احكام الوجود والماهیة با دیگر رسائل آقاعلی از قبیل مباحث الحمل یا وجود رابط یكی است، انتساب این رساله به آقاعلی نیز با توجه به سطح مطالب آن و نیز مختار مصنف در مسائل مختلف مطروحه در آن مورد اطمینان است.

رابعاً: مختار رسالهٔ مختصر وحدت وجود بار أي آقاعلي در بدايع الحكم ساز گار است.

حاصل بحث، اگرچه کاتب این رساله مشخص نیست، واقف آن نیز علیرغم معلوم بودن نامش شناخته نیست، ولی با توجه به قرائن فوق الذکر بطور کلی، و قرائن متعدد مضمونی و محتوایی که در ضمن بحث جزئی از محتوای هر رساله مطرح شده و می شود، این مجموعه مطمئناً از آثار فلسفی حکیم مؤسس آقاعلی مدرس یا از تقریرات دروس وی است، و هیچ دلیلی بر خلاف این اطمینان به چشم نمی خورد. هر چند میزان اطمینان این انتساب در اکثر انتساب در اکثر موارد مقطوع نیست، امّا ظن اطمینانی در چنین مواردی معتبر است.

اكنون پس از بحث كلى دربارهٔ اين مجموعهٔ خطى كه نسخهٔ منحصر به فرد چهاررسالهٔ اين مجلّد است به بحث جزئى دربارهٔ «رسالة فى احكام الوجود والماهية» مىپر دازىم. درباره اين رساله نكات ذيل قابل ذكر است:

۱- نسخهٔ منحصر به فرداین رساله ورق ۱۰۰ تا ۱۲۳ چهارمین رسالهٔ مجموعهٔ خطی ۵۵۸۸ کتابخانهٔ عمومی مرحوم آیت الله مرعشی نجفی در قم است. نام کاتب و تاریخ کتابت مشخص نیست. خط آن همان خط پنج رسالهٔ دیگر این مجموعه است و احتمالاً در زمان حیات حکیم مؤسس نوشته شده است (با توجه به تاریخ کتابت رساله توحیدیه ۱۲۹۴ ـ رسالهٔ پنجم این مجموعه) تنها نام واقف این مجموعه ـ کلبعلی شر ندی ـ مشخص است که هیچ اطلاعی از وی در دست نداریم .

۲ متأسفانه این رساله ناقص الاوّل و الآخر است. دو ورق قبلی و بعدی این رساله سفید است. رسالهٔ قبلی آن تقریرات المبده والمعاد و رسالهٔ بعدی آن رسالهٔ توحیدیه است. یقیناً این رساله از هر دو رسالهٔ قبلی و بعدی مستقل است. نحوهٔ تبویب و سیاق مطلب آن نسبت به هر دو رساله و خط آن بارساله فی التوحید متفاوت است. متأسفانه جملهٔ اول و آخر رساله ناتمام است.

۳-به واسطهٔ نقصان ابتدا و انتهای رساله، نام رساله نیز مشخص نیست، از این رساله در هیچ یك از آثار آقاعلی و نیز مجموعه های کتابشناختی ذکری به میان نیامده است، نام «رسالة فی احکام الوجود و الماهیة» را با توجه محتوای آن بر گزیدیم، به هر حال گزینش این نام از نگارنده است.

۴- ثلث اول این رساله به زبان عربی نگارش یافته است و دو ثلث اخیر آن فارسی میباشد. در اینجا سؤالی جدی مطرح می شود: آیا تغییر زبان خود دال بر عدم و حدت و تعدد رساله نیست؟ به بیان دیگر آیا این دو رساله است یا یک رساله؟ بر و حدت و هکذا تعدد رساله دلیل قطعی در دست نیست. رسالهٔ حقیقت محمدیه نیز دو زبانی است، هکذا تقریرات المبدء والمعاد نیز عربی فارسی است، لذا اینکه در اثر واحدی آقاعلی به دو زبان بنویسد، سابقه دارد، به علاوه مطالب فارسی می تواند دنبالهٔ مطالب عربی به حساب آید، عناوین فصول دو بخش فارسی و عربی نیز بر یک منوال است و همگی به سیاق عربی. این موارد قرائن و حدت رساله است، از سوی دیگر طولانی بودن بی سابقهٔ فصل چهاردهم «تعمیم و تتمیم» و آغاز بخش فارسی با عنوان کم سابقهٔ «برهان فلسفی» و نیز یافت نشدن مشارالیه جملهٔ آغازین فارسی «بدانکه لفظ حقیقت چنانکه دانستی گاه باشد که بر فرد نفس الامری و مصداق و اقعی اطلاق می شود…» حال آن که در بخش عربی رساله چنین بعثی ذکر نشده است، از قرائن تعدد و عدم و حدت رساله است. اما این قرائن برای تعدد بعثی ذکر نشده است، از قرائن تعدد و عدم و حدت رساله است. اما این قرائن برای تعدد باشد، عنوان برهان فلسفی نیز بی سابقه نیست زیر ااحتمال دارد که بحث از «حقیقت» در قسمت محذوف عربی بوده باشد، عنوان برهان فلسفی نیز بی سابقه نیست، طولانی بودن یک فصل نیز نه بر و حدت باشد، عنوان برهان فلسفی نیز بی سابقه نیست، طولانی بودن یک فصل نیز نه بر و حدت باشد، عنوان برهان فلسفی نیز بی سابقه نیست، طولانی بودن یک فصل نیز نه بر و حدت

دلالت دارد نه بر تعدد. به هر حال اگر چه نه و حدت رساله مقطوع است نه تعدد آن مردود، اما و حدت رساله اقوی است، والامر سهل. مهم محتوای فصول رساله است.

۵-در رساله بیست و دو عنوان عربی به چشم می خورد، که اگر اوائل رساله نیز بقایای یک فصل به حساب آوریم، از این رساله بیست و سه فصل در دست است. عناوین رساله از قبیل تمثیل و تنظیم، نقد و حل، دفع و ازاحة، شك و تحقیق، هدم و دعامة، توضیح و تنقیح، و هم و تنبیه، فرقان و تبیان، بحث و تنقیح، ابانة، تلخیص و تخلیص و . . . با عناوین فصول رسالة فی مباحث الحمل و رسالة فی الوجود الرابط بریك منوال و کاملاً سازگار است . تنها فصل چهاردهم طولانی تر از بقیهٔ فصول و نزدیك نیمی از رساله را شامل می شود، که در فصول انتهایی رسالة فی مباحث الحمل نیز چنین فصول طولانی دیده می شود.

2\_به لحاظ محتواوحتى الفاظ بكار برده شده، فصل سوم اين رساله «نقدوحل» با فصل ٢٨ «تتميم و تخذيم» رسالة في مباحث الحمل يكسان است، هكذا مفاد فصل چهارم «دفع و ازاحة» با فصل ٢٢ رسالة في مباحث الحمل. ديگر فصول اين رساله نيز بارسالة في الوجود الرابط و رسالة في مباحث الحمل بسيار نز ديك است.

۷-در این رساله آراء صدر المتألهین در «کتاب مستطاب اسفار» بیش از همه مورد توجه، بحث و تحلیل انتقادی حکیم مؤسس واقع شده است، به علاوه به کرات تعلیقات ملاعلی نوری بر اسفار مورد استناد و بحث واقع شده است. در آغاز فصل دهم رأی «بعض الافاضل ممن ادرکنا عصره فی بعض تعلیقاته علی الاسفار الاربعة» در ایر ادبر صدر المتألهین مورد مناقشه و نقد آقاعلی واقع شده، احتمالاً مراد از این بعض ملاآقاقز وینی یا میرز احسن نوری باشد، هر چند با توجه به عدم انتشار تعلیقات این دو حکیم متأله اظهار نظر در این باره دشوار است. علاوه بر سه حکیم فوق الذکر، آراء شیخ الرئیس ابن سینا، شیخ اشراق و میرسید شریف جر جانی نیز در این رساله مورد بحث و نقد واقع شده است.

۸ ـ با توجه به ادلهٔ کلی و بر اهین جزئی که گذشت و نیز با عنایت به مضامین مورد بحث رساله و سطح مطالب، سبك و سیاق و آراء اختیار شده در آن، در انتساب این رساله به

١. آفاعلي غالباً از اسفار با اين تعبير احترام آميز يادمي كند.

حکیم مؤسس بحثی نیست و مطمئناً می توان آن را در زمره آثار حکیم مؤسس به حساب آورد. ضمناً این رساله تاکنون منتشر نشده است و برای نخستین بار در این مجموعه به زیور طبع آر استه می شود.

#### تحليل مفاد رسالة في احكام الوجود والماهيه

مسئلهٔ اوّل: موجود در تحلیل عقلی به وجود و ماهیه تجزیه می شود، هر چند در واقع وجود و ماهیت متحدند و حکم هر یك بر دیگری حمل می شود، این حمل به لحاظ فلسفی مجاز است و به لحاظ عرفی حقیقت.

مسئلهٔ دوم: دو قضیه «فلان موجود فی السماء» و «فلان معدوم فی السماء» دو گونه قابل تحلیل فلسفی است، یکی این که «فی السماء» قید محمول باشد، و دیگری این که ظرف و قید نسبت حملیه باشد. نقیض این دو قضیه در دو صورت فوق کاملاً با هم متفاوت است، در یکی رفع و جود خاص است و در دیگری رفع و جود مطلق.

مسئلهٔ سوم: ارتفاع نقیضین مطلقاً ممنوع نیست، چرا که بین سلب المقید و السلب المقید تفاوت است. بنا بر این رفع و جود مقید به مر تبه می باید با توجه به ظرائف فوق تحصیل شود. ارتفاع نقیضین در یك مر تبه ممتنع است، اما در دو مر تبه هیچ دلیلی بر امتناع آن در دست نیست. توجه به ابتكار صدر المتألهین در تفکیك مفاد حمل اولی از حمل شایع صناعی فهم ارتفاع نقیضین مجاز و ارتفاع نقیضین ممنوع را تسهیل می کند، به عبارت دیگر ارتفاع نقیضین به حمل شایع ممنوع و به حمل اولی مجاز است.

مسئلهٔ چهارم: چگونه از یك سو امكان، ذاتی ماهیت قلمداد می شود و از سوی دیگر گفته می شود الماهیه من حیث هی لیست الاهی، یعنی حتی در آن امكان اخذ نشده است؟ آقاعلی با بیان سه معنای مختلف برای امكان، به تحلیل رأی صدر المتألهین در فرق بین سلب تحصیلی و ایجاب عدولی در معنای امكان می پر داز دو در دنبال با بررسی نظر ملاعلی نوری، به بیان تفاوت بین لوازم ماهیت و لوازم وجود می پر دازد.

مسئلهٔ پنجم به تفاوت ظریف بین این که بر ذاتی مفهومی صدق کند از یك سو، و بین این که ذاتی مصداق مفهومی قرار گیرد از سوی دیگر، اختصاص دارد، در حقیقت آقاعلی در این مسئله به زیباترین وجهی این عبارت صدر المتألهین در اسفار «فرق بین کون الذات مصدوقاً علیها لصدق مفهوم و کونها مصداقاً لصدقه» را مورد تحلیل قرار می دهد.

مسئلهٔ ششم: حمل مفهوم بر ذات مصدوق علیها (و نه مصداق) ضروری است، اما همواره این ضرورت واحد نیست، آقاعلی سه نحوهٔ مختلف ضرورت در این حمل شناسایی کرده که از ابتکارات وی شمر ده می شود.

مسئلهٔ هفتم به تحلیل فرق بین حمل امکان بر ماهیت به عنوان سلب اقتضاء و بین سایر سلوب ماهیت اختصاص دارد. توجه به دو قضیه «الماهیة من حیث هی لیست الاهی» (تقدیم حیثیت بر سلب) و قضیهٔ «الماهیه لیست من حیث هی الاهی» (تأخیر حیثیت از سلب) در فهم دقیق معنای امکان کارساز است. آقاعلی با دفاع از رأی صدر المتألهین به ایر ادهای وارده بر وی پاسخ می گوید و تصریح می کند که صحیح تقدیم سلب بر حیثیت است. تحلیل سه تفاوت ذیل در رساله به بهترین وجهی ارائه شده است:

اول: تفاوت بین ماهیت به مثابهٔ مصداق صدق محمول، و ماهیت به مثابهٔ عنوان و مصدوق علیها.

دوم: تفاوت بين سلب المقيد و السلب المقيد

سوّم: تفاوت بين حمل اولى ذاتي و حمل شايع صناعي

بنابر این امکان، از آن حیث که در مرتبهٔ ماهیت است از آن سلب می شود، و از آن حیث که در مرتبهٔ منافعیت ثابت است و بین این دو تنافی نیست، مهم این است که تفاوت این دو مقام درك شود. مقایسهٔ دواز ده فصل اول این رساله با بحث امکان در جلد اوّل اسفار و مقایسه آن با حواشی مختلف اسفار در این موضع حاکی از برتری جدی علمی حکیم مؤسس بر دیگر حکیمان متعالیه است.

مسئلهٔ هشتم: حقیقت در فلسفه به سه معنی بکار می رود: یك: فرد نفس الامری و مصداق واقعی، دو: مصدر احکام و مبدء آثار مطلوبه، سه: به معنی ثابت. بر ماهیت من حیث هی حقیقت به هیچیك از معانی سه گانه اش صدق نمی کند. اطلاق حقیقت فقط شایستهٔ وجود است و بس.

مسئلهٔ نهم: آنچه بر ماهیت به حمل شایع صناعی حمل می شود بر یك منوال نیست،

بلكه سه حالت متصور است:

قسم اوّل: ماهیت در مرتبهٔ ذات مصداق برخی از محمولات است.

قسم دوّم: ماهيت ذاتاً مصداق آن محمول نيست، اما مصدوق عليهاي آن است.

قسم سوم: ماهيت ذاتاً نه مصداق آن محمولات است نه مصدوق عليهاي آنها.

پس از ارائه مثال برای هر یك اقسام سه گانه، مشخص می شود که چنین تقسیمی تنها در حمل بر ماهیت میسر است، اماً در حمل بر وجود چنین اقسامی راه ندارد.

مسئلهٔ دهم: مقصوداز ذهن و خارج ظرف و مکان نیست، بلکه دو نحوه و جود است که در یکی آثار مطلوبهٔ ماهیت بر او متر تب است و در دیگری متر تب نیست. بنابر این آثار مطلوبه بر نفس ماهیت متر تب نیست و این تر تب واسطه می خواهد، و این واسطه جز وجود نیست.

مسئلهٔ یازدهم: وجود اعراض فی انفسها وجود آنها در موضوعاتشان است. پس محلیت عین وجودات موضوعات بوده و از ماهیات آن موضوعات خارج می باشد. از این رو موضوع از جمله مشخصات است و واضح است که انتقال عرض از موضوعی به موضوع دیگر مجاز نیست. از اینجا برهانی دیگر بر عینیت وجود موضوعات بدست می آید، هکذا تجرد اعراض بر موضوع واحد و اتصاف موضوع واحد به اعراض غیرقاره دلیل بر تحولات ذاتی موضوع و حرکت جوهریه است. بنابر این اعراض با موضوعات به یك وجود موجود می باشند.

مسئلهٔ دوازدهم: عرض و عرضی بذات متحد می باشند و به اعتبار مفترق، اگر به شرط لا اعتبار شود عرض بود و اگر لابشرط لحاظ شود، عرضی باشد. به عبارت دیگر اگر بو جود استقلالی اعتبار کنی، عرض باشد و اگر بوجود نسبی اعتبار کنی، عرضی. آنگاه حکیم مؤسس به تبیین اقسام هفت گانهٔ نسبت عرض وموضوع متبوع آن می پردازد که از ابتکارات ظریف وی است.

با توجه به تبعیت وجود اعراض نسبت به وجود موضوعاتشان، چنین وجودی دو در جه دارد، در جهٔ ضعیف و تابع و در جهٔ شدید و متبوع، به حسب در جه شدید متبوع و موضوع است و به حسب در جهٔ ضعیف تابع و عرض. آقاعلی از اینجا رابطهٔ فصل با صورت و جنس با هیولی را مور د بحث و تحلیل قرار می دهد.

مسئلهٔ سیزدهم: یکی از مواضع اختلاف بین مشاء و اشراق در تشکیك در طبایع مرسله در این است که آیا ممکن است که دو چیز که به نفس ماهیت و جزء ماهیت و لواحق ماهیت مفترق نباشند تمایز شان به اختلاف مراتب ماهیت در کمال و نقص باشد یا ممکن نیست؟ حکیم مؤسس پس از تحلیل انتقادی دو برهان مشائین بر امتناع تشکیك در ذاتیات، از مدعای حکمای اشراق در این زمینه به شیوهٔ صدر المتألهین و در تکمیل مطالب وی دفاع می کند.

مسئلهٔ چهاردهم: عارض بر دو قسم است عارض وجود و عارض ماهیت. مقصود از اعتبار وجود در عروض، مجرد مدخلیت وجود بود، خواه در عروض و حمل واسطه بود، و خواه در ثبوت واسطه. عارض وجود عارضی بود که بعد از تقرر ماهیت به تقرر وجودی ماهیت را عارض شود و عارض ماهیت عارضی بود که ماهیت را پیش از تقرر او تقرری بر مرتبهٔ تقرر معقول نبود، هر چند لازم و عارض ماهیت با ماهیت در وجود متحد است.

مسئلهٔ پانزدهم: جنس به نسبت با فصل از لوازم وجود بود، و فصل به نسبت با جنس از عوارض ماهیت زیر ا جنس بدون اعتبار فصل فاقد تحصل است، از اینروست که فصل مانند علت مفیدهٔ طبیعت جنس است و این اقتضاء و علیت فصل از سنخ وجود است. لذا فصول حقیقی وجود یا مراتب وجود است.

آنچه به اجمال گذشت برخی از مسائلی است که در این رسالهٔ شریفه مورد بحث واقع شده، تحلیل تمامی مسائل مطروحه در این رساله و تحلیل انتقادی هر یك از این مسائل مجالی دیگر می طلبد.

#### ٢. رسالة حقيقت محمديه

١- از اين رساله دو نسخهٔ خطى در دست است:

اوًل: مجموعهٔ خطی شمارهٔ ۶۴۵۹ کتابخانهٔ مدرسهٔ عالی سپهسالار (شهید مطهری) صفحهٔ ۳۴۸ ـ ۳۶۴ ـ تاریخ کنابت ۱۲۹۷ هـ.ق. متأسفانه پس از نگارش فهرست نسخ خطی کتابخانهٔ مدرسه، برگهٔ آخر این رساله مفقود شده است. در آغاز این نسخه تصریح شده که این رساله از رسائل «آقاعلی مدر س دام ظلّه» است. از این نسخهٔ بدخط با علامت «س» یاد کرده ایم.

دوم: مجموعهٔ خطی شمارهٔ ۹۱۸ کتابخانهٔ مدرسه مروی تهران. تاریخ کتابت و نام کاتب رساله مشخص نیست. در آغاز و انجام آن اشاره ای به این که رساله متعلق به آقاعلی است دیده نمی شود. در همین مجموعه، رسالة فی العلة و المعلول از آقاعلی با تاریخ کتابت ۱۲۹۸ هـ. ق درج شده است. از این نسخه با علامت «م» یاد کر دیم. نقص انتهای نسخهٔ پیشین را با این نسخه جبران کر دیم.

چون هیچیك از این دو نسخه بر دیگر رجحانی نداشت، متن رساله بر اساس هر دو نسخه تصحیح انتقادی شده است. این رساله تاكنون مطلقاً منتشر نشده است و برای نخستین بار در این مجموعه به زیور طبع آر استه می شود.

۲- آقاعلی در دیگر آثار خوداز جمله رسالهٔ سر گذشت، از این رساله یاد نکر ده، بعلاوه در مجموعههای کتابشناسی از قبیل الذریعه نیز به این رساله اشاره ای نشده است. در هیچیك از دو نسخهٔ آن نیز عنوان خاصی برای آن تعیین نشده است. در سطور آغازین آن آمده است که این رساله «در بیان معنی مرشد و هادی و اثبات و جوداو» است. می توان رساله را به همین نام نامید. با توجه به این که در او اسط رساله، در مر اتب سلوك و مراحل و جود بحث از حقیقت محمدیه »را برای آن برگزیدیم.

۳ در این رساله استناد به آیات و روایات بیش از آثار فلسفی خالص آقاعلی به چشم می خور د، در مواضعی مستقلاً به تشریح بر خی احادیث عالیة المضامین پر داخته است. اما در سراسر رساله حتی یکبار به اقوال و آراء فلاسفه یا عرفا استناد نشده است.

۴- بر انتساب اين رساله به حكيم مؤسس ادلهٔ ذيل قابل اقامه است:

اول: تصریح در آغاز نسخهٔ خطی «س» به این که این رساله از رسائل آقاعلی مدرس ست.

دوم: برخى از مباحث اين رساله در ديگر آثار آقاعلى عيناً تكر ار شده است، به عنو ان نمو نه اركان اربعهٔ عرش الهى در بدايع الحكم و تعليقات الاسفار به همين سبك و سياق به چشم مى خورد. هكذا تفسير عرفانى حديث «كنت كنزاً مخفياً» كه به تفصيل در

بدايع الحكم آمده است.

سوم: اكثر قريب به اتفاق احاديث مورد استفادهٔ اين رساله در ديگر آثار آقاعلى مكرراً مورد استناد قرار گرفته است. وجه استناد در اين رساله با وجوه استناد در ديگر رسائل مشابه است.

چهارم: آراء مختار این رساله هیچ منافرتی با آراء مشهور آقاعلی در دیگر آثارش ندارد، بلکه در برخی مورد کمال سازگاری با دیگر آثار وی نیز دارد.

پنجم: عناوین فصول معدود این رساله به سبك فصل بندی دیگر آثار آقاعلی از قبیل بدایع الحكم و رسالة فی مباحث الحمل است، به عنوان نمونه: قسمة عقلیة فی كلمة فلسفیه با عناوین بدایع الحكم، و استقاد عرش، تمثیل، توضیح و انارة با عناوین رسالة فی مباحث الحمل و رسالة فی الوجود الربط قابل مقایسه است.

ششم: سبك و سياق اين رساله با شيوهٔ حكيم مؤسس بويژه در بدايع الحكم ساز گار است.

به هر حال باتوجه به قرائن فوق الذكر، انتساب اين رساله به آقاعلى مورد اطمينان است و دليلي هم بر خلاف آن اقامه نشده است.

۵-رساله با زبان فارسی آغاز می شود. فصل دوم عربی است، از آغاز فصل سوم تا نیمهٔ رساله فارسی و نیمهٔ دوم رساله کلاً عربی است. در آغاز رساله تنها چهار عنوان به عنوان فصل به چشم می خورد. اما در اکثر متن رساله که بعد از عنوان چهارم آمده، فصل بندی فراموش شده است. ضمناً در این رساله به هیچیك از دیگر آثار آقاعلی نیز استناد نشده است.

#### تحليل مفادرسالة حقيقت محمديه

۱ ـ رسالهٔ حقیقت محمدیه رساله ای عرفانی فلسفی در بیان معنی مرشد و هادی و اثبات و جود او بر اساس حکمت متعالیه است چرا که حصول مراتب سلوك و در جات سالکین و منازل سائرین و مناهل و اصلین متوقف به ارشاد مرشدین و هدایت هادین است.

٢ ـ موجود عقلاً برچهار قسم است: ناقص، مستكفى، تام و فوق تمام. ناقص

موجودی است که کمالات در او موجود نیست، ولی قوهٔ کسب کمالات را دار است و حصول استعداد به معدّاتی خارج از ذات او و مبائن از مقوّمات ذات او منوط باشد، مانند صور حسیه قائم به مواد جسمیّه.

۳- مستکفی موجودی است که کمالات او در ابتدای فطرت موجود نباشد، این کمالات به حصول استعداد از مبده صور و فیّاض خیرات بر او افاضه شود، لکن در حصول استعدادات به معدّاتی خارج از ذات خود و اسبابی مباین از مقوّمات نفس خود محتاج نباشد، بلکه در این استکمال به ذات خود و باطن ذات و به مقوّم ذات مستکفی بود. این بواطن و مقوّمات در سلسله تصاعد به باطن البواطن و مقوّم المقوّمات یعنی ربّالارباب منتهی می شود و در سلسلهٔ تنازل به باطنی که پائین تر از آن باطنی نیست منتهی می شود. مستکفی عالم نفوس است، از عالم نفوس، نفوس حیوانیه، نفوس فلکیه، و نفوس انبیاء علیهم السلام اراده شده است. نفوس حیوانیه از آن جهت که صور مثالیه و اشباح محجوبه اند و جهت قود در مواد لطیفهٔ آنها مستهلك و از کمال ضعف در کمال لطافت است و جمیع جهات قود از آنها مرتفع است مرجوبه به است و جمیع جهات قود از آنها مستهلك و از کمال ضعف در کمال لطافت است و جمیع جهات قود از آنها مستهلك و در جات جو هر خیال و تجددات صور خیالیه.

نفوس فلکیه و ملائکهٔ مدبرهٔ سماویه نیز از بابت لطافت مواد در خروج از قود به فعلیت در حرکات شوقیه به مبادی ذاتیه و مقوّمات باطنیه عقلیه اکتفامی کنند. نفوس انبیاء علیهم السلام نیز از جهت لطافت ترکیب عناصر و اعتدال مزاج و طهارت طینت در حصول کمالات نفسانیه به افاضهٔ مبدء المبادی و استعداد ذاتی مستکفی باشند با اختلاف در جات نفوس قدسیهٔ ایشان در وصول به مدارج حقائق.

۴ ـ تامه موجودی است که از همه جهت از قود و امکان استعدادی خالی باشد و تمامی کمالاتی که به حسب قوهٔ عقلیه و امکان ذاتی قابل آنهاست در اول وجود به او افاضه می شود. مفارقات محضه و مجردات صرفه و عقول شامخه یعنی کروبیین و اهل جبروت از این قسم هستند.

۵ ـ موجودات نشأه باطن ـ موسوم به جواهر ملکو تیه ـ بر دو قسمند: قسم اول: کروبیان موجوداتی هستند که نه در اصل وجود، و نه در صدور افعال و تدبیر محتاج ماده نیستند . کروبیان دوطائفه اند: طائفهٔ اول مسبّحون که آنها را به غیر ذات حق و صفات و اسماء 41

او التفاتى نيست، حتى از ذات و صفات خود نيز غافلند، واله و حيران حقاند. طائفة دوم را التفات تربيت بمادون خود است و وسائط جود و رحمت حضرت حقند. طائفه اول همان عقول طوليه اند، طائفة دوم همان عقول عرضيه مى باشند.

2-قسم دوم از جواهر ملکوتی موجودی است که در اصل وجود از تعلق حلولی به ماده مبر ی است ولی چون تمام کمالات او به حسب اصل وجود حاصل نیست، لذا با اسباب داخلیه یا خارجیه از مبدء خیر ات استفاضه و استکمال می کند تا به حقیقت تامهٔ کامله شبیه شود. حدیث شریف «لما خلق الله العقل استنطقه ثم قال له اقبل فاقبل ...» در وصف همین موجود کریم صادر شده است.

معیار وجود قرب به حق است و میزان قرب قوهٔ اطلاق ظهور است، که تخلق باخلاق الله می باشد. آن مرتبهٔ شامخه مرتبهٔ محمدیه است. نام دیگر حقیقت محمدیه درهٔ بیضاء یارکن ابیض می باشد.

۷-عرش هویت یا عرش وجود چهار رکن دارد: رکن اول: عقل کل، قلم اعلی، درهٔ بیضاء و محمدیهٔ بیضاء، رکن دوم: رکن اصغر، نفس کل، علویة العلیا. رکن سوم: رکن اخضر، خیال کل، مثال کل، عرش رحمن. رکن چهارم: رکن احمر، طبیعت کل، دهر ایسر اسفل، عرش جسمانی.

ركن اول عقل ياروح نيز ناميده شده است. حكيم مؤسس سپس با تحليل عرفانى حديث عقل كافى مراد از استنطاق، اقبال و ادبار عقل را تشريح مى كند و با تطبيق آن بر حقيقت محمديه، رساله را با تفسير عرفانى حديث قدسى «كنت كنزاً مخفياً فاحببت ان اعرف فخلقت الخلق لكى اعرف» به پايان مى برد.

#### ٣ ـ رسالة تاريخ حكما

۱- کنت دو گوبینو (۱۸۱۶-۱۸۸۲ میلادی) عالم و سیاستمدار فرانسوی در دورهٔ تاصر الدین شاه قاجار دوبار به عنوان سفیر کبیر فرانسه در ایران مأموریت یافت. وی در مدت اقامت خود در ایران با اصناف مختلف نشست و برخاست کرده و از بسیاری از آنها اسنادی بدست آورده است که پارهای از آنها در «میراث گوبینو» در کتابخانهٔ دانشگاه

استراسبورگ فرانسه نگهداری می شود. اکتاب معروف گفتار در روش دکارت تحت عنوان «حکمت ناصری» زیر نظر او به وسیله یك ایرانی یهودی به فارسی ترجمه و توسط وی به طبع رسید. معروفترین آثار گوبینو در بارهٔ ایران عبارت است از: ۱- مذاهب و فلسفه ها در آسیای مرکزی (۱۸۶۵ م)، ۲- تاریخ ایرانیان بر طبق منابع و مآخذ ایرانی و یونانی و لاتینی (۱۸۶۹)، ۳- داستانهای آسیایی (۱۸۷۶) که اغلب داستانهای آن مربوط به ایران است.

فصل چهارم کتاب مذاهب و فلسفه ها در آسیای مرکزی کربارهٔ فلسفه و عرفان است، که در ضمن آن بیش از پنجاه تن از فلاسفهٔ ایر ان به اختصار معرفی شده اند. از جمله آقاعلی مدرس به بهترین وجهی توصیف شده است که متن کامل این معرفی را در مقدمهٔ جلد اول این مجموعه ذکر کردیم. در ضمن شمر دن آثار آقاعلی متذکر می شود که مشغول نگارش تاریخ فلسفه است که پس از ملل و نحل شهر ستانی مفصل ترین تاریخ فلسفه در نوع خود است. در ار تباط نزدیك و رفت و آمد گوبینو به محضر آقاعلی تردیدی نیست. اما از این کتاب مفصل تاریخ فلسفهٔ آقاعلی نشانه ای در دست نیست.

۲-مرحوم سید محمد علی جمال زاده در مقاله ای به نام «میراث گوبینو» که در مجلهٔ یغمای سال ۱۳۴۰ هـ. ش منتشر شده نوشته است: «صورت علمای روحانی ایران. اسناد دیگری که دلیل بر روح کنج کاو و خاطر آگاهی طلب گوبینو است دو صورت است از علمای بزرگ تشیع در قرون اخیر (شماره پروندهٔ ۶۶ و ۴۸) مشتمل بر نام و مقام و تألیفات علمای بزرگ تشیع در قرون اخیر (شماره پروندهٔ ۶۷ و ۴۸) مشتمل بر نام و مقام و تألیفات هریك از آنها. در اینجا به مناسبت تقدم تاریخی ابتدا به نقل صورت دوم (شمارهٔ ۴۸) می پردازیم. این صورت مشتمل است بر نام یازده تن از علمای بزرگ شیعه به تر تیب ذیل (با همان املاء و انشائی که در صورت آمده است). باید دانست که جمع آور ندهٔ این دو صورت و راقم آنها اسم و نشان خود را به تصریح نمی گوید، همین قدر است که در آخر صورت اول پس از آنکه یکایك علما را اسم می بر دو وصف فضائل و کمالات آنها را می نماید و از

۱. «بخش مهم آثار و یادداشتهای او در کتابخانهٔ ملی شهر استر اسبورگ (وابسته به دانشگاه استر اسبورگ) مضبوط است.» فرهنگ فارسی معین، ج ۶ ص ۱۶۷۸ ـ ۱۶۷۷.

<sup>2. &</sup>quot;Les Religions et Les Philosophies dans l'Asie Centale" Paris, 1865.

تألیفات و تصنیفاتشان سخن می راند همینکه نوبت بخودش می رسد با یکدنیا فروتنی و خضوع که حقیقة انسان را متأثر و متواضع می ساز د چنین می نویسد...، اما از مضامین اسناد دیگر میراث گوبینو بدست می آید که این شخص خود از افاضل عهد و معروف بوده است به استاد الاساتید و حکیم الهی و موسوم بوده است به آقاعلی بن ملاعبدالله مدرس زنوزی، او صاحب کتاب بدایع الحکم است که در سال ۱۳۱۴ قمری در طهر آن به طبع رسیده است. اینك صورت شمارهٔ ۶۸ (با همان انشاء و املائی که در متن اصلی آمده است.): ...» جمال زاده بعد از نقل کامل صورت شمارهٔ ۶۸ می نویسد: «این بود صورت شمارهٔ ۶۸ در پروندهٔ میراث گوبینو، صورت دیگر [شمارهٔ ۶۶] ان شاء الله در شمارهٔ دیگری از مجلهٔ یغما خواهد آمد».

متأسفانه مرحوم جمال زاده صورت شمارهٔ ۶۶ میراث گوبینو رامنتشر نکرد. علیرغم کوشش فراوان برای دستیابی به نسخهٔ خطی (شماره ۶۶ و ۶۸ درمیراث گوبینو در کتابخانه دانشگاه استراسبورگ) تاکنون موفق به رؤیت و دسترسی به این نسخه نشدم، لذا به نقل آنچه مرحوم جمال زاده گزارش کرده اکتفامی کنم، به این امید که در چاپ بعدی این نقیصه جبران شود. ضمناً منبع فصل چهارم کتاب مذاهب و فلسفه ها در آسیای مرکزی همین رسالهٔ آقاعلی است.

۳-اگرچهمرحوم جمال زاده از این رساله به «صورت علمای روحانی ایران» یا «علمای بزرگ تشیع در قرون اخیر» یاد کرده، ترجیح دادیم، از این رساله با عنوان «رساله تاریخ حکما» یاد کنیم، چراکه حداقل از قرن هشتم تمامی حکمای جهان اسلام شیعه و روحانی بوده اند، و جهممیز این رساله حکیم بودن این علماست نه روحانی بودن یا تشیع ایشان.

۴- در بخش اول رسالهٔ تاریخ حکما احوال یازده تن از حکمای ایر انی به قلم آقاعلی به رشتهٔ تحریر در آمده است. این رساله به درخواست گوبینو نوشته شده، اینکه چرا آقاعلی از میرسید شریف شروع کرده واضح است که فلاسفهٔ ایرانی تا ابن رشد و خواجه نصیر الدین طوسی برای غربیان شناخته شده بودند، و سیر فلسفه اسلامی و ایرانی بعد از حمله مغول مورد نظر کنت دو گوبینو بوده، لذا آقاعلی از حوزهٔ شیراز آغاز کرده است. این یازده فیلسوف عبار تند از: میر سید شریف جرجانی و پسرش محمد، جلال الدین دوانی، میر صدر الدین دشتکی شیرازی، غیاث الدین منصور دشتکی

شیرازی، شمس الدین محمد خفری، شاه میر طاهر حسینی، میرفندرسکی، میرداماد، شیخ بهایی و بالاخره صدر المتألهین شیرازی. با ترجمهٔ مختصر و متواضعانه خود آقاعلی، مجموعاً دوازده فیلسوف معرفی شده اند.

۵-ظاهراً بخش دوم رسالهٔ تاریخ حکما از ملاصدرا تا آقاعلی ارزشمندتر از بخش اول آن است. در بخش اول آقاعلی به کلیات و اموری که در کتب رایج تراجم دربارهٔ این یازده تن است اکتفا کرده، شاید تنها نکتهٔ بدیع این بخش از رساله جمله اخیر ترجمهٔ غیاث الدین منصور است که «در بیست و چهار مسئله با سایر حکما مخالف است» ای کاش آقاعلی به این مسائل ابتکاری اشاره می کرد. ضمناً ذکر شیخ بهایی در عداد نام حکما قابل تأمل است. این علامهٔ ذو الفنون در حکمت کتابی ننوشته است، خود آقاعلی در ضمن بیان احوال ملاصدرا از قول میرفندر سکی دربارهٔ وی گفته است: «اگر قشر محض می خواهی شیخ بهایی». ترجمه ملاصدرا در این رساله با تقریظ آقاعلی بر مفاتیح الغیب موارد مشتر ك فراوان دارد.

۶ ـ كوشيديم در پاورقى اين رساله اطلاعات لازم در بارهٔ دوازده حكيم مورد بحث را از منابع معتبر ارائه كنيم.

## 4.رسالة سرگذشت

آقاعلی در رسالهٔ مختصری به زبان فارسی ترجمهٔ احوال خود و پدرش ملاعبدالله مدرس زنوزی را به رشتهٔ تحریر در آورده است. این رساله مهمترین سند احوال این دوحکیم بزر گوار وحاوی اطلاعاتی منحصر بفرد در این زمینه است. در نسخ بجا مانده از این رساله عنوان خاصی برای آن پیشبینی نشده بود، لذا عنوان «رساله سر گذشت » را برای آن انتخاب کردیم. حکیم مؤسس در این رساله نه همهٔ آثار خود را برشمرده، نه به همه آثار پدرش اشاره کرده است. ما در پاورقی رساله، اطلاعات موجود در آن را تکمیل کردیم. در این رساله آقاعلی تنها نام پنج اثر خود را ذکر کرده یعنی یك ششم کل آثار، که یکی از آنها «رساله در اینکه منطق از علوم حکمیه است» که تاکنون نشانی از آن نیافته ایم. با عنایت به ذکر بدایع الحکم در این رساله، تاریخ نگارش رساله

سر گذشت می باید بین پنجم جمادی الاولی و هفدهم ذی قعده ۱۳۰۷ آخرین سال حیات حکیم مؤسس باشد.

نسخهٔ خطی رساله سرگذشت تاکنون بدست نیامده است، اما مرحوم نایب الصدر شیر ازی معصوم علی شاه از شاگر دان آقاعلی در تذکرهٔ طرائق الحقائق برای نخستین بار این رساله را منتشر نمود. طرائق الحقائق در سال ۱۳۱۹ هـ.ق در تهران چاپ سنگی شدو در سال ۱۳۴۶ هجری شمسی چاپ حروفی شده است، در ضمن احوال آقاعلی مدرس نوشته است: «ورقه به خط شریفش از کتابخانهٔ وی بدست آمد که ترجمهٔ خود و والدش را نگاشته بود.»

دومین نسخهٔ آن را استاد سید جلال الدین آشتیانی در مقدمهٔ لمعات الهیه (مشهد، ۱۳۵۴ ش) و مقدمهٔ انوار جلیه (مشهد، ۱۳۵۴) ملا عبدالله مدرس زنوزی چنین توصیف کرده است: «استنساخ شده از نسخهٔ حکیم مؤسس توسط یکی از شاگردان وی ظاهراً آقا شیخ غلامعلی شیر ازی. ناسخ تصریح کرده است این مختصر از روی نوشتهٔ استاد مؤسس آقاعلی مدرس ادام الله بر کاته نقل کردم.»

# **٥** مقدمة كشفالاسرار في شرح الاسرار الآيات

«اسرار الآیات و انوار البیّنات» از جمله آثار گرانبهای صدرالمتألهین شیرازی است. «این کتاب مشتمل بریك مقدمه و ده مشهد است. ملاصدرا این کتاب را به روش فلسفی و عرفانی نوشته است. او ایل این کتاب مشتمل است بر تقریر معانی ایمان و کفر و موجبات رحمت و عذاب. سپس در بیان حقائق مبده و معاد به کتاب الهی و سنت نبوی و لوی استدلال یا استشهاد می نماید و مبده مکاشفات او آیات الهیه است بطور اجمالی ولی با بیانی عالی و رسا و جوه فرق بین کلام و کتاب را بیان نموده است و علت اشتمال کتاب تدوینی بر مراتب و مقامات تکوین و نظام و جود و سر جامعیّت قر آن نسبت به جمع کتب الهیه را تقریر نموده و بعد پر داخته است به تحقیق در مراتب و مقامات توحید به لسان اهل

۱. چاپ سنگی، تهران، ۱۳۱۹ هـ. ق.، چاپ حروفی با تصحیح محمد خواجوی، تهران، ۱۳۶۲ هـ.ش.

شهر دو کشف، معر فت صفات و اسماء و اعیان الهیه و مراتب و مقامات نهایات وجو داز صراط و درجات صعود وارتقاء به حق و مراتب و مقامات انسان بحسب معاد و نهايت وجو د الم، فناء في اللَّه با بهترين وجهي به دو لسان، لسان كشف و لسان برهان تقرير شده است. از اين كتاب احاطه و انغمار صدر المتألهين به آثار عرفا و علوم كشفيه و تفرد او در بحث از حقائق آشکار است.» حکیم الهی ملاعلی نوری بر این کتاب شریف حاشیه نو شته است. حکیم مؤسس آقاعلی مدرس طهرانی در اوج پختگی و تبحّر در حکمت متعالیه تصمیم به شرح فارسى اسرار الآيات مي گير دو آنرا «كشف الاسرار» مي نامد. متأسفانه اجل مهلت نمی دهدو از کشف الاسر ارتنها مقدمه اش به رشتهٔ تحریر در می آید. این مقدمه را می توان آخرين مكتوب آقاعلي دانست كه قاعدتاً در ذيقعدهٔ ١٣٠٧هـ.ق. نگاشته شده است. در صور تیکه آقاعلی به اتمام کشف الاسر ار تو فیق می یافت، این کتاب از جهات عدیده ای قابل عنایت بود، یکی اینکه آقاعلی در مباحث عرفانی کمتر قلم زده است و آنچه از او باقی است غالباً فلسفى و به شيوهٔ برهاني است. شرح اسرار الآيات جولانگاه خوبي براي ورود این حکیم متأله در حوزهٔ عرفان بو د. دیگر اینکه چنین کتابی در زمانی نگارش می پافت که بیش از هفتاد سال از عمر پربر کت آقاعلی گذشته بود و با انبوهی تجربهٔ حکمی اثری كمنظير در حكمت الهي متولد مي شد. سوم آنكه، همچون بدايع اين كتاب به زبان فارسي نگارش می یافت و بر غنای حکمی عرفانی این زبان می افزود. به هر حال با کمال افسوس این کتاب از مقدمه فراتر نرفت، و قبل از شرح اصل کتاب روح شارح به ملکوت اعلی پرواز کر د.

نسخهٔ منحصر بفر دمقدّمه کشف الاسر ار به خط آقاعلی نز دنوهٔ نویسنده (دختر مرحوم آقاعلی نز دنوهٔ نویسنده (دختر مرحوم آقاحسن شرف الملك) نگهداری می شود. <sup>۲</sup> این مقدمه هفت صفحه است، و برخلاف دیگر آثار آقاعلی، خطخور دگی فراوان دارد، این خطخور دگی ها ناشی از کسالت شدید حکیم مؤسس است که منجر به وفات او می شود.

١. سيد جلال الدين آشتياني، مقدمه المسائل القدسيه، در رسائل فلسفى صدر المتألهين، صفحة ٤٧.

۲. از آقای سهلعلی مددی که عکسی از این نسخه را در اختیار نگارنده گذاشتند صمیمانه سپاسگزارم.

مقدمه كشف الاسرار شامل سه قسمت است. قسمت اوّل خطبه اى فاخر به زبان عربى در تنزيه و تقديس خداوند و تحيت و سلام بر خاتم الانبياء (ص) ، خاتم الاوصياء (ع) و عترت طاهره عليهم السلام كه آكنده از تلميحات قرآنى و روايى مقتبس از ادعيهٔ مأثوره است، و با خطبهٔ بدايع الحكم قابل مقايسه مى باشد.

قسمت دوم این مقدّمه که بیش از نیمی از آن را نیز شامل می شود، تعریف و تمجید ناصر الدین شاه قاجار است که ظاهراً کتاب به در خواست او آغاز شده است. این بخش از مقدمه نیز شبیه همین قسمت از مقدّمهٔ بدایع الحکم است. هر دو مقدمه حاکی از حسن نیّت این حکیم پاك نها دبه سلطان وقت و به سبك ادبیات عصر قاجاری متکلّفانه و حاوی مدحهای مبالغه آمیز و تعریفهای دور از واقع است، که ای کاش شارح فاضل با اقتدا به ماتن عارف قلم را از لغزیدن در این وادی ناصواب حفظ می کرد. به هر حال این قسمت از مقدمه سندی تاریخی از فرهنگ عصر ناصری است، و از انتهای همین قسمت بر می آید که ناصر الدین شاه مجالس علمی ترتیب می داده و به حال علما التفات داشته است.

اما مهمترین قسمت این مقدمه، قسمت سوم و در حقیقت قسمت اخیر آن است، که حاوی نکات ارزنده ای است او لاً: حاکی از گرایش عرفانی و روح لطیف نویسنده است که در قالب گفت و گویی شنیدنی با هاتف غیبی به رشتهٔ تحریر در آمده است. این قسمت چه به لحاظ ادبی و چه به لحاظ محتوا بسیار در خشان است و در زمرهٔ شیوا ترین قطعات بجامانده از حکیم مؤسس است: «هاتف غیبی به نغمهٔ داودی و طائر قدسی به نوای عندلیبی به گوش هوشم خوانندگی آغاز نمود که هان ای خردمند تا کی در زاویهٔ خمول نشسته، جواهر معارف و لئالی حقائق را در گنجینهٔ خاطر مستور داشته... به جلوهٔ عیان آور آنچه را که مدتها در مخزن ضمیر مستور ساخته ای و به محضر شهود آور آنچه را که سالها در مکمن خاطر مخفی داشته ای تا در نظر اهل بصیرت جلوه گری نماید و دلهای صاحبان معرفت و حکمت رامنور و روشن گرداند.»

ثانياً: آقاعلى در اين نوشته كوتاه از دو ناحيه بسيار آزرده است تا آنجا كه «مكنون خاطر خودرا نيز فراموش كرده» يكى «به جهت كثرت هجوم امراض و اسقام و شدت در دو اوجاع و آلام» كه ميرزاحسن خان اعتمادالسلطنه در كتاب روزنامهٔ خاطرات به اين در د

جانکاه واپسین روزهای حیات آقاعلی اشاره کرده است. و دیگری «وفور سایر سانحات و واردات ایّام» که متأسفانه حکیم مؤسس به شرح آن نپرداخته و قاعدتاً می باید از سنخ نگر انبهای صدر المتألهین در مقدّمهٔ اسفار باشد.

ثالثاً: صدرالمتألهین در چشم و دل حکیم مؤسس بغایت عظیم است، این ارادت را قوی تر از همه جا در تقریظ مفاتیح الغیب سپس در رساله تاریخ حکما، در مرتبهٔ بعدی در این مقدمه و در سر اسر آثارش آنجا که می خواهد عبارتی را از این حکیم طراز اوّل عالم اسلام نقل کند ابراز کرده است.

رابعاً: وى به اجمال كتاب اسرار الآيات را نيز معرفى كرده است. «كتابى مشتمل بر امهات علوم الهيه و معارف حقيقيه و اصول اخلاق فاضله و فضائل نفسانيه و ساير مطالب حكميه.»

خامساً: تواضع فراوان استادالاساتید که در انتهای رسالهٔ تاریخ حکما نیز قابل مشاهده است. او اسرار الآیات را آفتاب و دریا و خود را در بر ابر آن ذره و قطره دانسته به نقصان استعداد متهم کرده است. امّا آخرین سطور این مقدمه که آخرین مکتوب حکیم مؤسس است حکایت از حال خوش آقاعلی در مرض موت دارد، سخن از الهام غیبی و استشمام رایحهٔ توفیق و امید به الطاف الهی و امداد از مخزن علوم ربانی است. اگرچه کشف الاسرار نوشته نشد، اما این حکیم متأله بامر گ خود عملاً اسر ار الآیات را کشف کرد، در حقیقت او کشف الاسرار شرابا و فات خود نوشت، نوشته ای که مطالعه اش بصیرت و تهذیب و سلوك می طلبد. سلام علیه یوم ولد و یوم یموت و یوم یبعث حیاً.

«مقدّمه کشفالاسرار فی شرح اسرارالآیات» برای نخستین بار در این مجموعه توفیق نشر می یابد.

#### ٦- تقريظ على مفاتيح الغيب

در زمان نخستین چاپ سنگی کتاب مفاتیح الغیب صدر المتألهین، از آقاعلی مدرس در خواست می شود تقریظی بر این کتاب شریف بنویسد، آقاعلی با عبار اتی فاخر کتاب و نویسنده را توصیف می کند. به نظر حکیم مؤسس آنها که به درك مضامین بلند این کتاب نائل آیند کم هستند. اما نحوهٔ معرفی صدر المتألهین توسط آقاعلی بسیار آموزنده و دال بر عظمت ملاصدرا و انصاف علمی حکیم مؤسس است. آری فیلسوفی، فیلسوفی دیگر را چنین توصیف می کند. چنین کنند بزرگان:

«الامام الهمام، والمولى القمقام، العالم العامل، و الفاضل الكامل، بحر الفواضل و الفضائل، و فخر الاواخر والاوائل، الواقف بمواقف التوفيق، والعارف بمعارف الحق على التحقيق. شارح رموز الاخبار بمصابيح الانظار، وفاتح كنوز الاسرار بمفاتيح الافكار، ناشر اعلام الهداية و كاسر اصنام الضلالة و الغواية، قدوة المحققين و زبدة المدققين وعمدة الموحدين و حجة الحكماء الراسخين واسوة الفقهاء الراشدين، خادم شريعة سيد المرسلين، نور حدقة السالكين و حديقة العارفين، محمد المعروف بصدر المتألهين، غفر الله له وحشره مع من تولام، من الائمة المعصومين في اعلى عليين.»

در آغاز طبع مصحّح مفاتيح الغيب نيز اين تقريظ فاخر (به استثناي سطور اخير آن) درج شده است.

#### ٧\_ تقريظ رسالة ايضاح الادب

محمدعلی مدعوبه صدر الافاضل دانش تبریزی از شاگر دان و فادار آقاعلی و از ادبا و شعرای او اخر قرن سیز دهم و نیمهٔ اول قرن چهار دهم است. وی دو قصیدهٔ غرّا در ر ثای استاد خود آقاعلی سروده است. آقاعلی بر ر سالهٔ ایضاح الادب صدر الافاضل تقریظی نوشته که در ضمن گزارش نظم و نثر دانش تبریزی در کتاب نامهٔ فرهنگیان عبرت نائینی درج شده است. چاپ عکسی کتاب نامه فرهنگیان در سال ۱۳۷۶ در تهران منتشر شده است. قلم آقاعلی در این تقریظ فاخر و ادیبانه و نمونه ای از نثر آغاز قرن چهار دهم است. ر سالهٔ ایضاح الادب در سال ۱۳۰۱ منتشر شده است. لذا تاریخ کتابت تقریظ نیز می باید ۱۳۰۰ یا ۱۳۰۱ بو ده باشد.

# ٨ بقايا اصول الحكم في شرح اثولوجيا

۱\_فلوطین حکیم بزرگ نو افلاطونی اسکندرانی در قرن سوم میلادی کتابی نوشته است بنام تاسوعات یا انشادها. در قرن سوم هجری منتخبی از یکی از شروح این کتاب بنام اثولوجیا توسط ابن ناعمهٔ حمصی و زیر نظر کندی نخستین فیلسوف مسلمان از سریانی به عربی ترجمه می شود. این کتاب که در میان مسلمانان بنام ارسطو شهرت می یابد، نافذترین کتاب در فلسفه اسلامی به حساب می آید و باعث می شود سیمایی نادرست از ارسطو در ذهن حکیمان مسلمان تصویر شود. اثولوجیا از آغاز مورد عنایت حکیمان مسلمان قرار گرفته است. قدیمترین شرح اثولوجیا، شرح شیخ الرئیس ابن سینا در ضمن کتاب عظیم الانصاف وی است که قطعات باقیماندهٔ آن در کتاب ارسطو عندالعرب عبدالرحمن بدوی (بیروت، ۱۹۴۷) منتشر شده است. قاضی سعید قمی نیز بر اثولوجیا تعلیقه نوشته است.

۲- آقاعلی مدرس در ضمن دو اثر خود یعنی رسالة فی مباحث الحمل و تعلیقات علی شرح الهدایة الاثیریة ملاصدرا از دیگر کتاب خود تحت عنوان «شرحنا لاثولوجیا الموسوم باصول الحکم» پنج عبارت نقل کرده است. در تفحص از این کتاب مهم چیزی نیافتیم نه در مجموعه های کتابشناسی از آن یاد شده بود، نه در فهارس نسخ خطی ایر ان بلکه جهان. اما باتوجه به اینکه بیش از نیمی از نسخ موجود خطی اسلامی فهرست نشده است، امیدوارم این کتاب کم نظیر در عداد نسخ فهرست نشده در خزانهٔ کتب خطی باقیمانده باشد. به هر حال پنج قطعهٔ منقول از این اثر شریف در کنار هم به عنوان «بقایا اصول الحکم فی شرح اثولوجیا» گرد آورده ام. در هر قطعه، آن مقدار عبارت نقل کرده ام که یقین حاصل شده باشد که عبارات منقول از اصول الحکم حتماً گزارش شده است.

# ۹\_بقایای اشعار و غزلیات

آقاعلی در رسالهٔ خود نوشت سرگذشت تصریح کرده که «گاهی هم غزلیات گفته است» سپس نمونه ای از آن را ذکر کرده، سید احمد دیوان بیگی در تذکرهٔ حدیقة الشعراء برخی غزلیات او را نقل کرده، معصوم علی شاه نایب الصدر شیر ازی شاگرد آقاعلی در تذکرهٔ طرائق الحقائق چند رباعی را که از خود آقاعلی شنیده گزارش کرده است. بالاخره سلطان الفلاسفه در حاشیهٔ اسفار ملکی خود و سید ابوالحسن رفیعی قزوینی در حاشیهٔ منظومه سبزواری ملکی خود دو بیت دیگر از حکیم مؤسس نقل کرده اند، در مجموع

۹ رباعی (۱۸ بیت) از اشعار علی را بدست آور دیم که به عنوان بقایای اشعار وی در این مجموعه منتشر می کنیم. این ۱۸ بیت قبلاً توسط دکتر مصطفی محقق داماد در مجلهٔ نامهٔ فرهنگستان علوم (شمارهٔ ۴ ص ۱۳۷، تابستان ۱۳۷۵) منتشر شده است. لازم به ذکر است اشعار آقاعلی آنچنانکه در مقدمهٔ جلد اول همین مجموعه گذشت قطعاً بیش از این مقدار بوده، مشخص نیست چرا به زمان ما نرسیده است. آیا توسط خود آقاعلی معدوم شده است؟ یا اینکه در ضمن نسخ خطی فهرست نشده از دیده ها مخفی مانده یا در حادثه ای از بین رفته است؟ والله عالم. تأمل در ابیات باقیمانده نشان می دهد که طبع لطیف آقاعلی متوغل در معانی متعالی عرفانی بوده، به صنایع لفظی و ادبی چندان التفاتی نداشته است.

# 10 تعليقات على رسالة القواعد الفقهية

ميرزاحسن آشتياني (۱۳۲۸ هـ.ق) شاگرد طراز اول شيخ انصاري و صاحب بحر الفوائد في شرح الفرائد، رسالهاي در قواعد فقهيه و فوائد اصوليه به سبك و سياق العناوين مير عبدالفتاح حسيني مراغي به رشته تحرير در آورده است. قواعد و اصولي كه در اين رساله مورد بحث قرار گرفته اند عبار تند از: ۱ اصل في اشتر اك التكليف ۲ اصل في حكم المكلف الخارج عن العادة، ۳ اصل في تأخر الحادث، ۴ اصل في العدول و الانقلاب و الكشف والنقل، ۵ اصل في قاعدة الفراغ و التجاوز، ۶ في تحقيق قولهم الاحكام تتبع الاسماء، ۷ اصالة عدم التداخل. متأسفانه نسخه بجا مائده از اين رساله ناتمام است و بعد از سفحه ۲۲ اين رساله بخشي از بحر الفوائد في شرح الفرائد استنساخ شده است. اين رساله در زمان حيات شيخ انصاري يعني قبل از ۱۲۸۱ به رشته تحرير در آمده است، چرا كه در نقل قول از شيخ، از او به الاستاد دام ظله ياشيخنا الانصاري دام ظله ياد مي كند. رساله فاقد نام است، عنوان «رساله نام ميرزا حسن آشتياني ذكر نشده، اما عبار اتي از قبيل «وزيادة التحقيق والفروع تطلب من تعليقاتنا على رسالة شيخنا دام ظله» و ساز گاري مطالب آن با بحر الفوائد انتساب آن با بعر الفوائد.

آقاعلى مدرس رسائل شيخ رابعداز ١٢٨٥ خدمت مير زاحسن آشتياني تلمذ كرده،

آنچنانکه میرزای آشتیانی نیز به فراگیری شرح الهدایة الاثیریة ملاصدرا نزدوی اشتغال داشته داشته است٬ آقاعلی که در کنار تدریس معقول به تدریس فقه استدلالی نیز اشتغال داشته در تعلیقات الشواهدالربوبیة در دو مور د به آرای اصولی خود اشاره کرده است، یکی در تعلیقهٔ شماره ۰ ۱ «و من هنا ظهر ما اختر ناه من جواز اجتماع الامرو النهی» و دیگری در حاشیهٔ تعلیقهٔ شماره ۰ ۲ «و من هنایظهر بطلان مذهب صاحب المعالم قدس سره فی المشترك اذا اخذ قید الوحدة و جعله بشرط شیء…» به هر حال تنها اثر بجا مانده از آقاعلی در منقول تعلیقه بر رسالهٔ فوق الذکر میرزاحسن آشتیانی است. آقاعلی مضامین این رساله را خدمت میرزای آشتیانی تلمذ کرده است. در نخستین تعلیقه «هکذا سمعت منه دام ظله» به چشم می خورد. این تعلیقات ۹۶ مورد و اکثر آنها مختصر ند. نسخهٔ اصلی این تعلیقات به خط آقاعلی نز د نوهٔ ایشان است. آواضح است که تبحر ویژه آقاعلی در فقه واصول نیست، اما تأمل در همین تعلیقات مختصر نشان می دهد که در این وادی نیز مطلع است. از آنجا که «رسالة القواعد الفقهیة» میرزا حسن آشتیانی تاکنون منتشر نشده است، است. از آنجا که «رسالة القواعد الفقهیة» میرزا حسن آشتیانی تاکنون منتشر نشده است، من آنرا در صدر و تعلیقات آقاعلی را در ذیل در ج کردیم.

# 11\_ تقريرات المبدء و المعاد

المبدء و المعاداز نخستین نگارشهای فلسفی صدر المتألهین شیر ازی است. حکیم مؤسس این کتاب را در حوزهٔ علمیهٔ تهر ان تدریس کرده است. تقریر این در وس در ضمن «قوله کذا» گاهی به عربی و زمانی به فارسی توسط یکی از شاگر دان وی به رشتهٔ تحریر در آمده است. نگارش عربی مقرر متوسط و نگارش فارسی وی ضعیف است. خط نسخه بدو گاهی ناخواناست. این تقریر ات توسط مقرر بازبینی شده و در موار دمتعددی حواشی به آن نوشته شده یا افتادگی های متن در حاشیه جبر ان شده است. در بر خی موار داحساس می شود که محتوای فلسفی مطلب در ست تلقی یا گزارش نشده است. به هر حال تقریر ات المبدء و المعاد محتوای فلسفی مطلب در ست تلقی یا گزارش نشده است. به هر حال تقریر ات المبدء و المعاد نیاز مند و یر ایش علمی است. امار عایت امانت چنین نیاز مند و یر ایش ادبی و از آن مه متر محتاج و یر ایش علمی است. امار عایت امانت چنین

١. سيد جلال الدين آشتياني، مقدمه الشواهد الربوبية.

۲. از آقای سیدابراهیم اشك شیرین كه عكس این نسخه را در اختیارم گذاشتند صمیمانه سپاسگزارم.

اجازهای را به نگارنده نداده است و جز اصلاح بعضی از اغلاط فاحش ادبی تصرفی در تقریرات نکردم. در نظر داشتم که برخی کاستی های علمی مقرر را در پاور قی متذکر شوم. قسمتی از این مهم انجام شد، اما به دو جهت از تکمیل و درج این حواشی صرف نظر شد، یکی این که دریافتم که حاصل کار کتابی مستقل است و در حاشیه صفحات محدود این مجلد نمی گنجد، دیگر آنکه انتشار این مجلد و در نتیجه انتشار تمام مجموعه را به تأخیر می اندازد. امیدوارم در کتاب مستقل تحلیل انتقادی آراء ابتکاری حکیم مؤسس آقاعلی مدرس طهر انی که بعد از انتشار این مجموعه به امید خدامنتشر خواهد شد، به امهات این مناقشات علمی اشاره کنم. علیر غم بعضی نواقص، در این تقریر ات مطالب بکر و ارزشمندهم کم نیست. به هر حال ارزش علمی این تقریر ات مقول به تشکیك است، از عبار ات و اشار اتی در سطح بدایع تا توضیحات کم ارزش و پیش پاافتاده. متأسفانه آغاز وانجام این تقریر ات ساقط شده لذا نه نام مقرر مشخص است، نه زمان القای در وس و نه وقت کتابت تقریر . این تقریر ات قسمت اعظم من اول (فی الربوبیات) را در بر می گیرد . از فن دوم (فی المعاد) چیزی به جانمانده است . این تقریر ات در قالب ۶۶۴ تعلیقه از فصل چهارم مقالهٔ اولی تا فصل شانز دهم مقالهٔ سوم را در بر می گیرد (مطالب مربوط به صفحه ۳۰ تا ۲۰ تا المبدء و المعاد چایی).

## مسائل مورد بحث در تقریرات

در این تقریرات مسائل زیر از الهیات بالمعنی الاخص مور دبحث قرار گرفته است،

۱- اینکه انیّت واجب ماهیت اوست، ۲- کنه واجب تعالی برای بشر غیر معلوم است،

۳- بساطت واجب تعالی، ۴- واجب الوجود فاقد فصل است، ۵- نفی کثرت عددیه از واجب اتعالی، ۶- واجب الوجود،

تعالی، ۶- واجب الوجود نمی تواند حقیقت نوعیه باشد، ۷- نفی شریك از واجب الوجود،

۸- خداوند عالم واحد است و در ایجاد شریکی ندار د، ۹- واجب است که صفات خداوند تعالی عین ذات او باشد، ۱۰- علم خداوند به ذاتش، ۱۱- علم خداوند به ما سوای ذات،

۱۲- ابتهاج ذاتی خداوند، ۱۳- محبت خداوند به خلق، ۱۴- افعال خداوند تعالی، ۱۵- بحث در اجسام سفلیهٔ عنصریه، ۱۶- انقطاع ابعاد و انتهاء اجرام، ۱۷- بیان محدد الجهات، ۱۸- سبب حدوث حرکة، ۱۹- آسمان حیوان است، ۲۰- آسمان انسان کبیر است، ۲۱- محرك آسمان

نمی تواند عقل محض باشد، ۲۲ در حرکت آسمان محرك مفارق لازم است، ۲۳ دائبات كثرت عقول، ۲۴ ـ چگونگی تحریك اجرام فلكیه توسط عقول مجرد، ۲۵ ـ كیفیة صدور اشیاء از مدبر اول، ۲۶ ـ چگونگی تكوّن عناصر از عقل فعال، ۲۷ ـ در عنایت و تدبیر، ۲۸ ـ مبدء تدبیر كائنات ارضیه، ۲۹ ـ نحوهٔ تسلط شیطان بر باطن انسان با وسوسه، ۳۰ ـ اشاره به آثار عنایت و حكمت و عدل خداوند.

این تقریرات سومین رسالهٔ مجموعهٔ خطی شمارهٔ ۵۵۸۸ کتابخانه مرحوم آیت الله مرعشی نجفی ورق ۱۸ تا ۹۴ است. ۲ تنها جایی که در این تقریرات از آقاعلی به عنوان استاد یاد شده حاشیهٔ تعلیقهٔ ۴۶۲ است. در متن این تقریرات به کرات از استاد سلّمه الله، استاد دام مجده، استاد شکر سعیه نقل شده که ظاهراً مراد یکی از اساتید آقاعلی از قبیل ملاآقای قزوینی است. مواردی نیز از ملاعلی نوری، و میرزاحسن نوری در تأییدیا نقد مطلب نقل کرده است. حواشی تقریرات ظاهراً از مقرّر است. موارد ناخوانای متن را باعلامت (...) مشخص کرده ایم.

#### ١٢ـ رسالة مختصر وحدت وجود

۱ ـ نسخهٔ منحصر به فرد خطی این رسالهٔ مختصر ورق ۱۴۲ و ۱۴۳ مجموعهٔ خطی شمارهٔ ۵۵۸۸ کتابخانهٔ آیت الله مرعشی نجفی قم (آخرین رسالهٔ مجموعه) است. و تاریخ کتابت آن نامشخص است.

۲ نام رساله در نسخهٔ خطی تعیین نشده است. در دیگر آثار آقاعلی و مجموعههای کتابشناسی نیز از آن یاد نشده است. باتوجه به مفاد آن، نام رسالهٔ وحدت وجود را برایش

۱. سید احمد حسینی در فهرست نسخه های خطی کتابخانهٔ عمومی آیت الله العظمی نجفی مرعشی ج ۱۴ ص ۳۵۳ در معرفی این اثر نوشته است: «حاشیة المبدء و المعاد، حاشیه ای استدلالی است بر رسالهٔ المبدء و المعاد ملاصدرا شیر ازی. این حاشیهٔ مفصل و بار دو ایر ادبسیار و بعضی قطعه ها به فارسی نوشته شده و نسخه ناتمام است. این دوحاشیه [حاشیة الشواهد الربوبیة و حاشیة المبدء و المعاد] را روی جلد کاتب نسخه از تقریرات زنوزی معرفی کرده و بدین جهت از نوشته های دیگری می باشد.» لازم به ذکر است با توجه به از بین رفتن جلد نسخه در جریان مرمّت کتاب و استواری متن حاشیة الشواهد بخلاف حاشیهٔ حاضر و غفلت از تذکر فهرست فوق، حاشیة الشواهد را در جلد دوم مجموعه مصنفات حکیم مؤسس به عنوان «تعلیقات الشواهد الربوبیة» از آثار خامهٔ آقاعلی به حساب آور دیم.

بر گزیدیم. این رساله تاکنون منتشر نشده است.

٣ ـ وجه انتساب آن به آقاعلی به دو دلیل ذیل است:

اولاً درمجموعه اى آمده است كه اكثر رسائل آن قطعاً يا اطميناناً متعلق به آقاعلى مدرس است.

ثانیاً: رأی مختار آن با مختار آقاعلی در مسئله و حدت و جود در بدایع الحکم و تعلیقات اسفار و دیگر آثار حکیم مؤسس سازگار است.

۴ ـ اكثر رساله فارسى و عبارت آخر آن عربي است.

۵ سبك و سياق نگارش اين رسالهٔ مختصر به قوت ديگر مكتوبات آقاعلى نيست. يا مورد و ير ايش مصنف و اقع نشده و يا از تقريرات دروس اوست كه به قلم شاگر دانش به رشتهٔ تحرير در آمده است. احتمال دوم را اقوى دانسته اين رساله را در زمرهٔ تقريرات آقاعلى به حساب آورديم. هر چند نام مقرر و تاريخ كتابت نيز نامشخص است.

2-رساله در مقایسه مدعای حکما در بحث و حدت و جود و قول صوفیه در این باب پس از تقریر نظر آنهاست. به نظر حکما و اجب الوجود همان و جود بشرط لا از تعینات است، حال آنکه به نظر صوفیه حقیقت و جود لا بشرط از تعین و لا تعین است. تقریر کلام صوفیه چنین است: و جود بلکه موجود یکی است. تکثر ات توهم ماست، نه اینکه در و اقع تکثری باشد. اگر این تعینات موهومه از او بر داشته شود، همان خواهد بود، این تکثر ات همه مظاهر اوست. همهٔ اشیاء را به یك تجلی موجود نمود، لکن عدم ظهور به جهت عدم استعداد قوابل است.

آنچه نسبت به ملاصدرا داده شده این است که او ممکنات را از قبیل ظلّ و واجب الوجود را ذی ظل می داند، ظل از خود وجود علیحده ندار دبلکه حیثیت ذاتش تبعیت و ارتباط به ذی ظل است. رساله بدون نتیجه گیری به پایان می رسد، ظاهر اً رساله ناقص است. تفصیل بحث و حدت و جود را آقاعلی در بدایع الحکم تحت عنوان تنقیح کفر و ایمان آور ده است.

۷ خلاصهٔ نظر آقاعلی در باب و حدت و جود به این قرار است: «آنچه به بعضی منسوبین به کشف و عرفان نسبت دهند که حقیقت حق تعالی و جودی لابشر ط بود و ساری

در اشیاه، و جملهٔ اشیاه به آن و جو دمو جو دباشند به نهجی که آثار مطلوبه آنها بر ایشان متر تب شود، و کثر تی نباشد مگر کثرت ماهویه، و مفهوم و جو دو موجو در ایک مصداق بیش نباشد و او و اجب الوجو دباشد، و جمله و جو دات با او متحد باشند، پس کثر تی و جو دیه نباشد، لکن آن و جو در ابه حسب مظاهر و مرائی، کثرت متحقق باشد. پس صرف حقیقت و جو د که حکما او را و اجب الوجو د دانند، مقامی از مقامات ظهور او باشد و مرتبه ای از مراتب شئون او .

اگر این نسبت به منسوبین کشف و عرفان صحیح باشد، برهان عقلی بر حسب قواعد علم حکمت الهیه مکذب این سخن باشد. و اگر از روی کشف و عیان گویند، آیات و اخبار خاندان عصمت صریح بر بطلان این قول و تنزه ذات حق از سریان در اشیاء و تقدس او از سمات امکان، و کثرت وجود بر وجه حقیقت است.

مگر اینکه مرادشان این باشد که مارا در مقامات توحید مقامی باشد که غیرحق، از نظر شهود قلبی و بصیرت روحی ما ملغی بود و در حال شهود در دیدهٔ قلب یا بصیرت روح ما، جزحق در مظاهر آیات و مرائی ظهورات و مجالی تجلیات مشاهد نباشد.

لکن این سخن غیر آن باشد که کثر تی در واقع در وجود نباشد، بلکه چون مظاهر و مرائی قائلندو مظهر و مر آت جز وجود نبود، پس معترف باشند به کثرت وجود. و از اینجا ظاهر می شود که این اجله و اعلام از شهود قلبی و بصیرت روحی خود خبر داده اند و سالك عارف را در مقامات سلوك، حالاتی بود که آن حالات را نداند مگر آن کس که سالك باشد. و از آنجا که علم تصوف از قلب انسان کامل به آن جهت که مجلای اسماء و صفات وافعال و آثار حق بود، یا از اسماء و صفات و افعال و آثار به آن جهت که در مراتب قلب انسان کامل ظاهر و مشهود شوند بحث می کند، هریك از این دو صالح باشد از برای موضوعیت آن علم و جهت بحث بودن چنان می نماید که دو توجیه مذکور که به خاطر نگارنده حروف رسیده، و جهت بحث بودن چنان می نماید که دو توجیه مذکور که به خاطر نگارنده حروف رسیده، و موجود، یك وجود و موجود باشد و جز او وجودی و موجودی نباشد و او ذات و موجود به یک و جود و موجود باشد و جز او وجودی و موجودی نباشد و او ذات و اجب الوجود بود، بنهجی که قابل توجیه وجیهی نباشد. لهذا مطلبی بدیهی البطلان را که به و الدك تأملی معلوم شود که منافی ارسال رسل و تكالیف الهیه بود، به کسانی که در ظاهر به اندك تأملی معلوم شود که منافی ارسال رسل و تكالیف الهیه بود، به کسانی که در ظاهر به وظائف شرع قیام داشته باشند و به قدر امکان مواظب اتیان مستحبات و ترك مکر و هات

بودند و به تکلیفات الهی و اوامر و نواهی و ثواب و عقاب قائل باشند، نسبت دادن و به مجر د شنیدن از افواه رجال بر آنها تشنیع کردن با عدم اطلاع بر زبان و اصطلاح آنها، خالی از عدم مبالات در دین و تجری نباشد.»\

#### 13-رسالة فوائد

۱-در صفحهٔ ۱۷ نسخهٔ خطی شمارهٔ ۵۵۸۸ کتابخانه آیت الله مرعشی نجفی قم مطالبی آمده که فاقد عنوان، نام کاتب و تاریخ کتابت است. به اعتبار اینکه اکثر رسائل این مجموعه قطعاً یا اطمیناناً از آن آقاعلی است، این رسالهٔ مختصر فارسی را نیز از «آثار منسوب به حکیم مؤسس» به حساب آور دیم و نام «رسالهٔ فوائد» را برای آن انتخاب کر دیم.

۲- این رساله شامل سه فائده است. فائدهٔ اوّل در بیان تفاوت بین برزخ شرع و برزخ وجود، و آخرت شرع و آخرت وجود. در اثنای این فائده آمده است «آخرت شرع عبارت است از اینکه همین نفس دومر تبه برگر دد به همین بدنی که در دنیا داشت و این معاد جسمانی است و ترقیات او در همان بدن است» می دانیم که رأی ابتکاری آقاعلی در معاد جسمانی این است که بدن تحت تدبیر نفس به مرتبهٔ نفس ارتقاء پیدا می کند، نه اینکه نفس تنزل به مرتبهٔ بدن کند. بنابر این ظاهر این فائده بار أی مختار نهایی حکیم مؤسس ساز گار نیست، لذا یا در این رساله در مقام نقل قول مشهور است نه بیان رأی خود، یا اینکه تاریخ نگارش این رساله قبل از قائل شدن به رأی ابتکاری در سبیل الرشاد است.

فائده دوم، بحث مختصرى است درمفاد آیهٔ شریفه «انا عرضنا الامانه على السموات والارض» در اینکه اگر مراد از سموات «عقول» باشد به محال مى انجامد، چرا که عدم تطابق بین قوس صعود و قوس نزول پیش مى آید.

فائده سوم، دربارهٔ موضوع علم است، حیثیتهای مختلف موضوع، علم را متعدد نمی کند، لهذا موضوع علم حکمت و کلام یکی است که همان موجو دبماهو موجو دباشد، لکن جهت تحیث دو تاست. هکذا این که صوفیه جهت تحیث را به کشف قر ار داده اندو حکیم به

١. بدايع الحكم، صفحه ٣٢٣ ـ ٣٢٩ (با تلخيص).

استدلال، باز حکمت و عرفان را دو علم نمی کند. واضح است که این رأی خلاف نظر مشهور است. به هر حال این رساله ضعیف ترین رساله این مجموعه از حیث انتساب به آقاعلی و به لحاظ سطح مطالب و احتمالاً تقریر یکی از شاگر دان وی است که نام وی بر ما مجهول است.

## ۱۴ مناظره باحاج محمد کریم خان کرمانی

حاج محمد کریمخان قاجار کرمانی (م ۱۲۸۸ ق) از بزرگان شیخیه پس از سید کاظم رشتی در جمیع فنون عقلیه و نقلیه دعوی استادی داشت. در جمادی الاولی ۱۲۷۵ هـ.ق در حضور جمعی از بزرگان از علما و شاهز ادگان در تهر ان مناظره ای علمی بین وی و آقاعلی انجام شد. خلاصهٔ بخشی از این مناظره توسط یکی از حاضرین به زبان فارسی ثبت شده که شامل ینج قسمت است:

١- آيا ار اده عين ذات است يا خارج از ذات؟

۲- آیا صورت مقدم است بر ماده یا ماده بر صورت؟

٣- در لازم و ملزوم يك جعل بيشتر نيست.

٤ نحوة صدق قضية لابتيه از قبيل شريك البارى ممتنع.

٥ معناي قاعدة بسيط الحقيقه كل الاشياء.

این مناظره بخشی از رساله مناظرات ار کان دولت با جناب حاج محمد کریمخان کرمانی است. از این رساله دو نسخه در دست است:

۱ ـ نسخهٔ چاپ سنگی، شماره ۷۵۶۳ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران، تاریخ تحریر ۲۸ شعبان ۱۲۷۶ . ما از این نسخه بارمز (س) یاد کردهایم .

۲ ـ نسخهٔ خطی شماره ۳۳۲۵ (میکروفیلم شمارهٔ ۴۰۹۹) کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران تحت عنوان مناظرات علما با محمد کریمخان قاجار، تاریخ کتابت ۱۲۸۱، ما با رمز (خ) از این نسخه یاد کرده ایم . <sup>۱</sup>

لازم به ذكر است كه تنكابني در قصص العلماء بخش اول مناظره حاج محمد

۱. با سپاس از آقایان سهلعلی مددی و سیدابر اهیم اشك شیرین كه در شناسایی نسخ و تصحیح متن مناظره یاریم كردند.

کریمخان که خارج از موضوع بحث آقاعلی می باشد آورده است، دکتر مهدی حائری یزدی در کتاب کاوشهای عقل نظری (بدون تصریح نام آقاعلی) و دکتر غلامحسین ابراهیمی دینانی در کتاب معاد از دیدگاه حکیم زنوزی بخشهایی از این مناظره را نقل کرده اند. دکتر سید مصطفی محقق داما در فصلنامهٔ نامهٔ فرهنگستان علوم متن کامل این مناظره را براساس نسخهٔ چاپ سنگی منتشر کرده است (تابستان ۱۳۷۵، شماره ۴).

#### \*\*\*

تصحیح نهایی جلداول و دوم این مجموعه و اکثر تصحیحات این مجلد و نگارش این مقدمه در زمانی صورت می گیر د که به اتهامی غیر موجّه سومین ماه اسارت خود را در زندان اوین می گذرانم.

صدرالمتألهین در رسالهٔ سه اصل، راز مخالفت اهل ظاهر زمانه رابا خود به دقت تشریح کرده است: «و همین علت است که منشأ عداوت تو و همسرانت با فقیران و گوشه نشینان شده است، زیرا که تو و ایشان می خواهید که از راه شید و ریا و تشبه به علما، کسب جاه و عزت و تحصیل مال و ثروت کنید، و عوام را به زور حیله و تلبیس صید خود سازید، و اسباب تمتع دنیا را از راه صورت صلاح و تقوی فراهم آورید. و اگر از کسی استشعار آن نمو دید که به حسب باطن آگاه و مطلع است بر مکر و غدر و نقص و جهالت و کید و بطالت امثال شما، می خواهید که بنیادش در روی زمین نباشد، که مبادا چیزی از وی سر زند از فعل و قول و عمل که منافی مسلك و هو اپرستی و غرور باشد، و اگر خود احیاناً در مقام نصیحت در آید یا شیوهٔ جاهلان و منافقان را مذمت نماید، یا کلمه ای از روی حقیقت بر زبان آورد که مضاد طبیعت اهل شید و مکر باشد، فی الحال دود کبر و نخوت از مهوای دیگدان غضب و شهوت غلیان پذیر فته، به مصعد دماغ مر تفع گردد و درون گنبد دماغ راچنان تیره و سیاه سازد که جای هیچ اندیشهٔ صحیح در آن نماند، و چنان گرد و غبار حقد و حسد صفحهٔ آینهٔ ادر ال را فروگیرد که گنجایش صورت نصیحت نماند و چراغ عقل که به اندك سببی از غایت که نوری مخفی می گردد، از با دنخوت دماغ فر و میرد.

شمع دلسان نشانده پیوست آن باد که در دماغسان هست فی الحال در مقام خصومت و جدال یا مکر و احتیال در آمده، به چندین وجه رد سخنانش نمایندوقدرش را در نظر ها بشکنند.» ۱

صدرالمتألهین در ادامه به زبان شعر این گونه دشمنان معنویت، خرد و آزادی را تر سیم می کند:

> «این گروهی که نورسیدستند سر باغ و دل زمیسن دارند همه در عقل سامری وارند از ره شرع و شرط بسرگشته پسس روان کسرده از هسواقسرقسر همه زشتان آینه دشمن نیست اینجا چو مر خردرابرگ

عسوهٔ جاه و زرخریدستند کی سر شرع و عقل و دین دارند از بسرون مسوسی از درون مسارند تشنهٔ خون یکدیگر گشته کین فلان ملحد آن فلان کافر همه خفاش چشمه دروشن مرگ به با چنین حریفان مرگ» ۲

مقدمه اسفار ادعانامهٔ سوزناك ملاصدراعليه قدرناشناسيهاى زمانهٔ خؤد است: «مى ديدم زمانه از روى دشمنى، دل بر تربيت نادانان و فرومايگان بسته، و آتش جهالت و گمراهى از بدى حال و پستى رجال سربر كشيده است. من گرفتار مردمى گشته ام كه فهم و دانش از افق و جودشان غروب كرده، و ديدگانشان از نگرش به انوار حكمت و رازهاى آن مانند شب كوران از تابش انوار معرفت و آثار آن، نابينا و كور است. آنان، تفكر در امور ربانى و انديشيدن در آيات سبحانى را بدعت شمارند، و مخالفت با مردم عادى و فرومايگان راگمراهى و مكر پندارند.

سدر این حال جهل و نادانی، رایت برافراشته، و نشانههای خود را آشکار نموده، در نتیجه دانش و فضل آن را از بین برده و عرفان و اهل آن را خوار شمر ده و از حکمت روی برگر دانیده و از روی ستیز و انکار آن را از اهلش باز می دارند، لذا طبایع را از حکمار مانده، و دانشمندان و عارفان و برگزیدگان امت را مردود شمر ده و خوار می دارند، از این روی هر کس در مرداب جهل و کودنی بیشتر فرو رفته و از نور معقول و منقول عاری تر است، به

١. صدر المتألهين، رسالة سه اصل، ص ٤٢.

۲. پیشین، ص۷۵.

اوج قبول و اقبال پیوسته، و در نظر دنیاداران داناتر و شایسته تر است. چراچنین نباشد؟ در حالی که پیشوایان ایشان گروهی هستند به دور از فضل و درستی که شانه هایشان از لباس عقل و راستی خالی، و سینه هایشان از زینت آداب و علم تهی است. جهات خیر و نیکی در چهر مشان ناییداست.» ۱

صدر المتألهین در دیوان اشعار ش در شکو آئیه ای سوزناك ظلمی که بر فضیلت رفته است، به نظم کشیده است:

«صحبت عرفان کجاو دیبوو دد دفت رفرزانگی را گاو خورد بسستمها کز خسان بر وی رسید در جهان از هر خسی خاری کشید بس جواهر کز سخن بر بادرفت دردها دارم عیان کو مرهمی مرهم این سینهٔ مجروح کو گر خریداری بدی در خورد جان همدمی گر می شنیدی رازمن داد از این کاسد قماشیها بسی بر حکیمان ابلهان محنت فزا

خست ابنای جنسم می کشد خانهٔ عقبل و خرد را آب بر د بسر جفاها کز کسان دید و شنید از نگونساران چها دید و شنید بس سخن کز خامشی از یاد رفت رازها دارم نهان کو محرمی؟ می گشودم من متاع این جهان می شکفتم همچو گل اندر چمن داد از این حق ناشناسیها بسی بر سلیمان دیو و دد فرمانروا»۲

امید که ارباب فضل کاستی های مجلدسوم این مجموعه را که برخی ناشی از موقعیت ویژه ای است که بر من تحمیل شده است بر این قلم ببخشایند و با ارائه انتقادات و پیشنها دات خود در احیای میراث سلف صالح سهیم شوند.

احیای آثار آقاعلی مدرس طهرانی نزدیك به چهار سال از عمر مرا به خود مصروف داشت. تحلیل انتقادی آراء ابتكاری حكیم مؤسس كتابی مستقل در معرفی تفصیلی

ترجمهٔ صفحات ۵ و ۶ جلد اول اسفار صدر المتألهين.

۲. مجموعه اشعار ملاصدرا، صفحات ۲۳، ۹۲، ۹۴ و ۹۷.

فلسفی اندیشه این حکیم متأله است که امیدوارم به زودی به دوستدار ان فلسفهٔ اسلامی تقدیم شود.

این چهار مجلّد بعلاوه «دفتر عقل» و «زمان در فلسفه اسلامی» حاصل کوششهای این قلم در مرحله اول عقلی خود است. مرحله ای که می پندارم طی شده است. امیدوارم که خداوند سبحان توفیق پیمودن مرحلهٔ دوّم را عنایت فرماید. شرح این دو مرحله و نقد مرحلهٔ اوّل مجالی دیگر می طلبد.

وظیفه خود می دانم از زحمات کار کنان محترم انتشارات اطلاعات تشکر کنم. اللهم استعملنی فی مرضاتك عملاً لا اترك معه شیئاً من دینك مخافة احدمن خلقك. محسن كديور

تهران ـ اردیبهشت ۱۳۷۸

... بخش اول: رسائل فارسی



" رسالة فى احكام الوجود والماهية



# بسم الله الرحمن الرحيم

[1]

... و تحليل فليست هي بموجودة، فاذا حلل العقل ماله الماهية الى ماهية و وجود و جرد ماهيته عن وجوده بحيث يقصر النظر على ماهيته ولايلتفت الى وجوده يحكم حكماً صريحاً بان تلك الماهية بذاتها و ذاتياتها خالية عن الوجود و العدم، ليس ولا واحد منهما تمام ذاتها و لا داخلاً في ذاتها مع انه لو نظر اليها من دون تجريدها لحكم بانها موجودة.

و تمام السر في ذلك انها متحدة مع الوجود في الواقع، و الالزم انفكاكها عنه فيه و منفكة عنه من حيث الاعتبار و التجريد، وحكم كل واحد من المتحدين من جهة اتحادهما يجرى على الآخر على نحو الحقيقة بحسب الاطلاقات العرفية، و من جهة انفكاكهما لا يجرى عليه الاعلى طور المجاز حيث لا يستهجن عند عرف الاطلاق، و اما في مصطلح العقل و البرهان فلا يصدق حكم شئ على الآخر الا بنحو المجاز، و من اجل ذلك ترى الماشي يصدق على الناطق و لا يصدق المتعجب على الحيوان في اطلاق العرف لكون الحيوان متحداً مع الناطق في الخارج و لا يصدق الماشي على الناطق و لا المتعجب على الحيوان من حيث هو حيوان ليس بمتعجب.

١. سقط اول هذه الرسالة القيمة من نسختها المنحصرة.

و من ذلك ترى القائلين باصالة الوجود و اعتبارية الماهية يحملون الموجود على الماهية مع ان الموجود بالحقيقة عندهم هو الوجود و يقولون على وجود الجوهر جوهر و على وجود العرض عرض مع ان الوجود عندهم ليس بجوهر و لاعرض، لاخذهم الماهية في تعريفهما و الوجود عندهؤلاء ليس من سنخ الماهية، فمالم ينفصل كل من المتحدين عن صاحبه لم ينفصل حال واحد منهما عن حال الآخر، و هذا الانفصال قد يكون في الخارج كانفصال الحيوان عن الناطق في ساير انواعه و قد لا يكون فيه بل لا يمكن كانفصال الماهية عن الوجود فلا جرم يفصلها العقل عن وجودها بقو ته المحللة و يجردها عنه تجريداً كما وصفناه لكي يعرف حالها التي هي لها في ذاتها.

# [۲] تمثيل و تنظير

اذا قلت فلان موجود في السماء و جعلت في السماء قيداً للوجود المحمول كان معناه ان هذا الوجود المقيد بذلك الظرف حاصل له و اما حصول هذا المقيد له فمطلق عن ذلك التقييد فاذن يصدق على ذلك الموضوع بعينه اذا كان في الارض بالفعل انه موجود في السماء نظراً الى اطلاق حصول هذا المحمول له و اما ان الارض لا تجامع السماء فان مكاناً لخر فهو بالنظر الى ظرف المحمول و قيده و الحكم قد يختلف باختلاف لا يخامع مكاناً آخر فهو بالنظر الى ظرف المحمول و قيده و الحكم قد يختلف باختلاف الانظار كل الاختلاف، و نقيض ذلك الوجود على ما وصفناه هو رفعه بخصوصه عنه لارف الوجود على الاطلاق فلايقتضى عدمه في الارض خصوصاً ولاعدمه عموماً فيجوزان يوجد فيها او في مكان آخر يغاير الارض والسماء.

و اذاقلت هو موجود في السماء و جعلت الظرف ظرفاً و قيداً لنسبة المحمول اليه لاللمحمول نفسه صار معناه ان الوجود من دون تخصيص و تقييد حاصل له، لكن هذا الحصول ظرفه السماء و اذن لا يصدق على ذلك الموضوع بعينه اذا كان موجوداً في الارض او في مكان آخر انه موجود في السماء نظراً الى تخصيص النسبة و تقييدها بظرف مخصوص و ان كان المحمول منظوراً اليه على الاطلاق و نقيضه رفع الوجود المطلق على ذلك الحصول المقيد بذلك الظرف المخصوص، و هو اعم من عدمه مطلقاً و من وجوده في الارض او في مكان آخر.

و اذا قلت زيد معدوم في السماء و جعلت الظرف قيداً للعدم المحمول ترجع تقييده به الى تقييد الوجود به، فإن العدم المحمول لايقيد بظرف ما الا باعتبار الوجود، فالعدم المقيد بقولك في السماء انما هو رفع الوجود المقيد.

و اذا قلت زيد معدوم في السماء و جعلت الظرف قيداً للنسبة الايجابيه العدولية او السلبية البسيطة صارمعناه انه معدوم لكن حصول العدم له او سلب الوجود عنه ظرفه السماء فاذن لايمكن ان يوجد في اي مكان فرض.

فاذا جعلت الظرف قيداً للوجود او لحصوله و اوردت السلب عليه او قيداً للعدم المحمول يكون الرفع رفع المقيد بالاضافة. و اذا جعلته قيداً لنسبة العدم على الاطلاق او لسلب الوجود كذلك، يكون الرفع رفع المقيد بالتوصيف.

# [٣]نقد و حل '

و من هنا يستبين ان حديث لزوم ارتفاع النقيضين منظور فيه اذ للمنع فيه مجال فان الفرق ثابت بين سلب المقيد و السلب المقيد، و نقيض الوجود بالمرتبة انما هو رفع هذا المركب، و رفع المركب يتحقق برفع جزء واحد منه من دون تخصيص و تعيين، كما انه يتحقق برفع جزء المقيد بالمرتبة يتحقق برفع الوجود على الاطلاق كما انه يتحقق برفع تقييده و السلب وارد في قولك الانسان ليس من حيث هو انسان بموجود على الوجود المقيد بالمرتبة، فان مفاد قولك الانسان من حيث هو انسان موجود ان الوجود في مرتبة الانسان، فمفاد سلبه انه ليس كذلك اذ مفاد السلب سلب مفاد الايجاب، فاذن المرتبة ظرف للوجود فالوجود مقيد بها و السلب مطلق عنها، فتكون السلب سلب المقيد بالمرتبة و ليست ظرفاً لنفس السلب حتى يكون السلب مقيداً بها و يكون الوجود مأخوذاً على النهج على الاطلاق عنها، فيكون السلب المقيد بها و ليس اذا سلب الوجود منها على النهج الذي وصفناه وجب ان يتحقق العدم على الاطلاق او العدم المقيد بها اذلا يناقض واحد منها الذي وصفناه وجب ان يتحقق العدم على الاطلاق او العدم المقيد بها اذلا يناقض واحد منها الذي وصفناه وجب ان يتحقق العدم على الاطلاق او العدم المقيد بها اذلا يناقض واحد منها الذي و حدمنها على الذي و حدمنها على الذي و حدمنها على الاطلاق و حدم المقيد بها اذلا يناقض واحد منها الذي و حدمنها على الذي و حدمنها على الذي و حدمنها على النهج الذي و حدم المقيد بها اذلا يناقض واحد منها الذي و حدمنها على الاطلاق و العدم المقيد بها اذلا يناقض و احدمنها على الاطلاق و العدم المقيد بها اذلا يناقض و حدم المقيد بها الله به المناسبة و حدم المقيد بها المناسبة و حدم المقيد به المقيد المناسبة و حدم المقيد المناسبة و حدم المقيد به المناسبة و حدم المقيد المناسبة و حدم المقيد المناسبة و حدم المقيد المناسبة و حد

١. مفادهذا الفصل مشابه لمفاد الفصل الثامن و العشرين (تتميم و تخذيم) من رسالته الآخر المسمّى برسالة في مباحث الحمل، بل اكثر عباراتهما واحد، راجع المجلد الثاني لمجموعة مصنفًات الحكيم المؤسس ص ٢٤٣٠.

الوجود المقيد بها حتى يلزم القول بارتفاع النقيضين لو لم يتحقق واحد منهما، بل نقيض الوجود المقيد بها انما هو رفعه، و كذا رفع العدم المقيد بها انما هو رفع ذلك العدم، فالوجود المقيد بها مرفوع و كذا العدم المقيد بها، و اما رفع واحد منهما فليس بمرفوع الا اذا اخذ ذلك ايضاً مقيداً بها فرفع و هكذا الى ان ينقطع اعتبار التقييد و ينتهى الامر الى رفع غير مرفوع، و لاشئ من الرفع المرفوع في واحدة من المراتب بنقيض الوجود المقيد بالمرتبة فانه رفع مقيد بها، و قد علمت مما بيناه انه ليس نقيضاً للوجود المقيد بها.

# [4]دفع و ازاحة `

و اما حدیث فساد ارتفاع النقیضین فاطلاقه ممنوع، و الذی یسلم العقل فساده و یستنکف عن و قوعه هوار تفاعهما من الشی فی مرتبة من مراتب واقعه و هی المرتبة المتاخرة عن مرتبة جوهر ذاته، و اما خلو الشی عنهما بحسب مرتبة اخری من واقعه و هی مرتبة ذاته فلایستنکره العقل بل یحکم بوقوعه. و نقد المقام ان ارتفاع النقیضین فی المفر دات کالوجود و العدم و الکاتب و اللاکاتب انما یعقل اذا اعتبر حملهما علی موضوع واحد بما هو واحد بحیث یکون الموضوع خارجا و المحمول ماخو ذابما هو محمول لکیلا یحصل قضیتان اذلو اعتبر حملهما لابتلك الحیثیة لم یکن تناقض البتة اذلا تناقض فی عقدین ایجابیین محصلین او معدولین او مختلفین ثم بعد ذلك یسلبان عن ذلك الموضوع الخارج بحیث لایحصل من سلبهما قضیتان سالبتان اذلا تناقض بین السوالب بما هی سوالب، است اقول ان السلب یتوقف علی الایجاب بل اقول: انه یتوقف علی ملاحظته و اعتباره، و توقف الشئ علی اعتبار شئ و ملاحظته لایلازم توقفه علی تحققه.

و حمل شئ على شئ الذى مفاده الاتحاد يتصور على وجهين: احدهما الشايع المتعارف الثانوى المسمى بالصناعى ايضا، و مفاده اتحاد الموضوع و المحمول المتغايرين بحسب الحقيقة ماهية و مفهوما في نحو من الوجود و هو الوجود الخارجي للمحمول

١. مفاد هذاالفصل مشابه لمفاد الفصل ٢۶ من «رسالة في مباحث الحمل»، راجع المجلد الثاني لهذه المجموعة ص ٢٤١ ـ ٢٣٩.

۲.ن:بوقوعەدفعة.

اذلا يتحقق الحمل حيث يكون المحمول موجودا في الذهن و ان كان الموضوع موجوداً في الخارج بخلاف ما اذكان موجوداً في الخارج سواء كان الموضوع ايضا كذلك ام لم يكن اذ عند ذلك تحقق الحمل مطلقا و في موارد مثل ان تقول هذا الشجر نام و الانسان نوع و الحيوان جنس فرجع ذلك الحمل الى ان الموضوع من افر اد المحمول، و يقال له الحمل بالذات ان كان المحمول من ذاتيات الموضوع و الحمل بالعرض ان كان من عرضياته، و يقال له بقسميه الحمل العرضي.

و ثانيهما الحمل الاولى المسمى بالذاتى ايضاً و مفاده ان الموضوع بماهيته نفس عنوان المحمول و مفهومه بعدملاحظة تغاير اعتبارى بينهما، اى ماهية هذا و مفهومه نفس ماهية ذاك و مفهومه، لاان يقتصر على مجرد الاتحاد فى الوجود كما قلنا فى الحمل الاول، و سمّته الفلاسفة المكرمون اوّلياً لكونه اولى الصدق و الكذب و ذاتيا لانه لا يعقل الافى الذاتيات.

و قد يختلف الحملان في مفهوم واحد بالقياس الى نفسه اوالى غيره، و ذلك كمفهوم المعدوم الحاصل في ذهنك فانه معدوم بالحمل الاولى و ليس بمعدوم بالحمل الصناعى، و كالانسان فانه ضاحك بالحمل الصناعى و ليس بضاحك بالحمل الاولى. و قد يتفقان لكن في السلب اذا قيس معنى الى معنى آخر، فان كل مفهوم اذا قيس الى غيره من المفاهيم كان يباينه و يغايره و لا يصدق عليه الا باعتبار الوجود، و عند ذلك الاعتبار ايضا لا يصدق الحمل كلية بل [قد] يصدق و قد لا يصدق.

فاذن حمل مفهوم على مفهوم آخر مقصور على الحمل الشايع و العقل يحكم بضرورة الوجدان من دون رجوع الى دليل و برهان ان كل مفهوم فهو او نقيضه صادق على اى موضوع فرض صدقا صناعياً، و لا يحكم البتة انه او نقيضه يجب و ان يصدق عليه صدقا اوليا بل يحكم حكماً ضروريا ان ذلك ليس بلازم بل و لا بجايز فانك اذا اخذت مفهوما اولا ثم مفهوما آخرانقيضا للاول و رفعا له ثانيا ثم موضوعا لهما يغاير هما بالمعنى ثالثا تعلم من نفسك انك لواعتبرت الحمل بين اثنين منها للزم ان يكون ما اخذته ثلاثة اثنين و لواعتبرت بين الثلاثة للزم ان تصير الثلاثة واحدا لما علمت من ان مفاد ذلك الحمل هو اتحاد الموضوع و المحمول ماهية، فاذن كل مفهوم فهو مسلوب عن كل مفهوم يغايره سلبا ضروريا سواء في ذلك كون المفهومين ثبو تيين او سلبيين او مختلفين.

فقد استبان ان ارتفاع النقيضين عن شئ كاجتماعهما في شيء باطل في نفسه لكن بالحمل المتعارف و اما ارتفاعها عنه بالحمل الاولى فليس بباطل بل هو بحسب هذا الحمل واجب و يتخلف حاله حال اجتماع النقيضين في ذلك الحمل فانه باطل بحسب كل واحد من الحملين فقد بان ان غرضنا من ارتفاع النقيضين عن المرتبة ما هو و عن الواقع ما هو و ان الاول جايز بل واجب و الثاني ليس بجايز.

# [۵]شكو تحقيق

اولعًلك تقول ما حال الماهية مقيسة الى الامكان، فان كانت هكذا فكيف يكون ذاتياً ثابتاً للماهية من حيث هي و من لوازمها كما قالت به الفلاسفة المكرمون، و ان لم تكن فلا صدق في انها من حيث هي ليست الآهي، فان مرهذا بوهمك فاعلم ان الامكان قدير ادبه اقتضاء الذات سلب ضرورة الطرفين و العقد الحاصل من ذلك ايجاب عدولي، و قدير ادبه تساوى الذات بالاضافة الى طرفيها و المعقود بذلك من العقود ايجاب تحصيلي، و قدير ادبه لا اقتضاء الذات احدى الضرور تين لا اقتضائها سلبهما، و ذلك سلب تحصيلي و لكن تنعقد به من القضايا موجبة سالبة المحمول فان صدق الامكان عليها بهذا الحمل السلبي ليس على نحو العقود السلبية عنها بل على طريقة ايجاب السلوب لهافان ما اعتبر ته الفلاسفة مورداً لقسمة الى الممكن و قسيميها هي حال الماهية اذا قيست الى الوجود و العدم و تلك الحال صفة ثبو تية للموصوف بتلك المواد و ان كان بعضها كالامكان مأخوذاً على السلب التحصيلي و اذن لا يعارض قولنا الامكان سلب تحصيلي قولنا ان المعقودة به من القضايا موجبة سالبة المحمول و ان صدقه على الذات الممكنة ايجاب سلب لاسلب ايجاب اذ اخذ المحمول بماهو محمول و ان صدقه على الذات الممكنة ايجاب سلب لاسلب ايجاب اذ اخذ المحمول بماهو محمول سلباً بسيطاً تحصيلياً لايلازم كون العقد الحاصل من صدقه على موضوع ما عقداً سلبياً تحصيلياً وقدلا يجامع .

قال صدر اعاظم الفلاسفة قدّس سرّه بعد ماحقّق الامر في الامكان من ان حمله على الماهية كنظيريها على طريقة الايجاب انه عبارة عن لااقتضاء الذات احدى الضرور تين لا

١. الاسفار ،السفر الاول، المرحلة الاولى، المنهج الثاني، الفصل الثامن، ج ١ ص ١٥٥٠.

اقتضائها سلبهما و بنيهما فرق اذ الاوّل سلب تحصيلى لا ايجاب سلب او ايجاب عدول و الثانى ايجاب لاحدهما» ، فحكم الحكيم المتأله البارع المحقق النورى نوّر مضجعه بالتعارض بين كلاميه بحسب ظاهر مايترأى من ثانى منها قال: «ليس المراد منه مايترأى من ظاهر ممن كون الامكان سلباً بسيطاً يعنى ان العقد ينعقد من الامكان سالبة بسيطة حتى ينا فى ما سبق منه قدّس سرّه حيث قال: حمل الامكان على الماهية كنظيريها من قبيل الثانى.» أهذا كلامه.

واستبان لك ممّاقررناه ان مايترأى من ظاهر كلام صدر الاعاظم صدق وحقّ، فان ظاهر كلامه هو ان الامكان سلب تحصيلي لا ان المعقودة به سالبة بسيطة. والمعنى الاول والثانى من هذا قد اعتبر هما جمهور الفلاسفة وشئ منهما عند الاعاظم لايليق بالامكان فأنه علّة الحاجة الى الفيّاض القيّوم في لازم القوّة والفاقة فلايقارن من حيث هو امكان تحصّلاً و فعلية بوجه و لا بجهة، و ما اعتبره الجمهور من الاقتضاء والتساوى تستدعى موضوعاً متحصّلاً فان الاوصاف الثبوتية بل المحمولات العدولية بانفسها تدّل على موصوف ثابت و موضوع متحقّق و لاسيما معنى الاقتضاء فأنه بمفهومه مع عزل النظر من كونه من الاوصاف الثبوتية تدّل دلالة صريحة على مقتضى متحقّق. و امّا المفهوم الذي هو هو في نفسه سلب الثبوتية تدّل دلالة صريحة على مقتضى متحقّق. و امّا المفهوم الذي هو هو في نفسه سلب جهة اخرى و سبب آخر يجب ان يكون له موضوع موجود او موضوع فيه اقتضاء له، فا ذن العبرة في معنى الامكان عند اعاظم الفلاسفة هو لا اقتضاء الذات احدى الضرور تين على السلب التحصيلي. لست اقول عدم دلالة السلب التحصيلي على اقتضاء من تلقائه افان للمنع فيه مجال. بل اقول لابدو ان يؤخذ الامكان على وجه لايدلًا المالي المالي المالي المالي المالي النقطاء من تلقائه افانً للمنع فيه مجال. بل اقول لابدو ان يؤخذ الامكان على وجه لايدلًا المالي المالي النقائة و عدم الفعلية.

و اماعدم اقتضاء الذات له فليبينه بيان آخر مثل ان نقول: لو كان صدقه بالمعنى البسيط السلبى باقتضاء من تلقاء الذات لما كان يصدق عليه لو فرضنا عدم اقتضائها على الاطلاق. اليست الاعيان الثبوتية الامكانية على ماادت اليه مدارك هؤلاء الاعاظم متقررة في صقع من

١. الاسفار، ج ١ ص ١٦٢، الفصل التاسع.

٢. حاشية الحكيم الملا على النورى ذيل قول صدر المتألهين في الاسفار «اذ الاول سلب تحصيلي» ١٩٢/١.

العلم الازلى الكمالى بضرب من التبعية بوجود حضرة الذات الاحدية جل جلاله اولوجود حضرة الاسماء الحسنى الكمالية على نحو من الاتحاد وهى فى ذلك الصقع ليضاهى ممكنات فى انفسها و ان كانت واجبات بالنظر الى تبعيتها للوجود القيوم، اذ الماهية تابعة للوجود فى الجعل و عدمه عند هؤلاء فعند ذلك الصقع لوجوز مجوز اعتبار الامكان بمعنى التساوى او الاقتضاء لهابالقياس الى وجوداتها الخاصة بها التى هى فى مر تبة اخيرة من مر تبة وجودها فى ذلك الصقع الالهى. فكيف يجوز اعتبارهما لها بالقياس الى وجودها فى ذلك الصقع الالهى من ذلك الوجود لكى يحصل لها الاقتضاء او التساوى باعتباره مع انها الصقع اذ لا وجود لها اقدم من ذلك الوجود لكى يحصل لها الاقتضاء او التساوى باعتباره مع انها فى ذلك الصقع ايضاً ممكنات فاذن يجب و ان يكون الامكان السارى فى جميع مر اتب الاعيان الممكن اعتباره مع عزل النظر من تلك المر اتب جمعاء هو المعنى البسيط الذى بما هو كذلك لا يستدعى فعلية و وجوداً فيدل على افتقار الممكنات الى الواجب القيوم جل جلاله فى جميع درجات فعلياتها.

فان اردت بالامكان المعنيين الجمهوريين فليسا ان التساوى او صحة الحكم به على الماهية من لوازمها ولكن كونه ثابتاً لها من حيث هي بمحل من المنع بل الاستنكار فان ذلك فرع الوجود و تبع لا يجاب العلة الفياضة اياها وان كان للعقل ان يعتبره لها مع قطع النظر عن الوجود او ايجاب العلة اياها فان عدم الاعتبار يغاير اعتبار العدم ولايلازمه، فاذن اعتبار التساوى لها انماهو في مرتبة اخيرة من مرتبة ايجاب العلة اياها و تقررها في نفسها، و اما الاقتضاء فصريح العقل يحكم بكونه فرع التقرر و الموجودية و ان اردت به المعنى السلبى الذى ذكرناه فهو ثابت لها من حيث هي ولكنه ليس من اللوازم المصطلحة اذيكفي في صدقه اعتبار الذات من حيث هي من دون استدعائه وجودها اذالسلب البسيط يخالف الا يجاب المحصل والعدولي في استدعاء وجود الموضوع فالانسان لا يقتضى الوجود و لا العدم سواء فرض موجوداً او معدوماً او اعتبر من حيث هي و ليست العبرة في اللوازم المصطلحة بمجرد كفاية الذات في صدقها بل العبرة فيها باقتضاء الذات لها و طباع الاقتضاء يلازم التقرر و الموجوديه.

و ما سمعته من الفلاسفة في الفرقان بين لوازم الماهية و لوازم الوجود من ان الاولى يترتب على الماهية من دون دخل للوجود والثانيه يترتب على الوجود فمقصودهم من عزل الوجود في الطائفة الاولى عزل خصوص الوجود الخارجي والذهني لا الوجود باطلاقه.

كيف و تلك اللوازم لوازم للماهية بحسب الواقع والواقع لا يخلو عن حين الموجودية اذوراء حين الموجودية حين المعدودية و في العدم لا ماهية و لا اقتضاء حتى ترتب اللوازم عليها فالجاعل القيوم جل جلاله جعل الماهية فصارت موجودة، ثم ترتبت لوازمها عليها او جعل الوجود فصار ذي تلك الماهية ثم ترتبت لوازمها عليها، والاول يناسب سياقة الاعتبار في الوجود والاصالة في الماهية والثاني يناسب عكس ذلك.

## [7]هدم و دعامة

ولو سئل سائل و قال لما ذا حكمت بان الامكان اذا اخذ سلباً بسيطاً تحصيليا يصدق على الماهية من حيث هي مع ان ذلك يوجب خرق ما نطقت به السنة الفلاسفة من كون الامكان من العوارض لامن الجوهريات؛ بل نقول من راس لوصح صدق سلوب الاشياء التي هي من عرضيات الماهية عليها من حيث هي لكانت ذاتها من تلك الحيثية مصداق تلك السلوب فجهة ذاتها بعينها جهة تلك السلوب فما فرض عرضياً فهو جوهري و هذا خرق اوّل، و ما اعتبر سلوبا فهو سلب واحدو هذا خرق ثان، و اذاصارت السلوب سلباً فصارت ايجاباتها ايضاً ايجاباً، و هذا خرق ثالث للمجيب عنه بما قرره صدر الفيلسوف المكرم صدر اعاظم الفلاسفة من انه «فرق بين كون الذات مصدوقاً عليها لصدق مفهوم و كونها مصداقاً لصدقه» المحقق النوري نور مضجعه فقال تعليقاً عليه «اي كونه بحيث يمكن ان يصير مصدوقاً عليها لصدقه كالماهية من حيث هي و في مر تبة ذاتها فهي مصداق للامكان لامصدوق عليها له فانها بهذه الحيثية يمكن ان يعتبر بحيث يصير مصدوقاً عليها له و ان لم يكن بالفعل بحسب هذه الحيثية مصدوقاً عليها له و ان لم يكن بالفعل بحسب هذه الحيثية مصدوقاً عليها له و الم يكن بالفعل بحسب هذه الحيثية مصدوقاً عليها له و ان لم يكن بالفعل بحسب هذه الحيثية مصدوقاً عليها له و ان لم يكن بالفعل بحسب هذه الحيثية مصدوقاً عليها له و ان لم يكن بالفعل بحسب هذه الحيثية مصدوقاً عليها له و ان لم يكن بالفعل بحسب هذه الحيثية مصدوقاً عليها له و ان لم يكن بالفعل بحسب هذه الحيثية مصدوقاً عليها له» هذا كلامه و طوبي لمن يفهم مرامه.

و نقول مقصود صدر الاعاظم ان الفرق ثابت بين كون الذات محكوم عليها لصدق مفهوم و بين كونها مصداقاً له فان الاول لايلازم الثاني فان الماهية كالاربعة يصح ان يكون

١ الاسفار، السفر الاول، المرحلة الاولى، المنهج الثانى، الفصل الثامن، ج ١ ص ١٥٧ لشرحه راجع ج ١ ص ١٧٣ من هذه المجموعة ايضاً.

س عد المعابط و المساوري و المساوري و المساوري و المساور المساور المساور المساور المساور المساور المساوري و ال

محكوماً عليها للزوجية كما تقول الاربعة زوج فان الاربعة مأخوذة في ذلك العقدمن حيث هي لان الزوجية مترتبة عليها بعد تقررها تقرراً في الخارج او الذهن من دون واسطة في العروض حتى الوجود و ان كان للوجود دخل في ترتبها ولاتصّح من تلك الحيثية ان تكون مصداقاً لها فانها ليست في مرتبتها نظر الى صدق الذاتيات على المذوات ترى صدقها عليها ضرورياً و تلك الذات مصدوقاً عليها لها من حيث هي فانها في مرتبة تلك الذوات فاخذها من حيث هي كافية في كونها مصدوقاً عليها لها في ظرف انعقاد العقد و لكن لماكان مفاد العقد الحاصل من كونها مصدوقاً عليها لها يلازم القاعدة الفرعية وقضية تلك القاعدة وجود الموضوع لزم وجودها في الظرف الخارج من ظرف الانعقاد و من اجل ذلك كانت الضرورة الحاصلة من كونها مصدوقاً عليها لها ضرورة ذاتية مطلقة لا ازلية لافتقار مفاد العقد الى تقرر الذات و تقررها الى الجاعل القيوم كيما ينكشف لك حال اللوازم فانها تشبه الذاتيات في ان اخذ الذات من حيث هي كافية في كونها محكوماً عليها لها في ظرف العقد ولكن تفارق عنها في الظرف الخارج عن ظرف الانعقاد فان الذات من حيث هي كما تقع ان تكون محكوماً عليها لذاتياتها كذلك تصح ان تكون مصداقاً لها من تلك الحيثية فان الذاتيات في مرتبة الذات و ليست بتلك المثابة حال اللوازم مع الملزومات فانهاو ان كانت متر تبة على ملزوماتها بلاواسطة جعل مستانف ولاواسطة حيثية تقييدية ولكنها ليست في مرتبة ذوات تلك الملزومات فليست الذوات الملزومة في مرتبتها مصداقاً لها بل في مرتبة اخيرة من مرتبة ذواتها وهي مرتبة اعتبار استتباعها لمبادى تلك اللوازم بلاواسطة في العروض ومن اجل ذلك كانت الضرورة الحاصلة من حملها عليها ضرورة ذاتية لامطلقة.

# [٧] توضيح و تنقيح

كل مايقع كون الذات مصدوقاً عليهاله اذا اخذت من حيث هي فالعقد الحاصل من اعتبار صدقه عليها ضروري ولكن في تلك الضرورة عدة اقسام:

منها مايلازم معناها امتناع انتفاء المحمول من الموضوع اذا اخذ ذلك الموضوع بنفسه من دون اعتبار شيء مقدم عليه كجعل الجاعل المقرر له اومؤخّر عنه كحيثية قائمه به و تلك الضرورة ذاتية ازلية مطلقة فانها عبارة عن استحالة انفكاك المحمول عن الموضوع مع

عزل النظر من كلية الجهات الزائدة على ذات الموضوع و ان كانت مثل كون الذات ذاتاً او اقتضائها لكونها لنفسها و بالجملة كل حيثية زائدة، حقيقية كانت او اعتبارية، ثبوتية اوسلبية، تعليلية او تقييدية و تلك الضرورة انما هي في الواجب القيوم.

و منها ضرورة ثبوت المحمول للموضوع نفسه من دون علية و استتباع للموضوع بالنسبة الى ذلك الثبوت و تلك الضرورة فى حمل الذاتيات على الذوات فحمل الانسان على الانسان و كذا حمل الناطق عليه ضرورى من دون استتباع فيه لثبو تهما له بل ثبوت الناطق له فى نفسه الذى هو ثبو ته للانسان فى وجه مقدم على ثبوت الانسان فى نفسه و تلك الضرورة ذاتية مطلقة لا از لية لافتقار نفس الموضوع الى جاعل يقررها فالنسبة ضرورية بعد تقرر الذات و المحمول ضرورى للموضوع مع وصف الوجودله.

و منها ضرورة ثبوت المحمول للموضوع من اجل استتباع الموضوع بنفسه لذلك الثبوت و تلك الضرورة ذاتية لامطلقة كمافى لوازم الماهيات، فثبوت المحمول للموضوع ضرورى نظراً الى ذات الموضوع لكن مع وصف الوجود لابه و فى تلك الاقسام كلها تصح كون الذات من حيث هى مصدوق عليها لصدق المحمول لكون الضرورة فيها بالنظر الى ذات الموضوع و لكن لايصح فى بعضها كون الذات فى مر تبتها مصدوقاً لصدق المحمول بل يصح فى مر تبة اخيرة من مر تبتها . فقول القائل ان الامكان اذا صدق على الماهية من حيث هى يجب و ان يكون فى مر تبة الماهية بحيث يكون حيثيته بعينها حيثية نفس الماهية كلام غير مسموع اذ قد علمت ان ذلك غير لازم .

# [٨]وهم و تنبيه

ثم لعلك تقول ما بال الامكان تخلفت حالها حال ساير السلوب و ثبت للماهية من حيث هي فان كانت قضية الماهية من حيث هي ليست الاهي صادقة كما ادعيت فقضية صدقها صدق سلب كل ماليس من مقومات الماهية عنها اذا اخذت من حيث هي ثبوتياً كان اوسلبياً فاذن كمايصح سلب السواد عن الانسان من تلك الحيثية فكذا صح سلب ذلك السلب فالامكان و ان كان سلباً يسلب عن الماهية من حيث هي فهي من حيث هي ليست بممكنة كما انها ليست بواجبة ولاممتنعة و هذا يوجب خرق ما اجمعت عليه كلمة الفلاسفة من

بطلان خلو ماهية ما عن تلك المواد فاذن لوصدقت تلك القضية لكذبت ما صدقت به الفلاسفة من الانفصال الحقيقي في تلك الموارد و التالي باطل فكذا المقدم.

فان خطر هذا ببالك فاعلم ان السبب في ذلك ان الامكان من لوازم الماهية و لوازم الماهية و لوازم الماهيات باسرها سواء كانت لوازم بالمعنى المصطلح كالزوجية للاربعة اولم تكن كالامكان للماهيات يمتنع سلبها عن الماهية من حيث هي وان لم تكن الماهية اياها من حيث هي هي و اما العوارض التي يلحقها بشرط الوجود فهي عوارض الوجود او لا و عوارضها ثانياً فهي من حيث هي لا تتصف بها وان لم تخلوعنها في الواقع فاذا اخذت الماهية من حيث هي يصدق سلب تلك العوارض عنها في الانسان من حيث هوليس بكاتب و لابلاكاتب و لاشيء من الاوصاف التي تعرضه بشرط الوجود بحيث يكون المقصودة بها وصفيته.

### [٩] فرقان و تبيان

الفرق ثابت بين قول الفلاسفة الماهية من حيث هي ليست الاهي بتقديم الحيثية على السلب و قولهم الماهية ليست من حيث هي الاهي بتأخير ها عنها، فان الثاني يفيد سلب كل ماليس من جو هريات الماهية عنها و الايجاب الذي يقابل ذلك السلب هو اثبات بعض ماليس من مقوما تها الهما من حيث هي بحيث يكون جهة العروض و الثبوت هي الماهية بحسب مر تبة ذا تها و تلك القضية صادقة بالنسبة الى كل العوار ض سواء كانت من اللواز م التي تعرض الماهية من عيث هي اولم تكن، و الاولي فيد سلب لواحق الماهية عنها اذا اخذت من حيث هي لا بحيث يكون جهة العروض و الحمل هي نفس مر تبة الماهية، و الا يجاب الذي يقابل ذلك السلب هو اثبات بعض اللواحق لها اذا اخذت بتلك الحيثية و ذلك الا يجاب كما علمت صادق في لوازم الماهية، فذلك السلب كاذب، فاذن القضية الاولي اذا اعتبرت بالقياس الى كل العوار ض كاذبة و اذا اخذت بالقياس الى العوار ض التي يكون عروضها بشرط الوجود صادقة و اما القضية الثانية فهي صادقة باطلاقها، و الفلاسفة لماقصد و ابياناً فه و الماهية في مر تبتها عن العوار ض كلها و رأوا كذب القضية الاولى عدلوا عنها الى القضية الثانية فاستعملوها في بيان ذلك.

١. في الاصل «بيان».

# [10] بحث و تنقيح

و لايسع لك ان تقول حسبما ذكره بعض الافاضل ممن ادركنا عصره في بعض تعليقاته على الاسفار الاربعة مورداً على صدر الاعاظم قدس سره و تلخيص كلامه انه لو كانت القضية الاولى كاذبة للزم ترك القول بها اوجعله على ظاهر النظر، و الاول باطل اذ تقديم الحيثية شايع متعارف و الثانى خلاف الظاهر لصدور تلك القضية عن الفلاسفة فمقصودهم في صورة تقديم الحيثية كما هو شايع انه لايصدق على الماهية في مرتبتها شئ من العوارض بان يكون جهة العروض هي الماهية بتلك الحيثية كما ان مقصودهم في صورة اخيرها ايضا ذلك فكلا القولين معتبران عندهم، و ذلك لانا ما حكمنا بكذب القضية الاولى في الموارد كلها بل حكمنا بكذبها فيما لو اعتبرت بالقياس الى كل العوارض و الفلاسفة كانوا يستعملونها اذا قصدوا سلب العوارض الوجودية فقط عن الماهية من حيث هي و يتركونها اذا قصدوا سلب كلية العوارض و ليس حكمنا بانهم فعلوا كذا و كذا بمجرد التخمين و الحدس المتعارف عندالعرف و الجمهور بل عليه امارة و برهان، اما الامارة فهي انهم استعملوا القضية الاولى اكثر من ان يحصى في مسفوراتهم مع انهم حين قصدوا بيان ان كل العوارض مسلوبة عن الماهية من حيث هي صرّحوا بتقديم السلب على بيان ان كل العوارض مسلوبة عن الماهية من حيث هي صرّحوا بتقديم السلب على العيثية.

و اما البرهان فلان تقدم الحيثية على السلب في العقد الحملى يقتضى افادة السلب سلب ارتباط ما تأخر عنه بما تقدم عليه والحيثية ايضاً مما تقدم عليه فهي خارجة عن المحمول متممة للموضوع و مدخول حيثية الشئ اذا كان نفس الشيء بعينه يوجب افادة الحيثية تحيث الشيء بنفسه و قضية هذا التحيث كون الشيء مأخوذاً باطلاقه مجرداً عما هو خارج عنه، فاذن لو كان ذلك الشيء بتلك الحيثية موضوعاً في عقد لمحمول لكان مفاد ذلك العقد كون عنوان الموضوع بنفسه مصدوقاً عليه لمفهوم المحمول و ذاته مثبتاً لها لمبدئه سواء كانت بمر تبتها ظرف تقرر ذلك المبدء بنفسها او مرتباً عليها لتقرره من دون واسطة

١. يحتمل ان يكون مراده من بعض افاضل عصره الملاآقا القزويني او الميرزاحسن النوري، و بما ان تعليقاتهما على
 الاسفار مخطوطان لم ينتشر اللي الآن لا يمكن تعيينه.

فى الثبوت و يكون ظرف تقرره عند ذلك مرتبة متأخرة عن مرتبة الذات فاذن مفادالانسان من حيث هو كذا أن كذا محمول عليه من دون واسطة فى العروض و أن مبدء كذا ثابت له اما فى مرتبته أو فى مرتبة متأخرة عن مرتبته لكن بلاواسطة فى الثبوت فصحيح أن يقال الانسان من حيث هو ناطق و كذا أن يقال هومن حيث هو ممكن وليس بصحيح أن يقال هومن حيث هو كاتب لانه من حيث هو موجود كاتب و بواسطة الوجود ثبت له الكتابة.

فاذا اورد السلب على العقد المتقدم و على الانسان من حيث هوليس بكذا يفيد السلب سلب مفاد الايجاب و مفادالايجاب كما وصفناه عام مردد و سلب هذا العام انما يتحقق بارتفاع موارده كلها فاذن مفاد ذلك ان كذا مسلوب عن الانسان من حيث هو وليس بثابت له لافي مرتبة ذاته و لافي مرتبة متأخرة عن مرتبة ذاته فاذا كان كذا مفهوم الممكن يكون العقد كاذباً اذ الامكان ثابت للانسان من حيث هوفي مرتبة متأخرة عن مرتبة ذاته بلاواسطة في الثبوت، و اما تقدم السلب على الحيثية فانه يقتضى في المعقودة العقلية سلب ما تأخر عنه عمّا تقدم عليه والحيثية ممّا تأخّر عنه فتكون خارجة عن الموضوع متمّمة للمحمول قيداً له فيكون السلب وارداً على المحول المقيدبها فاذن مفاد قول القائل الماهية ليست من حيث هي بممكنة أنه اليست بممكنة من حيث هو اي مفهوم ممكنة هي اي في مرتبتها و ذلك صادق بالقياس الى كلّ العوارض و العبرة في تقديم السلب على الحيثية او الحيثية على السلب بالقضية المعقولة لا المفلوظة الامن جهة انها كاشفة عنها اذ لكل احد ان يوضع اي لفظ بازاء اي معنى اراد، فقول القائل معنى هذه القضية المتقدمة فيها الحيثية ان يوضع اي لفظ بازاء اي معنى اراد، فقول القائل معنى هذه القضية المعقولة، فقد علمت الحال بعينها معنى تلك القضية المتأخرة فيها الحيثية ان ارادبها القضية المعقولة، فقد علمت الحال فيها و ان اراد الملفوظة فليس لنامعه بحث و كلام.

# [11]ابانة

و من تلك التضاعيف يستبين سرّحكم الفلاسفة بتقديم السلب على الحيثية حيث علمت الفرق بين كون الماهية مصداقاً لصدق المحمول وكونها عنواناً و مصدوقاً عليها له، وكذابين سلب المقيد والسلب المقيد، وكذابين الحمل الاولى الذاتى والثانوى الصناعى.

# [17] تلخيص و تخليص

فالامكان من حيث انه في مرتبة الماهية مسلوب عنها و من حيث انه في مرتبة متأخرة عنها ثابت لها، فقول القائل ان سلب الاشياء الخارجة عن الماهية كلّها يوجب سلب الامكان عنها فصادق ان اراد به سلبه عن مرتبتها و عند ذلك ان اراد بخلو الماهية عن المراد خلوها عنها بعد تقررها كما هو مقصود الفلاسفة من عدم خلّوها عنها فالملازمة منظور فيها و ان اراد به خلوها عنها في مرتبة ذاتها فالملازمة صحيحة و بطلان التالي غير لازم.

# [13] برهان فلسفى

بدانكه لفظ حقيقت چنانكه دانستي گاه باشد كه بر فرد نفس الامري و مصداق واقعي اطلاق شود، و گاه باشد که بر مصدر احکام و مبدء آثار مطلوبه افتد، و گاه باشد به معنی ثابت آید، و هم دانستی که ماهیت چون منحیث هی مأخوذ شود کلیهٔ آن معانی که از مرتبهٔ ذات او خارج باشند به آن جهت كه در مرتبهٔ ذات او ملحوظ باشند از آن مرتبه مسلوب شوند؛ و حقیقت به هریك از این سه معنی كه یاد كردیم در زمرهٔ ذاتیات ماهیات نبود و بر بسیاري ماهيات اطلاق شود پس از مرتبهٔ ذوات و جوهريات ماهيات مسلوب بشود و در مرتبهٔ اخيره از مرتبهٔ ذوات و جوهريات برآن ماهيات اطلاق شود و محمول آيد، و چون چنين باشد مفهوم حقيقت به نسبت بماهيت يا مقتضى بود يا لازم مفهوم اقتضاء، چنانچه مفهوم حقيقت از مرتبهٔ ذات ماهیت مسلوب بود و لوازم ماهیات چنانکه یاد کر دیم اگر چه بر ماهیات بلاواسطه مترتب باشند لكن ماهيات رابه نسبت به آنها بي اعتبار تقرّر استتباعي متصوّر نباشد پس بناچار اتصاف ماهیت را به مفهوم حقیقت به ضمیمه [ای] از ضمایم و قیدی از قيود احتياج افتد، و آن ضميمه در وجدان عقل از ماهيت و عدم و وجود خالي نبود، ماهيت بهبيان سابق اين معنى راصالح نباشد حال ماهيات به آن جهت كه ماهياتند يكسان بو دپس ماهیت چنانکه عدم حیثیت اطلاق مفهوم حقیقت نباشد، چه حیثیات تقییدیه بوجهی به حيثيات تعليليه راجع باشند، والأوجود آن حيثيات عدم آنها را در صدق محمول مساوى باشدپس آن حیثیات راعلیت و استتباع بنسبت بصدق محمول محقّق باشد و علّیت و استتباع عدم با ماهيت به نسبت به حقيقت و امثال او از معاني ثبوتيه كه بر اشياء صادق باشند

معقول نبود، انضمام ماهیت نیز چنانکه تقیید به عدم از سنخ مفاهیم و ماهیات بود و حال ماهیات چنانکه گفتیم در لااقتضاء و لااستتباع یکسان، علاوه بر آنکه انضمام مثل تقیید اعتباری صرف و انتزاعی محض بود اقتضاء و استتباع مفهوم اعتباری بنسبت به فردیت نفس الامریه و ثبوت واقعی و مصدریت احکام خارجیة متصور نباشد پس بناچار آن ضمیمه که موجب ثبوت این معانی بود ماهیت را و جود بود.

و وجود از دو قسم در تصور خالی نباشد: یکی آنکه او را به حسب واقع بدون عمل عقل و اعتبار معتبر فردی بود، دو م آنکه مفهوم مصدری که از ماهیات منتزع شود به اضافات بو اسطهٔ اعمال عقل متکثر آید، منحصر آید قسم دو م از آنجا که از سنخ ماهیات بود و حال ماهیات یکسان و از انتزاعیات باشد و اعتباریات با دیگر ماهیات در لااقتضاء و لااستتباع شریك بود علاوه بر آنکه اعتباری باشد و انتزاعی، پس قسم اول متعین باشد و مفهوم وجود را فردی بحسب واقع ثابت بود که حقیقت را به هریك از این سه معنی که گفتیم بذات مصداق باشد چه اگر بغیر مصداق بود آن غیر از ماهیت و عدم و وجود خالی نبود و امر بناچار بوجود منجر شود پس آن وجود بذات حقیقت را مصداق بود و الایا دور لازم باشد یا تسلسل و ما بالعرض بما با لذات منتهی نشود اول ضروری الفساد بود و دوم مبر هن الاستحالة و بر فرض عدم تسلیم استحاله او، سوم لازم و بدیهی البطلان بود، پس چون اسم حقیقت بر ماهیت به هریك از این سه معنی اطلاق شود، و جود به آن اسم احق باشد.

## [۱۴] تعميم و تتميم

ماهیت را به نسبت به آن محمولات که براو به حمل صناعی محمول باشند حالت به یک نسق نباشد، چه بهری محمولات را بحسب مر تبهٔ ذات مصداق بود و بهری را نبود، قسم دوّم نیز به دو قسم شود، یکی آنکه چون ماهیت من حیث هی مأخوذ شود او را مصدوق علیها بود، دوّم آنکه چون چنین مأخوذ شود او را مصدوق علیها نبود. مثال اوّل محمولاتی بود که ماهیت را ذاتی باشند مثل ناطق و حساس به نسبت انسان، مثال دوّم محمولاتی بود که ماهیت را لازم باشند چه از لوازم مصطلحه باشند چنانکه زوجیت ار بعه را بود، یا نباشند چنانکه امکان و شیئیت ماهیات را، چه ماهیت اگر چه من حیث هی مأخوذ شود ممکن الوجود و

شىء باشد. مثال سوم محمولاتى بود كه ماهيت من حيث هى آن محمولات را مصدوق عليها نبود لكن بحسب واقع مصداق بود چنانكه انسان من حيث هونه كلى بود نه جزئى، نه مبهم بود نه متشخص و متعين، نه واحد بود نه كثير، نه ذهنى بود نه خارجى، نه حى بود نه ميّت، نه متحرك بود نه ساكن، نه بالفعل به موضوعى مر تبط بود و نه بالفعل غير مر تبط، بلكه به اين اعتبار موجود نيز نباشد؛ و به نسبت به صفات غير متقابله نيز او را همين حالت بود، پس او من حيث هوانه بالفعل عالم بود نه قادر، نه مريد بود نه متخيل، نه باصر بود نه سامع، نه شام بود نه ذائق، نه لامس بود نه متكلم، و برجمله او را به نسبت به جمله آن صفات كه از او من حيث هو مسلوب باشند و بر او بحسب واقع صادق.

حال به این مثابت بود و چون چنین باشد صدق این معانی بر ماهیّت و مصداقیت ماهیت این معانی را به ضمیمه از ضمائم و قیدی از قیود احتیاج باشد و آن قید از ماهیت و جود و عدم بحکم و جدان خالی نبود، اوّل و دوّم باطل باشد و سوّم متعیّن، به بیانی که ذکر یافت، پس و جود را به حسب واقع بدون اعتبار فردها بود که هریك از آن فردها در هر موضع که مصداق یکی از این محمولات بود مصداق بود و ماهیت بالعرض، پس کلیّت که عدم ابای نفس تصور مفهوم عقلی بود از فرض صدق آن مفهوم بر کثیرین و جود عقلی را بذات عارض بود و ماهیت را به عرض اگر چه عدم ابای و جود عقلی به نسبت به فرض صدق ماهیت بود و فرض صدق ماهیت ماهیت را بذات عارض شود، از اینجا است که فلاسفه من اوّلهم الی آخر هم اباء از فرض صدق مفهوم و عدم اباء فرض صدق او را در تعریف کلی و جزئی به تصور به نسبت و احداند نه بنفس مفهوم چه ماهیت من حیث هی نه آبی بود از فرض صدق نه غیر آبی و تصور نحوی از و جود باشد چنانکه منکشف گردد.

ولكن از آنجا كه صدق بركثيرين لابشرطيّت و ابهام وعراى شيء را از تعيّنات به اطلاقها تابع بود و اين معنى در وجود معقول نباشد چه هر وجود چنانكه لايح شود بذات متعيّن باشد و هر متعيّن به آن جهت كه متعيّن بود ابهام وعراى از تعيّن در او متصوّر نباشد، پس اين معنى از لواحق ماهيت بود، ماهيت را به حسب اعتبار عقل باشد چه ماهيت در هر مر تبه از مراتب و نشأة از نشآت بحسب واقع بدون اعتبار به تعين از تعيّنات متعيّن باشد، فرض صدق بركثيرين چنانكه نفس صدق منوط به اعتبار عقل بود از اينج است كه در

محمول مفهوم معتبر بود و ظرف تحقّق عقود ذهن باشد، پس صدق بر کثیرین چنانکه وجود را اصلاً عارض نشود ماهیت را نیز بذات لاحق نبود مگر به اعتبار عقل و سخن او در صفات نفس الامریه بود که ماهیت را عارض شوند

و بهري از اين بيانات كه بر اصالت وجود مبتني بود سخني به كشف حقيقت و بيان واقع جاري بود نه به مصادرت و اخذ نتيجه در قياس. چه اگر گوئيم اباي از فر ض صدق و عدم اباء ماهیت را به عرض بو دپس و جو درا بذات باشد مار اکافی بود. و فلاسفه را در معنی كلّيت دو تعبير ديگر بود: يكي آنكه كلّيت اشتراك مفهوم ميان كثيرين باشد. ديگر آنكه كلّيت مطابقه صورت عقليه بود اعيان خارجيه را، و هريك از اين دو معنى وجود را بذات باشدو ماهيت را بعرض، چه اشتراك ميان اشخاص ماهيت را بوجود او در اشخاص باشد به آنجهت كه وجودات اشخاص وجود آن ماهيت بود نه وجودات اشخاص، و اين جهت اشتراك كهوجودات اشخاص راست عين وجود عقلي بود كه در عقل ماهيت راست به آن جهت كه وجود آن ماهيت است نه به آن جهت كه وجود عقلي و محفوف به عوار ض عقليه و متعلق به نفس خاص است، زيرا كه وجود ماهيت را به اين جهت وحدت غير عدديه بود و واحد غیر عددی تعدّد نپذیر د، پس نفس اشتر اك بین كثیرین از عوار ض وجود بود بذات و به مفهوم اضافت شود بعرض، و اخذ فلاسفه مفهوم را در تعریف کلّیت به این معنی و اعتبار اشتراك بعرض، مفهوم راست و عزل اشتراك بذات كه وجود راست نظر به اغر اضي بود كه در فن قاطيغورياس وايساغوجي بملاحظه احكام اجناس و فصول و حدود و رسوم در ايصال تصوري منظور باشدو اين معاني در ماهيات اعتبار كنندچه تعريف ماهيت رابه ماهیت بو د .

از اینجاست که در اوائل کتب منطق علم حصولی متجدد را به تصور و تصدیق منقسم کنند نه مطلق علم را، زیرا که علم حصولی به ماهیت و مفهوم متعلق باشد نه بوجود، چه و جود هر جا که معلوم بود به علم حضوری معلوم بود. و بر جمله چون ماهیت من حیث هی نه مشترك باشد میان کثیرین نه غیر مشترك، و جود بذات مشترك باشد و ماهیت بعرض. و همچنین مطابقت با کثیرین و جود را بذات بود و ماهیت را بعرض، چه مقصود از مطابقت آن باشد که اگر صورت عقلیة بخارج رود فردی بود و اگر فردی به عقل آید صورت عقلیه و

ماهیت بذات نه بخارج رودو نه به عقل آید، پس این حکم بذات وجود را است. پس وجود عقلی بوجه نزول فرد مادی بودو فرد مادی بوجه صعود وجود عقلی. لکن صورة کلیه را به نسبت با افر اد عقلیه که به مثل افلاطونیه معروفند حالت به عکس این مذکور بود چه صورة عقلیة بوجه صعود فردی عقلی بودو فرد عقلی بوجه نزول صورة عقلیه.

فلاسفه گویند الاشیاء فی الخارج اعیان و فی الذهن صور، صورت و عینیت از ماهیت منحیث هی مسلوب بود و بحسب واقع گاه عین باشد و گاه صورت، پس عین بذات نحوی از وجود و همچنین جزئیت و شخصیت که اوّل بازاء وجود بود و صورت بذات نحوی دیگر از وجود و همچنین جزئیت و شخصیت که اوّل بازاء کلّیت و دوّم بازاء نوعیّت بود بذات وجود راست و بعرض ماهیت را، زیرا که چون ماهیت به نسبت با جمله لواحق که او را بحسب واقع عارض شوند و از او من حیث هی مسلوب باشند من حیث هی مأخوذ شود نه کلّی بود نه جزئی، نه نوع بود نه شخص و چون در حال وجود عقلی به نسبت با مخصّصات و مشخصات خارجیه خاصه من حیث هی مأخوذ شود آبی از شرکت میان اشخاص نبود و بکلّیت موصوف گردد و اگر او را اشخاصی بود که متفقة الحقیقة باشند بنوعیّت متصّف شود و اگر چه ممکن باشد بلکه واقع در مفهومی عامتر از نوعی چون به مفهومی دیگر عامتر از آن نوع مقید شود عموم هریك پس از تقیید مر تفع گردد و مجموع به آن نوع مخصوص شود.

لکن از جواز این معنی لازم نیاید که ضم بعضی کلیات ببعضی بلکه ضم کلیّه مفاهیم کلّیه و عامّهٔ معانی عامّه بیکدیگر در مرتبه ای از مراتب انضمام رافع اصل کلّیت و مفید جزئیت باشد، چه هر مرتبه از مراتب سلسله انضمامات اگر چه سلسله غیر متناهیه بود از اصل عموم و کلّیت خارج نباشد، و از آنجا که بر اعتباریت وجود انضمامات واقعی نبود و باعتبار بود و سلسله را بجز وحدت آحاد وحدتی نباشد تمام سلسله که عبارت از نفس آحاد بود بجزئیت متصفّ نباشد، پس بناچار صورت عقلیه چون بخیال آید و جزئی شود به امری خارج از طبیعت کلیه که بذات از تساوی نسبت وجود از صدق بر کثیرین آبی بود جزئی شود که شود که بذات از تساوی نسبت وجود از صدق بر کثیرین آبی بود جزئی شود که بذات متشخص شود که بذات متشخص شود که

و همچنین ماهیت من حیث هی و حدت را مصدوق علیها نبود بلکه گاه واحد بود و گاه کثیر باشد پس بضمیمه واحد بود که بذات واحد باشد و چون آن ضمیمه متکر رشود ماهیت بکثرت متصف گردد چه کثرت بو حدت متقوم بود و به تکر را و حاصل آید. و هم چنین ذهنیت و خار جیت بذات و جود را بود و بعرض ماهیت را، زیرا که ذهنیت و خار جیت به هر معنی که اعتبار شود خواه سلبی بود و خواه و جودی، خواه از قبیل نسبت به ظروف و امکنه بود یا نبود از ماهیت من حیث هی مسلوب بود و صدق او بواقع منوط باشد چه انسان من حیث هو چنانکه نه کلی بود نه جزئی نه نوعی بود نه شخصی، همچنین نه خهنی باشد نه خار جی، و در و اقع بنا چار بیکی از این دو صفت متصف بود.

و در انظار محصّلین واضح باشد که آن معقوده که از حمل هریك از این دو معنی بر ماهیات حاصل شود موجبه باشد، محصّله بودیا نبود، معدوله بودیا سالبة المحمول باشد، به هریك از این تقادیر وجود موضوع لازم بود چه ربط ایجابی ایجاب مفهوم ثبوتی بودیا سلبی، سلبی بسیط بودیا عدولی، بحکم ضرورة که قاعدهٔ فرعیه راست، وجود موضوع را استدعا کند. پس وجود موضوع را به نسبت با صدق محمول دخلی بود و صدق محمول براو متوقف باشد.

و این توقف به نسبت با محمولاتی که عرضی باشند از دو قسم خالی نبود: یکی آنکه ماهیت موضوع من حیث هی در موضوعیت کافی بود و محمول را بی اعتبار واسطه در عروض مصدوق علیها بود و مقتضی باشد و جود را ، در این فرض و به این جهت دخلی بود که موضوع در حال تقرر بذات مقتضی صدق محمول باشد نه در مطلق احوال ، و قضیه ای که از صدق این محمولات بر این موضوعات حاصل شود ضروریهٔ ذاتیه بود و محمول موضوع راست را من حیث هوضروری باشد در حال و جود به اقتضاء و استتباعی که ماهیت موضوع راست به نسبت با محمول . و این قسم محمولات را به نسبت به این موضوعات لوازم ماهیات گویند ، و پیداست که ذهنیت و خار جیت از این جمله نبود .

دوم آنکه ماهیت موضوع من حیث هی محمول را مصدوق علیها و صدق محمول را مقتضی بلکه حمل محمول را بر او بواسطه در عروض یا و سائط احتیاج باشد و صدق محمول در این فرض بر ماهیت موضوع چون من حیث هی مأخوذ باشد به امکان بود و پس از اعتبار عروض واسطهٔ مذکوره یا و سائط ضروری گردد چه صدق محمول اگر به امکان بود تا به ضرورت منتهی نشود به فعل نیاید پس سلسله و سائط بر تقدیر عدم کفایت یك و اسطه بو اسطه منتهی شود که بذات صدق محمول را مقتضی باشد و آن و اسطه از عدم و وجود و ماهیت خالی نبود، اقتضاء در عدم و ماهیت معقول نباشد پس آن و اسطه و جود بود.

و وجود به دو نحو اعتبار شود، یکی مفهوم انتزاعی که از سنخ ماهیات بود و او را حالت در عدم اقتضاء بمثابت دیگر ماهیات بود. دوّم امری که بذات مصداق این مفهوم بود و از سنخ مفاهیم نباشد و جهت ذاتش بعینها جهت اقتضای صدق محمول بود و چون قسم اوّل باشد دوّم متعین باشد.

پس چنانکه صدق کاتب باقتضای وجودی بود و صدق لاکاتب نیز به اقتضای وجودی باشد، اگر گویی که مفاهیم سلبیه از حیثیات وجودیه منتزع نشوند بلکه منشأ انتزاع معانی ثبو تیه فعلیات وجودیه بود و منشأ انتزاع مفاهیم سلبیه جهات عدمیّه و فقدانات پس صدق کاتب به اقتضای وجودی بود و صدق لاکاتب به اقتضای عدمی؛ گوئیم منشأ انتزاع محمول لازم نبود که هم مقتضی صدق او باشد بلکه گاه هر دو بهم جمع آیند و گاه مفارقت نمایند، پس فقد کتابت منشأ انتزاع لاکاتب بود و وجودی که کتابت را فاقد بود مقتضی صدق لاکاتب، چه اقتضای عدم معقول نبود، متفطن باشد.

وپیداست که هریك از ذهنیت و خارجیت در تعداد این محمولات بود و بر ماهیت صادق نیاید مگر بواسطه و جود معین. این بیانی که ذکر یافت، و اگر ما نیز چنان که بهری گویند گوئیم که موجبهٔ سالبة المحمول سالبه بسیطه را ملازم بود و در عدم استدعای و جود موضوع مساوی هم، این مطالب که یاد کر دیم تمام و صحیح باشد، چه در نز دمحصلین پیدا بود که هریك از ذهنی و خارجی از اقسام موجود باشد نه معدوم و نه عامتر از موجود و معدوم، چنان که ببینی در فلسفه کلیه که بحث از عوارض موجود بما هو موجود کنند و جود ذهنی و خارجی یاد کنند و در زمرهٔ مباحثی که بذات مقصود باشد شمر ند و از مباحث عدم و امتناع که بقصد ثانوی و به استطر اد در طی مباحث علم ما بعد الطبیعة آور ند تعداد نمایند، اگر چه پس از قسمت موجود به ذهنی و خارجی لازم افتد که موجود ذهنی به آن جهت که ذهنی بود در خارج معدوم باشد و خارجی به آن جهت که ذهنی بود در خارج معدوم باشد و خارجی به آن جهت که خارجی در ذهن معدوم،

چه این قسمت علاوه بر آنکه ثانوی و به ملازمت قسمت اولی بود و اغراض علمیه که به قصد اولی فلاسفه راست به این متعلق نباشد در حقیقت قسمت موجود بود نه معدوم چه معدوم در خارج وصف موجود در ذهن بود و معدوم در ذهن وصف موجود در خارج.

پس موجبه سالبة المحمول در این مقصد از سالبه بسیطه اخص بود و صدق او ملازم با وجود موضوع و اگر ذهنیت و خارجیت مفهومی ثبوتی باشد این بیانات که ذکر یافت در اثبات مقصود واضحتر و سهل تر و مختصر تر آید و در واقع چنین باشد، زیرا که مفهوم ذهنی منسوب به ذهنی منسوب به ذهن و مفهوم خارجی منسوب به خارج بود پس مفهوم ذهن و خارج خواه عدمی باشد یا وجودی از قبیل ظروف و امکنه بود یا از قبیل دیگر امور از محمول خارج بود اگر چه متعلق به او باشد و محمول مفهومی ثبوتی بالعرض، چه هر چه نسبت و جودی باشد اگر چه طرف نسبت عدمی بود پس چون ماهیت من حیث هی هیچیك از این دو باشد اگر چه طرف نسبت عدمی بود پس چون ماهیت من حیث هی هیچیك از این دو نسبت را مصدوق علیها نبود به ضرورت منتهی شود تا صدق محمول بفعل آید و ما بالعرض بما بالذات، تا مفهوم ما بالعرض تحقق یابد پس امری باید که بذات صدق هر یك را در آنجا که صادق بود مقتضی باشد و جهت ذاتش بعینها جهت مصداقیت او بود و این دو معنی در ماهیت و عدم معقول نبود پس بناچار آن امر و جود باشد و مفهوم و جود چنانکه دیگر ماهیات من و عدم معقول نبود پس بناچار آن امر و جود باشد و مفهوم و جود چنانکه دیگر ماهیات من حیث هو هیچیك از این دو نسبت را مصدوق علیه نبود چه جای آنکه بذات مصداق باشد پس و جود را فردی و حقیقتی باشد که بذات خارجی یا ذهنی بود.

و این سخنان که گفتیم رفتاری خوش باشد که با خصم کنند و سخن بر دلخواه او مقرر دارند تاصدق مقصود به هر تقدیر که او خواهد لایح کرد و الا ذهن و خارج کجا ممکن بود که از قبیل ظروف وامکنة باشد چه مکان را نیز ماهیتی بود و هر ماهیت ما در ذهن باشد یا در خارج پس مکان را مکانی دیگر بود، و آن دیگر را نیز مکانی دیگر و بناچار بجایی منتهی شود که حیثیت ذاتش بعینها حیثیت ذهنیت بود یا خارجیّت و او به بیانها که کر دیم فردی از وجود باشد.

و بر جمله كون شئ في شئ بچند وجه گفته شود، چنانكه گِويند جزء در كل بود، و جزئي در كلى، علت در معلول بود و معلول در علت، فلان در راحت بود و فلان در زحمت، آن كس در الم باشد و اين كس در الذت، آن لفظ در اين معنى بود و اين معنى در آن لفظ، و هم

گویند که این شی در این ظرف بود یا در این مکان، در این محل باشد یا در این زمان؛ و مفاد هذا موجود فی الخارج و ذاك موجود فی الذهن صالح نباشد که یکی از این معانی بود زیرا که هر یك از مدخولات فی بر فرض آنکه وجود را فردی نبود از سنخ ماهیات باشد و هر ماهیت یا در ذهن موجود باشد یا در خارج، و کلام در ذهن و خارج عاید شود و تسلسل در امور واقعیة لازم آید چه تر تب در آحاد سلسله به آحاد اعتبار منوط نبود با آنکه اکثر این معانی بر مبدء قیوم جل شأنه صادق نباشد و او را لایق نبود بلکه جمله از این مذکورات بر عقول شامخه نیز صادق نباشد با آنکه مبدء قیوم و عقول شامخه نزد کل فلاسفه در خارج موجود باشد و بضرورت خارج را معنی واحد بود و بر همه خارجیات بیك معنی در آید .

بلکه مقصود از ذهن و خارج چنانکه آنان که وجود ذهنی انکار کنند و هم آنانکه اقرار دار ند به صراحت گویند وجودی بود که آثار مطلوبه ماهیت بر او متر تب بباشد و وجودی که آثار مطلوبه بر او متر تب باشد و پیداست که چون وجود مفهومی واحد بود و به اضافت به ماهیات متکثر به نسبت به ماهیة واحدة تکثر نیابد تا آنکه ممکن بود که گاه بر او آثار ماهیت در آید و گاه در نیاید اگر چه با اغماض از این تصریح نیز گوئیم که آن براهین که دلالت کند بر آنکه ماهیات گاه در ذهن باشند و گاه در خارج دلیل باشد بر آنکه ماهیات را گاه آثار مطلوبه در آید و گاه در نیاید پس نفس ماهیت منشأ تر تب آثار مطلوبه نبود بلکه بو اسطه منشأ باشد آن واسطه اگر ماهیتی بود که بذات منشأ آن آثار بود با آنکه خلاف مفروض لازم آید چه آثار مطلوبة ماهیت اولی بذات از آثار و هم از اقتضای آن آثار خالی بود، لازم آید که ماهیت ثانیة نیز بو اسطه دیگر در منشئیت آن آثار محتاج بود چه آن ماهیت نیز چون به ذهن ماهیت ثانیة نیز بو اسطه دیگر در منشئیت آن آثار محتاج بود چه آن ماهیت نیز چون به ذهن خار جیه امری بود که ممتنع بود که به ذهن در آید و جهت ذاتش بعینها جهت خار جیت و منشأیت آثار خار جیه باشد.

اگر گویی شاید که آثار مطلوبه بر نفس ماهیت متر تب بود اگر مانعی نباشد و چون مانعی از ترتب باشد ماهیت از آثار مطلوبه خالی بود، گوئیم عقل به ضرور ة حاکم بود که مانع آثار ثبوتیه چنانکه مقتضی آن آثار بناچار موجود بود و امری ثبوتی باشد چه مانعیت از اوصاف ثبو تیه باشد پس سنخ ماهیت چنانکه عدم صالح نبود که این وصف را موصوف بود چه عدم بذات باطل باشد و ماهیت بذات در او جز ذاتیات معتبر نبود و اعتبار موجودیت در او اعتبار امری زائد بر ذات بود و مفهوم وجود با اغماض از آنکه امر اعتباری و انتزاعی باشد و به صفات نفس الامریه مثل آنکه بحسب واقع مانع از تر تب آثار بود متصف نشود حال او نیز حال ماهیت بود در اینکه بذات جز نفس او که مفهومی بود در او مأخوذ نباشد و اعتبار موجودیت در او به حمل شایع اعتبار امری زائد بود پس مانع از تر تب آثار امری بود که بذات موجود بود و حیثیت ذاتش بعینها حیثیت منع از تر تب آثار، پس به این فرض نیز مقصود ما حاصل بود.

و همچنین حلول در موضوع از ماهیات اعراض خارج بود و از مر تبه وجودات آنها غیر خارج زیرا که هرگاه این معنی در آن ماهیات داخل باشد لازم آید که جمیع اعراض در مفهومی ذاتی اشتراك باشد و همه را جنسی واحد بود و مقوله واحده بر جمیع اعراض صادق آید و از آنجا که حالیت چنانکه محلیت به قیاس معقول بود لازم آید که ماهیات اعراض بأسر ها بذات در تحت مضاف باشند با آنکه کیف عرضی باشد که بذات نسبت را قائل نبود و هم لازم آید که تحدید و تصویر آن ماهیات از اعتبار حلول و تصور او منفك نباشد چه اعتبار ذاتیات در حدود چنانکه تصور ذاتیات به تفصیل در ادر اك تفصیلی و علم اکتناهی در ماهیات مرکبه لازم بود.

واز اینجا لازم آید که در تصور انواع مضاف مثل ابوت دو قیاس لازم باشد و به نسبت به دو معنی معقول الماهیه بود یك محلیت که به ازاء حالیت بود و دیگر [ی] بنوت که بازاء ابوت باشد و این معنی به حکم ضرورت و و جدان باطل باشد با آنکه در این فرض لازم آید که هر نوعی از مضاف به دو نوع منحل شود چه حالیت نوعی باشد و ابوت نیز نوعی و تداخل در انواع حقیقیه اگر چه بود در تحت جنسی و احد باشند معقول نبود و تعبیر از حلول به حالیت به آن جهت کنیم که مهیت بعرض و باعتبار حلول حال بود سپس بناچار حلول جهت ذاتش بعینها حالیت بود و چون چنین باشد ماهیت طرف نسبت بود و طرف نسبت بر نسبت بتقرر مقدم باشد از آنجا که حلول به فرض ذاتی بود و ذاتی بر ذی الذاتی به جعل و تقرر مقدم، خرق این قاعده عقلیه که به ضرورت ثابت بود لازم آید و طرف نسبت از

نسبت به تقرر مؤخر افتدبلکه از آنجا که حلول به فرض جنس بود و جنس بر نوع به حمل صناعی محمول و با او بوجود متحد لازم آید که وجود نوع وجود نسبت بود و به موضوع تنها قائم و حال آنکه نسبت به وجود به دو طرف قائم باشد.

پس حلول از ماهیات اعراض خارج بودو در این معنی دو قسم بحسب تصور مندرج باشد: یکی آنکه حلول از قبیل لوازم ماهیات بودو بر ماهیات اعراض متر تب شودو چون آن ماهیات من حیث هی مأخوذ شوند او را مصدوق علیها باشند. دوم آنکه از لوازم وجودات اعراض بودو ماهیات اعراض چون من حیث هی مأخوذ باشند او را مصدوق علیها نباشند قسم اول باطل بودچه لوازم ماهیت اگر وجود اعتباری بود به اقتضای نفس ماهیت به نهج ضرورت بر ماهیت متر تب شوندو اگر وجود اصیل به همان اقتضاء که وجود راست خواه ذهنی و خواه خارجی به نسبت به ماهیت در مر تبه ثانیه از تقرر ماهیت، ماهیت را لاحق گردند، چه مر تبه تقرر ملزوم بر مر تبه تقرر لازم بحسب ظرف لزوم مقدم باشد پس ماهیات اعراض در مر تبه متقدمه بر حلول به جعل جاعل قیوم که به آن ماهیات متعلق باشد یا به وجودات آن ماهیات مقرر گردند و در مر تبهٔ اخیره که مر تبه تر تب حلول بود به موضوعات از قبیل ار تباط اجسام به زمان و مکان بود چنانکه جسم را به طبع مکانی بود همچنین عرض را بماهیت یا بوجود موضوعی باشد.

و چنانکه جسم را مکانی شخصی لازم نبود و جایز باشد که از مکانی به مکانی انتقال کند و بوجود شخصی باقی باشد بلکه ممکن بود که از مکانی مطبوع به مکانی نامطبوع بقسر رود و بطبع باز آید، همچنین ماهیات اعراض را موضوعی شخصی لازم نبود و جایز باشد که از موضوعی به موضوعی روند و بشخص باقی باشند پس یا آن اجسام اعراض باشند و یا اعراض جواهر، پس بناچار ماهیات اعراض را چنانکه وجودات اعراض را اقتضای حلول در موضوع نبود و چون اقتضاء نبود و از دو قسم خالی نباشد یا ماهیات اعراض را بذات بحلول در موضوع افتقار بود یا حلول عین آن ماهیات باشد و این هر دو باطل باشد به بیابانی که ذکر یافت چه افتقار ماهیت بذات با عزل نظر از حیثیات زائدة جز بذاتیات نبود پس چون ماهیات اعراض من حیث هی مأخوذ شوند نه حلول را و نه افتقار به حلول را مصدوق علیها نباشند پس بناچار افتقار یا حلول آن ماهیات را به انضمام ضمیمه ثابت شود، آن ضمیمه از

ماهیات اعراض و وجود و عدم بیرون نبود عدم امری باطل باشد و حال ماهیات اعراض یکسان پس آن ضمیمه و جود بود. مفهوم وجود نیز از جمله مفاهیم و مفهومی بسیط بود بذات نه حلول بود و نه افتقار به حلول. پس وجود را فردها بود که بذات بحلول در موضوعات مفتقر باشند و یا حیثیات ذوات آنها بعینها حیث حلول بود قسم اول باطل باشد و الا نسبت بر طرف نسبت مقدم آید، پس قسم دوم معین بود.

واز اینجا ظاهر شودمعنی کلام فلاسفه مکرمین «وجودات الاعراض فی انفسها وجوداتها فی موضوعاتها» و از این بیان معلوم شود که محلیت نیز عین وجودات موضوعات بود و از ماهیات آن موضوعات خارج باشد پس وجود را فردها بود که محلیت در مر تبه ذوات آنها ثابت باشد و چون عرض به وجود شخصی در موضوع حال بود چنانکه بوجود نوعی موضوع ما نوعی، پس بوجود شخصی موضوعی خاص استدعا کند چنانکه بوجود نوعی موضوع ما والا حلول عرضی خاص در موضوعی معین نه در دیگر موضوعات ترجح بلامر جح باشد نه به آن جهت که عرض معین موضوعی معین اقتضا کند زیرا که چه معلول معین علت معینه را دلیل نبود و اقتضا نکند بلکه به آن جهت که خصوص معلول به اقتضای خاص علت بود و از هویّت خاصه علت ناشی و الا تر تب معلول معین بر علت معینة دون سایر علل و بود و از هویّت خاصه علت ناشی و الا تر تب معلول معین بر علت معینة دون سایر علل و اقتضای علت معینة معلول را بخصوصه دون سایر معلولات ترجح بلامرجح باشد.

از اینجاست که فلاسفه می فرمایند: «الموضوع من جملة المشخصات، فلایجوز انتقال عرض من موضوع الی موضوع آخر». از این مطلب برهانی دیگر نیز بر عینیت وجود در موضوعات ظاهر شود، زیرا که چون موضوعات بوجود اعراض را مرتبط الیها باشد بطریق اولی بوجودات نفس الامریه موجود باشند و از این بیان نیز ظاهر گردد که تجدد اعراض بر موضوع واحد و هم اتصاف موضوع واحد به اعراض غیر قاره چون حرکت دلیل بود بر آنکه موضوع را بذات تحولات ذاتیه و حرکات جوهریه بود و الالازم آید که به ابتقای علت، معلول زایل گردد.

و نیز با این بیان لایح شود که اعراض با موضوعات بیك وجود موجود باشند اگرچه عرض در مفارقات بود از صفات لازمه باشد زیر ا که سنوح احوال در مفارق محض جایز نبود و صفات لازمه بعین جعل ملزومات مجعول باشند والا جعلی میان لازم و ملزوم متخلل شود و انفكاك لازم از ملزوم لازم آيد و فرض اين در مفارقات محض چنانچه در جسم و جسمانيات ملازم قوه و انفعال بود پس مفارق جسم يا جسماني باشد و اگر در مقارنات مواد بود خواه لازم باشد خواه مفارق، چون بوجود از موضوع منفصل اعتبار شود چون جعل متخلل بود در لازم خاصه انفكاك لازم آيد و در لازم و مفارق بهم لازم آيد كه جسماني بي مشاركت وضع مؤثر بود چه ماديات را با مواد خود وضعى نبود چنانچه موجود را با معدوم وضعى صورت نبندد پس بناچار عرض با موضوع بوجود متحد بود.

از اینجاست که اعاظم فلاسفه بر آنند که «عرض و عرضی بذات متحد باشند و باعتبار مفترق» چون مفهوم لون قابض للبصر بشرط لااعتبار کنی عرض بود، و چون لابشرط عرضی، چون بوجود استقلالی اعتبار کنی عرض بود، و چون بوجود نسبی عرضی. چون مرتبه اخیره از مرتبه وجود ماهیت موضوع ملاحظه نمایی عرض بود، و چون به مرتبه اولی و مرتبه ثانیه بهم گرایی وجهة جامعه که آن دو مرتبه راست بوجود نگری آن مفهوم عرضی بود و موضوع معروض چه بشرط لا در این موضع بشرط لا از اتحاد بود و هم لابشرط، لابشرط از اتحاد و از آنجا که مفهوم عرض بذات بدون اعتبار بشرط لا بوجود موضوع متحد بود و موضوع را بوجود تابع و مرتبه تابع از مرتبه متبوع بحسب آن معنی که تبعیت در او است چون وجود در این موضع بناچار مؤخر افتد و جود ... که ما به الاتحاد مفهوم عرض و موضوع و مافیه التبعیة به نسبت با عرض و المتبوعیة به نسبت با موضوعیت چند اعتبار بود:

اول آنکه بقیاس به مفهوم عرض اعتبار شودو در این اعتبار وجود مفهومی مستقل بود چه عرض به مفهوم مستقل باشد.

دوم: آنکه به نسبت به ماهیت موضوع اعتبار شود و در این اعتبار نیز وجود ماهیتی مستقل بود.

سوم: آنكه به نسبت به هر دو بهم اعتبار شود و در این اعتبار وجود جمعی و مابه الاتحاد مفهوم عرض و ماهیت موضوع بود.

١. هنا كلمة لايقرء.

چهارم: آنکه وجود مفهوم عرض بوجود موضوع اعتبار شودو در این اعتبار مفهوم عرض را وجود نسبی بود.

پنجم: آنکهوجودماهیتموضوع اعتبار شودبه آن جهت کهمفهوم عرضرا معروض باشدو به این اعتبار موضوع راوجود نسبی بود.

ششم: آنکه وجودمفهوم عرض در موضوع اعتبار شودو باین اعتبار حالیت وحلول عرض در موضوع نبود.

هفتم: آنکهوجودماهیت موضوع اعتبار شود به آن جهت که عرض در او هست و به این اعتبار محلیت موضوع بود. در اعتبار سوم و چهارم و پنجم مفهوم عرض مثل لون قابض للبصر عرضی بودو در دیگر اعتبارات عرض.

اگر گویی چگونه جایز باشد که مفهومی واحد به اعتباری عرض بود و در وجود با موضوع مباین و به اعتباری عرضی باشد و با موضوع متحد، چه در واقع یا مباینت بود یا اتحاد و این هر دو بهم جمع نیاید پس اگر در واقع مباین بود باعتبار متحد نشود و اگر متحد باشد مباین، چه به اعتبار معنی واحد به دو معنی منقلب نگر دد. با آنکه معنای واحد باشد، به چه موجب اسود محمول شود و سواد نشود چه الجسم اسود بضرورت صحیح بود والجسم سواد بضرورت باطل، پس سواد به مفهوم و بذات نه به مجرد اعتبار غیر اسود باشد.

گوئیم ماهیات اعراض ماهیات موضوعات را به وجود تابع باشند و هر ماهیتی که ماهیتی را بوجود تابع بود لاجرم آن وجود را دو درجه باشد درجه ضعیفه به ازای آن ماهیت، شدید و متبوع، درجه شدید به ازاء آن ماهیت که متبوع بود و درجه ضعیفه به ازای آن ماهیت، که تابع چه اگر درجه واحده به هر دو ماهیت منسوب بود یا بنحو واحد منسوب باشد یا بیکی بذات منسوب بود و بدیگری بعرض. در صورت اولی تابعیت و متبوعیت معقول نبود چه فرض هریك متبوع و دیگری تابع ملازم ترجح بلامر جح باشد و در صورت دوم تابعیت بحسب وجود به تابعیت و به حسب ماهیت منقلب شود و اعراض موضوعات را به وجود تابع باشند نه به ماهیت و نیز گوئیم در حدود تامه که ماهیت راست قید بشرط لا و فقد معتبر باشد اگر چه در آن حدود به لفظ نیاید زیرا که جسم نامی فی المثل اگر در تحدید شجر باشرط بود از اینکه چون مفهومی دیگر به آن منضم شود هم جزء حد بود لازم آید که جسم لابشرط بود از اینکه چون مفهومی دیگر به آن منضم شود هم جزء حد بود لازم آید که جسم

نامي حدتام نبودو به دلالت برجميع ذاتيات وافي نباشد پس حدى ناقص بودو در كشف تمام حقیقت نوع شجر به انضمام مفهومی دیگر محتاج و پس از ضم آن مفهوم بناچار مجموع بشرط لابوداز آنكه مفهومي ديگر به او منضم شودو در حدتام در آيدوالا محذور مذكور در مجموع نيز لازم آيدو آن مجموع حدى ناقص بود. و همچنين اگر مجموعي دیگر حاصل شود پس اجزای هیچ ماهیت به هیچ بیان به وجه تمام ادا نشود، و هرماهیت را اجزاء غيرمتناهي بودو در مجموع غيرمتناهي همين كلام عايدبودو حدى ناقص باشدپس اجزاي ماهيت به مقامي واقف نبود و اگر هريك مجموع حدى تام بود لازم آيد كه يك ماهيت را تمام حقیقت مختلف بود پس یك ماهیت به فرض ماهیاتی بسیار بود. پس هر ماهیت را بحسب مفهوم حدى بودو درجه محقق باشدو حدماهوى چون ماهيت بوجود خاص خود موجود شود حدى وجودي راملازم بود، چه وجود خاص به هر ماهيت به ازاء آن ماهيت بود و در خور ذات و ذاتيات او باشد و الابه آن ماهيت خاص نبود بلكه يا از استيفاي تمام ذاتيات كه آن ماهيت راست ناقص بودويا بر آن ذاتيات و امرى زائد وافي. پس وجود خاص به حیوان وجودی بود که مفهوم جوهر تا مفهوم حساس از او منتزع شود نه بیشتر، چون وجود انسان و نه کمتر چون وجود نبات چه اول وجودي خاص به انسان بود، و دوم وجودي خاص به نبات و در وجود خاص به این معنی دو قسم مندرج بود:

اول آنکه وجودی متحصل بود که چون فصل ماهیت به او موجود شود بذات متحصل باشد و بی آنکه بوجود فصلی دیگر اتم و اکمل در وجود و تحصل متحصل و وجود متقوم بود محصل طبیعت جنس باشد و چون صورت نوعیة که آن ماهیت راست اگر از مرکبات خار جیه بود به آن وجود موجود شود بی آنکه به صورتی اکمل در وجود بوجود متقوم کرد و حافظ ماده خود بود و چون ماهیت به این نحو موجود شود بنوع محصل به قیاس به خارج و نوع حقیقی به نسبت به دهن موسوم بود.

دوم: وجودی غیرمتحصل بود که فصل ماهیت دار د به فصلی دیگر اتم و صورت در او به صورتی دیگر اکمل بوجود متقدم باشد، و در این قسم دو قسم مندرج بود:

اول آنکه ماهیت در بدو وجود و فطرت بر عدم تحصل به این معنی که یاد کر دیم مفطور بود و بشرط لا از امری که به او متقوم باشد تحقق نپذیر دو چون طبیعت امتداد مطلق که جسم مطلق راست، چه فلاسفهٔ مشائیه را اعتقاد آن باشد که امتداد مطلق طبیعت نوعیه بود و در مباحث اثبات هیولی بمعنی اخص نوعیت او اثبات کنند و به نوعیت او برهان فصل و وصل را که بر اثبات هیولی اقامت کنند تعمیم دهند و در کلیهٔ اجسام اجرا دارند و چون اثبات صور نوعیه در اجسام کنند و ملازمت میان جسمیه مطلقه و صورت نوعیه بوجه اطلاق ثابت شود گویند که جسمیت نوعی غیر متحصل بود.

دوم آنکه در بدو وجود بذات متقوّم بودو از تحصل به فعلیتی اتم بشرط لالکن باستعدادي خاص كه از توجه معداتي مخصوص او را حاصل بود و در طريق سلوك فعليتي اتم و وجودي اكمل سالك باشد و چون به حركتي جوهري و شوقي ذاتي به آن فعليت واصل شود به كمال او مستكمل گردد و به قوام او متقوم، چون صورت جمادية كه نطفه انسان راست که چون در رحم انسانی محبوس شو د به امداد حرارت غریزیة که رحم راست و امداد دیگر معدات بجانب صورت نباتیة و نفس نامیة به حرکتی جوهری متحرك شود و چون به اورسدبه كمالرسدواز قوه جذبو مسكو هضمو دفعو تغذيهو تصوير ونماو توليدبه فعل آيدو چون معدات حركت از اين مقام نيز به مقامي اعلى موجود بودو موانع مفقود از اين مقام نیز به جانب نفس حیوانیه حرکت کندو از او قوّهٔ لمس و ذوق و شمّ و سمع و بصر و خيال ووهم به فعل آيدو چون معدات حركت از اين مقام نيز متحقق باشد به مقامي اعلى متوجه گردد تا آنکه به او مستکمل شود پس به نفس ناطقه متحصل آیدو در هر مقامی عالی از این مقامات که در طریق سلوك او واقع بود دیگر مقامات دانیه را به وجود خارجي که آنها راست موجب باشدو آن معاني و ماهيات را كهبر آن مقامات صادق باشند بذات مستتبع بود و بعر ض مصداق و آن معانی او را بعر ض تابع باشند و بر او بعر ض صادق، می بینی نفس ناطقه راكه بذات نفس حيوانيه را بوجود خارجي كه او راست موجب بود و مفهوم حساس را بعرض مصداق، چه لازم حيوان موجود او كه در انسان بود مترتب گردد و مفهوم حساس كه بر أن حصه بذات صادق بو د بر ناطق بعر ض محمول شود، از اينجاست كه فلاسفه گويند جنس به نسبت به فصل عرض عام بودو به صدقي عرضي بر او صادق آيدو همچنين نفس حیوانیه نفس نامیه را موجب باشدو نامیه طبع را، و طبع هیولی را، پس وجود انسانی را که جامع این درجات بودو حاوی این ماهیات دو اعتبار بود: اعتبار وجود جمعی اجمالی که وجود نوع انسان باشد و در این اعتبار درجات و مقامات مطوی بود و از نظر اعتبار معزول لهذا از جوهر تا ناطق را بذات مصداق بود و جمله این معانی بر او بصدقی ذاتی صادق، و اعتبار وجود فرقی تفصیلی و در این اعتبار بر هر یك از درجات و مقامات در نظر اعتبار محفوظ بود و حکم خاص به او منظور، و در این نظر و اعتبار دو اعتبار و نظر بكار آید:

اول: اعتبار هریك از درجات به آن جهت که آن درجه بود و در مرتبه ذات وجود فرقی که دیگر در جات راست فاقد، و به این اعتبار درجاتی متفرق و متباین باشند و هیچیك بر دیگری صادق نیاید. پس نفس ناطقه که درجه او عقل بود و فعل او بذات تعقل و ادر اك کلیات از نفس حیوانیه که درجه او نفس بود و فعل اوبذات ادر اك جزئیات بوجود مباین بود و هریك به نسبت به دیگری بشرط لا و از آنجا که نفس حیوانیه به حفظ نفس ناطقه محفوظ باشد و نفس ناطقه به استعدادات و حركات ذاتیه نفس حیوانیه حادث نفس ناطقه مابالفعل و صورت بود و نفس حیوانیه ما بالقوة و ماده و همچنین نفس حیوانیه به نسبت به نفس نامیه صورت بود و نامیه به نسبت به جسم و جسم به نسبت به هیولی اولی.

دوم: اعتبار هریك به آن جهت كه بوجود جمعی طبیعت نوعیه كه در جمله در جات ساری و وجود جمیع آن در جات است موجود باشد و در این اعتبار با دیگر در جات بوجود متحد بود و به اتصال معنوی متصل ، پس نفس ناطقه به نسبت به نفس حیوانیه، و نفس حیوانیه به نسبت به نفس ناطقه لابشر ط بود . و در این اعتبار از اول به ناطق تعبیر كند و از دوم به حساس .

از اینجاست که از عظمای فلاسفه موروث بود که فصل از صورت مأخوذ بود و جنس از ماده، یعنی فصل از آن درجه مأخوذ شود که باعتباری صورت بود نه به آن جهت که صورت باشد، و جنس از آن درجه مأخوذ شود که به اعتباری ماده باشد نه به آن جهت که ماده باشد. از اینجا متحدس را به حدس صائب معلوم شود که هیولی با صورت وهم ماده با صورت در صورتی که بهم مجتمع باشند بو جود متحد بود نه در آن صورت که صورت از ماده مفارق بود و چون نفس حیوانیه از بدن خارج شود و در بعض امثله و بر ازخ داخل گردد و یا آنکه ماده بر صورت مقدم بود چنانکه جنین در رحم پیش از آنکه نفس حیوانیه بر او افاضه شود زیرا که جنس بعینه ماده بود و فصل بعینه صورت و اختلاف بمجر داعتبار، و به اعتبار متحدین مباین، و متباینین متحد نگر دند مگر آنکه اعتبار از واقع حاکی بود و در این حکایت دو صورت مندرج باشد:

اول آنکه محکی عنه اعتبار بشرط لا از محکی عنه اعتبار لابشرط بوجود مفارق بود و از او مباین، چنانکه ماده انسان در سلوك سبیل انسانیت در حال تحصل به فعلیات سافله و فقدان فعلیات عالیه از فصول محصله اجناس سافله و صور عالیه مستکمله مواد ناقصه باعتبار بشرط لا بود و بوجود مباین و آبی بود از آنکه به آن صور و فصول متحد شود چنانکه اعاظم فلاسفه گویند: «کل فعلیة فهی من التحصل بفعلیة اخری آبیة» و چون چنین باشد ممکن نبود که اعتبار لابشرط را محکی عنه بود چنانکه نفس خیالیه که انسان جزوی و صغیر راست بما هو حیوان بود از بدن جدا شود و به بعضی از نفوس کبیر خیالیه که انسان کلی و کبیر را بما هو نفس بود متصل گردد چه در این صورت به نسبت با بدن بشرط لا بود و از او مباین و ممکن نباشد که در این حالت اعتبار لابشرط را محکی عنه باشد.

دوم آنکه محکی عنه لابشرط از محکی عنه بشرط لامفارق نبود بلکه بنحوی از وجود با او متحد باشد و بنحوی از او مباین، چون نفس حیوانیه و ناطقه انسان راست زیرا که چون اعتبار درجهٔ ناطقیت کنی و درجه حیوانیت یکی رامقام عقل بود و بر او ادراك ممتده مجردات محضه بنحو کلیت متر تب شود و یکی رامقام نفس بود و بر او ادراك اشباح ممتده مثالیه بطور جزئیت متر تب گردد و یکی به فعل مجرد بود چه فعل عقل نفس را باشد و نفس بمراتبها مجرد و یکی به فعل مادی بود چه فعل نفس طبع بود و طبع بمراتب مادی و یا نفس بمراتبها مجرد و یکی به فعل مادی بود چه فعل نفس طبع بود و طبع بمراتب مادی و یا بود از آنجا که آثار مختلف بوده چنانکه در السنهٔ فلاسفه مذکور است که: «اختلاف الآثار بود از آنجا که آثار مختلف بوده چنانکه در السنهٔ فلاسفه مذکور است که: «اختلاف الآثار بعرض ماهیت را، پس در این اعتبار درجه حیوانیت از درجه ناطقیت بشرط لا بود و از او بعرض ماهیت را، پس در این اعتبار درجه حیوانیت از درجه ناطقیت بشرط لا بود و از او مباین، چه نفس ناطقه بر نفس حیوانیه محمول نشود و چون اعتبار درجتین از این نظرها مباین، چه نفس ناطقه بر نفس حیوانیه محمول نشود و چون اعتبار درجتین از این نظرها خالی بود بلکه حقیقت حساسیت و ناطقیت مأخوذ شود به آن جهت که بوجود جملی نوع انسان موجود باشد حساس به نسبت به ناطق لابشرط بود و ناطق به نسبت به حساس، و

همان طبيعت كه در اعتبار اول بشرط لارامحكي عنه بودو ماده باشد با صورت در اين اعتبار لابشرط رامصداق بود و جنس باشد يا فصل.

از اينجا لايح شود كه كلمة الهية «اجناس المركبات الخارجية مأخوذة من موادها و فصولها من صورها» كه از دانايان قديم موروث بودو در السنة متعلمان مذكور در چه مورد جاري بود چه حيوان جنسي از جنين مأخوذ نبودو ناطق فعلى از نفس ناطقه كه در بر ازخ بودمنتزع نگردداز این تضاعیف منکشف شود که وجود خاص به هر ماهیت وجودی بوده بذات مستتبع آن ماهيت و در خور ذاتيات و ذات آن ماهيت باشد معاني ثبوتيه كه در آن ماهيت مأخوذ بوداز فعليت و تحصل آن وجود منتزع شودو قيد فقط و بشرط لا كه در او ملحوظ باشداز جهت فقد آن وجود چه معنى ثبوتي از جهت فقد و عدمي از جهت فعليت منتزع نكر ددوالاجهت فقدان بوجدان ووجدان بفقدان منقلب شودوجو دعدم كرددو عدم وجودو چون چنین باشد، وجود خاص به هر ماهیت وجودی بود که آن ماهیت به لسان استعدادي ماهوي اورا استدعا كند چنانكه مفهوم ممتدوجودي امتدادي و مفهوم نامي وجودي كه در اقطار بنحو اعتدال متحرك، و مفهوم حساس وجودي مدرك محسوسات و مفهوم ناطق وجودي كهمدرك كليات بود طلب كندو چون باهر موجود كه مطلوب اوست موجود شود آثار مطلوبه كه او راست بر او مترتب گردد و موجود خارجي واقعي بود خواه بوجودمستقل بود چون جواهر و یا تابع چون اعراض و چون بوجودی موجود شود که مطلوب او نبود و آثار مطلوبه که او راست بر او بحسب آن وجود مترتب نگردد موجودی ذهني وظلى بود چنانكه ماهيت انسان كه در عاقله بودو صورت زير كه در خيال چه انسان در عقل و زید در خیال نه ممتد بودنه نامی نه حساس بودنه ناطق زیرا که ممتد در انسان کونی ممتدی بود که با صلوح نامقارن بود او با هیولی اولی بوجود ملازم.

از اینجاست که انسان عقلی و زید خیالی فرد انسان کونی نبود زیرا که فلاسفه گفته اند: «العبرة فی حمل الکلی علی افر اده حمل المواطاة» و حمل مواطاة قسمی از حمل صناعی بود و به از ای حمل اشتقاق و مفاد حمل صناعی اتحاد موضوع و محمول بود در

كذا في الاصل.

وجود خارجی محمول نه موضوع و نه باطلاق در هر دو، و الالازم آید که حمل محمولات ذهنیة و غیر ذهنیة از لوازم ماهیات و غیرها بر موضوعات ذهنیة در قضایای طبیعیة چون الانسان نوع و الحیوان جنس و غیر طبیعیة چون شریك الباری ممتنع و الاربعة زوج از اقسام حمل صناعی خارج بود و حمل صفات خارجیه موجود در اذهان چون حرارت و برودت بر اذهان صحیح باشد و در اقسام این حمل مندرج و بر جمله و جود خاص به هر ماهیت وجودی بود که او را به آن ماهیت علاقه ذاتیه بود نه عرضیه و او را به نسبت دیگر ماهیات آن علاقه متحقق نباشد و الا تر تب آن ماهیت بر آن وجود نه دیگر موجودات و استتباع آن وجود آن ماهیت شود نه دیگر ماهیات ترجح بلامرجح بود پس بناچار فعلیت و جودی که آن وجود راست به ازای فعلیت ماهوی بود که آن ماهیت راست و فقد و جود علاقه و از تباط معقول نباشد فقد ماهوی بود که این راست و از این بالا تر میان ماهیت و وجود علاقه و از تباط معقول نباشد پس لا جرم آثار آن ماهیت بر آن و جود دمتر تب شود و الا بر هیچ و جود دمتر تب نشو د زیرا که تر تب آن آثار بر دیگر و جود دات ترجح مرجوح بر راجح بود نهایت اگر آن و جود در شدت و مختلف بحسب شدت و ضعف بود آثار آن ماهیت بحسب اختلاف آن و جود در شدت و ضعف مختلف گردد.

و از اینجا منکشف شود که تعقل ماهیات کلیه مرسله، تخیل صور خیالیه و احساس دیگر محسوسات و بر جمله ادر اك مدر کات چون مدرك بوجود ظلی موجود بود به اتحاد عاقل و معقول و خیال و متخیل و حس و محسوس باشد. زیرا که اگر فی المثل ماهیت فرس که در عاقله بود بوجودی مباین از قوه عاقله موجود بود و در او مرتسم چنانکه جمهور فلاسفه را اعتقاد است لازم آید که آن ماهیت بوجود خاص خود موجود بود چه وجود عقلی آن ماهیت در صورت ارتسام به او خاصه متعلق باشد چنانکه وجود خار جی او پس بناچار آثار فرس کونی بر او متر تب شود اگر ظل و وجه ضعیف فرس کونی بود چنانکه جمهور فلاسفه فرس کونی بر او متر تب شود اگر ظل و وجه ضعیف فرس کونی بود چنانکه ماگوئیم چه او را گویند و یا آثار فرس عقلی که در زمره ارباب انواع و مثل الهیه افلاطونیه بود اگر ظل فرس عقلی بود بلکه فرس عقلی بعینه بود لکن بوجه صعود و فرس عقلی چنانکه ماگوئیم چه او را از آنجا که مجر د بود با فرس عقلی در نشأة عقلیت چنانکه در ماهیت اشتر اك بود پس عقلی از عقول بود نهایت از آنجا که بوجودی ضعیف موجود بود لازم آید که آثار فرس کونی و یا

فرس عقلی بر او بنحو ضعف متر تب شود اثر اول صحّت انقسام به اجزاء مقداریة و نماء و احساس بود. و اثر دوم تعقل ذات و تعقل مبادی ذات و معلولات ذات، و هیچیك در فرس معقول معقول نبود پس فرس را از قوه عاقله وجودی مباین نبود و به نفس وجود عاقله بعرض موجود بود و چون نیز آن صورت بعینها بود لکن بوجه نزول وجود فرس بعینه وجود عاقله بود فرس معقول بوجودی آتم از وجود فرس کونی موجود بود چه تجرد کمال وجود بود و مقارنت به مواد نقص، لکن آن وجود بذات وجود نفس ناطقه بود و بعرض وجود ماهیت فرس به نسبت به ماهیت فرس وجودی ظلی بود و ذهنی زیرا که ماهیت باطلاقها بحسب ذات ظل وجود بود و چون بوجود خاص بخود موجود نشود و آثار مطلوبه که او راست بر او متر تب نگر دد چنانکه به ماهیت ظل وجود بود و بوجود ظل موجود دیگر باشد.

پس اطلاق اعاظم فلاسفه کلیت را بر صورت مدر که نه از آن جهت باشد که ظل موجودات گویند باشند چنانکه جمهور فلاسفه را گمان بود چه وجود آن صور از وجود آن موجودات اعلی و اکمل بود بلکه به آن جهت باشد که بوجود ظل مدارك باشند و از اینجا ظاهر شود که وجود ظلی و ذهنی بوجود ادراکی در مدارك انسانی و حیوانی منحصر نبود چنانکه جمهور فلاسفه را معتقد باشد بلکه از آنجا که ماهیات نوعی متحصل که در عالم کونی موجود باشند از جهت فعلیت وجودات کونی منتزع شوند و لهذا بفعلیتی اتم از وجودات کونی چون وجود عقل فعال بنحو اعلی و تبعیت موجود باشند وجودات کونی که آن ماهیات راست به تبعیت عقل فعال وجود ظلی و ذهنی بود.

از اینجا لایح گردد که وجود ظلی گاه باشد که از وجود اصیل اتم بود چون وجود انواع کونی بوجود مدارك عقلی و نفس و گاه باشد که انقص بود چون افراد عقلی و مثالی در مدارك انسان کونی. اگر فرد عقلی را که عقلی شامخ بود و فرد مثالی را که نفسی کامل چون دیگر انواع کونی و افراد منفی ماهیتی بود که گاه بخارج رود و گاه به ذهن آید، و اگر نفس کامل و عقل شامخ را ماهیتی نبود و ارباب انواع را در ماهیت با اضافه شرکتی نباشد بلکه از آنجا که عالم عقلی بوجود و احد بود و به درجات متکثر و اختلاف درجات که او راست بحسب شدت و ضعف جهات صدور امثله و اصنام باشد و هر درجه از آن درجات بوجه

نزول فردی مثالی یا صنمی بشود و کمال و نقص انواع کونی و افراد صنمی کمال و نقص آن درجات را تابع بود پس درجه بوجه نزول فرس کر دو درجه انسان و همچنین در دیگر درجات و دیگر انواع کونی.

و به این جهت فلاسفه مکرمین ارباب انواع را به افراد عقلی تعبیر کنند، به کلیت وجود ظلی هر ماهیت را از وجود عینی اتم بود چه در این صورت عقلیات و مثالیات به عنوانات عرضی و اشباحی که به جهتی از جهات از آنها حاکی باشند در مدارك حاصل شوند.

از این بیانات جوابی سهل تر از جوابها که فلاسفه راست از آن شبهه که در مباحث وجود ذهني بر وجود اشياء بماهياتها در اذهان ايراد كنندو گويند كه چون چنين باشد لازم آید که ماهیات جواهر در اذهان اعراض باشند، بلکه از آنجا که صور علمی در تحت علم باشدو علم از مقوله كيف ماهيات جميع مقولات در اذهان كيفيات گردندو حال آنكه يك ماهيت محال باشد كه در تحت دو مقوله مندرج بود حاصل گردد چه موجود ذهني چنانكه ياد كرديم موجود بالعرض بودو موجود بالعرض از آن جهت كهموجود بالعرض بودنه جوهر بودو نه عرض، زيرا كه مقسم درجوهر و عرض موجود بالذات بودو برجمله عرض را درجه از وجود بودو موضوع را درجه، پس اگر اعتبار درجه وجود موضوع کنی و جودی بود بماهيت موضوع متعلق و فاقد درجه وجود كه عرض راست، چنانكه ماهيت موضوع نيز از ماهيت عرض بشرط لابودو اگر اعتبار درجه وجود عرض كني همچنين، پس عنوان سوادحاكي از درجه وجود بود كه به او متعلق باشد و ديگر درجات وجود را فاقد، چنانكه ماهیت سواد از دیگر ماهیات بشرط لابود و به این اعتبار مراد از جسم مباین بود و جسم از سوادهم بهماهيت از أنجا كه بشرط لابودو هم بوجود از أنجا كه درجه رفيق خودرا فاقد باشدو چون وجود جمعي كه سوادو جسم راست اعتبار كني و يا سوادر ا با ارتباط وجودي كه او راست بجسم بحسب وجود واحد سواد با جسم متحد بود و جسم با سواد چه هم سواد بوجود دراین اعتبار لابشرط بودو هم جسم بوجود. از اینجاست که سواد برجسم حمل نشودو اسود محمول شودو اهل عربيت از اعتبار ارتباط سواد بموضوع بوجودو بضمير تعبير كنندو گويندمشتق را ضميري بود كه به موضوعي راجع بود.

از اینجاست که سید شریف گوید اعتبار ذات در مشتق به جهت بیان مرجع ضمیر بود نه آنکه ذات در معنی مشتق مأخوذ باشد. او همچنین شدت و ضعف از ماهیت من حیث هی مسلوب باشد پس وجود را بذات ثابت بود. و چون این مطلب از غوامض بود و آراء فلاسفه در او مختلف و تشاجری بلیغ در میان فلاسفه اشر اقیین و مشائین واقع و اقامه بر اهین و جرح قوانین از فریقین موروث و ما را معتقد در این مطلب بوجهی با معتقد هر دو طایفه مخالف و بوجهی با معتقد مشائی موافق و بوجهی با معتقد اشر اقیین.

تحقیق حق بحق تحقیق و توضیح این مطلب چنانکه بیانی واضح بر اصل مقصود که اصالت و جود بود بر هانی قاطع باشد و تبیانی ساطع موقوف بود بر تحریر موضع تشاجر و محل منازعت و ایر اد بر اهین که فریقین راست و چون صدر اعاظم فلاسفه قدس سره موضع تشاجر فریقین را با بر اهینی که از هر دو طایفه موروث بود با تحقیقاتی شافی و تدقیقاتی و افی به بیانی مفصل در فن کلی از اسفار اربعة بیان فرموده است ، ما نیز مطابق آن بیان با بعضی که در اثنای تحریر به نظر آید موضع تشاجر و بر اهین فریقین و جرح و تعدیل آن براهین را یاد کنیم.

## [10] تمهيدوفاق لتحرير خلاف

فلاسفه قدس اسرارهم بهاتفاق كلمه فرمايند كهافتراق و تمايز ميان دو امر كه

١. الميرسيدعلى بن محمدالحسينى الاستر آبادى (متوفى ٩١٥)، حاشية شرح المطالع . و المطالع للقاضى سراج الدين محمود بن ابى بكر الارموى، و شرح المطالع لقطب الدين الرازى. القسم الاول، الباب الاول، الفصل الاول، ذيل قول الشارح «الا أن معناه شىء له المشتق منه. . . » (الطبعة الحجرية، ص ١١): «يرد عليه أن مفهوم الشىء لايعتبر فى مفهوم الناطق مثلاً، والا لكان العرض العام داخلاً فى الفصل ولواعتبر فى المشتق ماصدق عليه الشىء انقلبت مادة الامكان الخاص ضرورية، فإن الشىء الذي له الضحك هو الانسان، و ثبوت الشىء لنفسه ضروري، فذكر الشىء فى تفسير المشتقات بيان لماير جع اليه الضمير الذى يذكر فيه. فإن قيل: المشتق منه داخل فى مفهومه ضرورة و كذا ثبوته للموضوع الذى نسب اليه، فيكون مركباً، قلنا: ليس شىء منها محمولاً على ماقصد تعريفه بالمشتق فلايصلح عرفاً لهو أن اخذ منهما محمول عليه كالثابت له المشتق منه مثلاً عاد الكلام الى مفهومه، فإن الشىء ليس داخلاً فيه، فإن اعتبر محمول آخر لزم اعتبار مفهومات متسلسلة الى ما [لا] يتناهى.» انتهى.

٢. صدر المتألهين، الاسفار، السفر الاوّل، المرحلة الاولى، المنهج الاوّل، الفصل الرابع و الفصل السابع، ج ١، ص ٣٨-٣٤ و ٢٤-٤٠ والمرحلة الثالثة، الفصل الخامس، ج ١، ص ٣٢٠- ٤٢٧.

بحسب عقل یا خارج متمایز باشند از چند قسم خالی نبود: اول آنکه نفس ذات و تمام حقیقت ماهوی بی اشتر اکی ذاتی و اتفاقی جوهری متمایز باشند چنانکه فصول اخیر و اجناس عالی و بهری مفاهیم عرضی را چون مفهوم تشخص و وحدة تمایز بآن مثابت بود.

دوم آنکه به امری جوهری و ماهوی پس از اشتراك در امری ماهوی و ذاتی متفرق باشند و چون چنین باشد بناچار جهة اشتراك جنس بود و جهة تمایز فصل، به جهت اول مبهم باشد و به جهت دوم متحصل، و آنچه از انضمام جهت تحصل به جهت ابهام در این صورت حاصل شود طبیعتی نوعی بود و مرکب به ترکیبی اتحادی نه انفصالی، چه انفصال در بهری از اعمال و تصرفات عقل بود که متحدات را به منفصلات منحل کند چنانکه از محدو د بحد رود به نسبت به خارج و در بعضی از انحاء ملاحظات عقل اتحاد بود چنانکه از محدود بحد رود به نسبت به خارج و در بعضی از انحاء ملاحظات عقل اتحاد بود چنانکه از حد بمحدود گراید.

سوم: آنکه به امور خارج و عرضی پس از اشتراك در تمام حقیقت ماهوی منفصل باشند و در این صورت نیز جهت اشتراك مبهم بود و جهت تمایز متحصل لکن به مفهوم نه به حقیقت چه در حقیقت عوارض طبیعت نوع مشخص باشند یا مصنف او را به وجود و تحصل تابع باشند و از انضمام جهت تحصل به جهت ابهام در این صورت صنف حاصل شود اگر جهت تمایز کلی بود از آن جهت که قیدی داخل بود مأخوذ و حصه صنفی اگر جهت تمایز که کلی بود به آن جهت که قیدی خارج بود مأخوذ باشد و تقیید به آن جهت که تقیده و مشخص حاصل شود اگر جهت تمایز جزوی بود و از آن جهت که قیدی داخل بود مقید و حصهٔ شخصی اگر جهت تمایز جزوی بود و از آن جهت که قیدی داخل بود مقید و حصهٔ شخصی اگر جهت تمایز که جزوی بود به آن جهت که قیدی خارج بود منظور باشد و تقیید به آن جهت که قیدی خارج بود منظور باشد و تقیید به آن جهت که قیدی غراج بود منظور باشد و اعراض در جهت که تقیید است در اعتبار در آید و در این صورت ترکیبی که از این انضمام حاصل شود به اعتقاد جماهیر فلاسفه اقترانی بود چه مشخصات اعراض باشند و اعراض در عروض با موضوع بوجود متحد بود لکن ما نیز توانیم که این ترکیب را اقترانی گوئیم از انجا که مشخصات از نفس حقیقت خارج باشند و در نظر عقل به او مقترن، و یا از آنجا که در جو وجود اعراض درجه وجود حقیقت را مباین بود اگر چه در اصل وجود متحد باشند در بحه وجود اعراض درجه وجود د عیقت را مباین بود اگر چه در اصل وجود دمتحد باشند

و وجود این دو اعتبار در قسم اول موجب نباشند که بر او نیز اقترانی گوئیم چه در تسمیه وجوه اعتبارات کافی بود و اطراد شرط نباشد.

#### [17]منازعات و مشاجرات

تشکیك در طبایع مرسله به چند قسم به تصور آید: اول آنکه ارسال طبیعت در بعض مصادیق به اولویت بود و در بعضی نبود. دوم آنکه در بهری به اقدمیت باشد و در بهری نباشد. سوم آنکه در جمله[ای] به اتمیت آید و در جمله[ای] نیاید، و این قسم سه قسم را شامل بود:

اول آنکه به اشدیت بود چنانکه در کیفیات گویند. دوم آنکه به اعظمیت بود چنانکه در کمیات متصل گویندو در کمیات منفصل گویندو منازعت میان اتباع فیلسوف معظم ارسطاطالیس و اشیاع اشراقیین در چهار موضع بود:

امایک موضع از آن مواضع را که مقصود مار اوافی بود کافی یاد کنیم و دیگر مواضع در اسفار اربعه و مطارحات مذکور بود، هر که خواهدر جوع کند، پس گوئیم فریقین را خلاف باشد در اینکه ممکن بود که دو چیز به نفس ماهیت و جزء ماهیت و لواحق ماهیت مفتری نباشند بلکه تمایز میان آن دو به اختلاف مراتب ماهیت در کمال و نقص بود و ماهیت را علاوه بر عرضی که بحسب افر اد بود عرضی نیز به اعتبار مراتب متحقی باشد یا ممکن نبود. به عبارة دیگر ممکن باشد که ماهیت را به اعتبار نفس ذات بیکی از انحاء تشکیك تفاوتی ثابت بود یا ممکن نباشد. اشیاع اشر اقین را شی اول معتقد بود و اتباع مشائین را شی دوم، و اینان را بر امتناع این معنی دو بر هان معروف بود:

برهان اول" که گاه بر امتناع تشکیك در ذاتیات اقامه نموده اندو گاه بر اختلاف نوعی میان مر اتب شدید و ضعیف در آید، و ناقص بیانش به نهجی که بر این دو مقصو د بهم متوجه

١. صدر المتألهين، الاسفار، السفر الاوّل، المرحلة الثالثة، الفصل الخامس، ج ١، ص ٤٣٣-٤٣٣.

۲. شهاب الدين سهرور دى، المشارع والمطارحات، المشرع الثانى، الفصل السادس، مجموعه مصنفات شيخ اشراق، ج ١٠ ص ٢٩٣ــ ٢٠٠١.

٣. رجوع كنيد به اسفار، ج ١، ص ۴٢٨.

شود چنین باشد که گویی اشد و ازید یا بر امری مشتمل بود که ما به الشدة و به الزیادة باشد یا نبود، در صورت دوم لازم آید که شدید از ضعیف بشدت ممتاز نبود بلکه چنانکه به ماهیت با او بر ابر باشد به مر تبت نیز بر ابر بود، و در صورت اول محال بود که ما به الشدة در ضعیف نیز موجود بود، و الا محذور مذکور لازم آید، پس در شدید به تنهایی موجود بود و این صورت از دو صورت خالی نباشد:

اول آنکه در مرتبهٔ ذات ماهیت که به فرض در او شدت و ضعف بود متحقق باشد و از انکه در مرتبهٔ ذات او متحقق باشد و از عرضیات و لواحق بود. صورت اول محال بود زیرا که اشتر اك در تمام حقیقت که در ر تبه ای سخن مفروض بود مرتفع گردد و ضعیف از افراد آن حقیقت نبود، و ضعف در او به حقیقت متصور نباشد چه «مابه الشدة» که در این صورت از ذاتیات و اجزای آن حقیقت بود در ضعیف نبود و کل بانتقاء جزئی از اجزاء منتفی گردد. پس صورت دوم متعین بود و هر دو مقصو در امستلزم، زیرا که مابه الشدة در این صورت چون عرضی بود و لاحق، اختلاف و تشکیك در حقیقت مشترك مابه الشدة در این صورت چون عرضی بود و لاحق، اختلاف و تشکیك در حقیقت مشترك که شدید و ضعیف را ذاتی بود نباشد و چون در شدید به آن جهت که شدید بود مأخوذ بود و معتبر و در ضعیف نه، شدید من حیث هو شدید ـ نه در اصل حقیقت مشتر ك ـ از ضعیف من حیث هو شدید ـ نه در اصل حقیقت مشتر ك ـ از ضعیف من

و به بیانی مختصر تر گوئیم به ضرورت، سواد ضعیف، شدید را مخالف بود و در نفس سواد موافق آن تخالف. بعد از این توافق، یا به فصلی بود داخل یا به عرضی بود خارج و چون شدت و ضعف در سواد بود نه در غیر او، قسم دوم باطل باشد و تفاوت به فصلی بود پس تفاوت در دو نوع بود نه در یك نوع.

و مقنن قوانین اشراق شیخ شهید در کتاب مطارحات بعد از آنکه این بیان مختصر که یاد کردیم از مشائین نقل می کند به ردائت او حکم می فرماید و در وجه ردائت گوید: امتیاز شدید از ضعیف در سواد اگر به فصلی بود آن فصل سواد مشترك را مقوم نبود و الا امتیاز مرتفع گردد و اتحاد در تمام ماهیت متحقق، پس بناچار سواد مشترك جنس بود و ممیز مفروض فصلی مقسم و فصل مقسم جنس را عرضی بود نه ذاتی، چه به اتفاق مشائین فصل مقسم جنس را خاصه بود و خاصه نیز به اتفاق از اقسام عرضی و چون چنین باشد و اشتداد

به این فصل پس شدت در سواد نبود بلکه در امری بیرون از سواد و حال آنکه به فرض سواد شدید و ضعیف باشد نه غیر سواد و حاصل این اعتراض الزام تخالف در دو قول بود بر مشائین چه خود گویند تخالف در سواد به عرض نبود چه شدت و ضعف در سواد بود نه در غیر او . و هم گویند که ما به التخالف فصلی بود و فصل به اتفاق اینان جنس را عرضی بود پس اختلاف در عرضی که نفی کنند ثابت گردد ( .

و صدر اعاظم فلاسفه قدس سره بعداز آنکه درانتقاض این برهان به عارض اغماض کند به ردائت او حکم فرماید، و در وجه ردائت علاوه بر آنکه از شیخ شهید نقل کردیم فرماید که این برهان بر مطلوب اول مصادرت بود زیرا که اصل سخن در این بود که ما به التفارق شاید که عین ما به التوافق باشد یا نشاید. ۲

و مقصود آن حكيم از مصادرت نه آن باشد كه مدعى خود در برهان مذكور بود چنانكه بعضى ناظرين را گمان بود بلكه آن باشد كه صحت برهان بر صحت مدعى كه نفى جواز اتحاد ما به التفارق و ما به التوافق باشد موقوف بود زيرا كه عدم اشتمال شديد بر امرى كه در ضعيف نبود آنگاه عدم افتراق را مستلزم بود كه افتراق به اشتمال بر امرى زائد بر سنخ طبيعت ممكن نباشد و هم اشتمال بر امرى زائد و اعتبار او در سنخ طبيعت آنگاه عدم اشتر اك شديد و ضعيف را در طبيعت مستلزم بود كه جايز نباشد كه ما به الاشتر اك خود عين ما به الامتياز بود و هم عدم اعتبار آن زائد در سنخ طبيعت آنگاه فصليت يا عرضيت او را ملازم بود كه آن زيادت بنفس طبيعت نباشد و چون به نفس طبيعت بود به اعتبار اطلاق طبيعت اشتر اك بود و به اعتبار تحديد او به حدى خاص امتياز طبيعت بود به اطلاق مزيد عليه باشد و بحسب تحديد زايد.

برهان دوم که چون برهان اول بر هر دو مقصود دلیل تواند بود، بیانش چنان است که دانای متفرد و فیلسوف متوحد رئیس مشائین قدس سره در قاطیغوریاس کتاب شفا به این عبارت می فرماید: «ان کان ذات الشی هی الزائده فالناقص و المتوسط لیسا نفس الزاید فلیسا

١. المشارع و المطارحات، المشرع الثاني، الفصل السادس، مجموعه مصنفات شيخ اشراق، ج١، ص ٢٩٥.٢٩۴.

٢. الاسفار، السفر الاول، المرحلة الثالثة، الفصل الخامس، ج ١، ص ٤٢٨.

بذات الشي و كذا ان كانت ذات الشي بالمتوسط و الناقص». ١

و صدراعاظم فلاسفه نور مضجعه می فرماید که این بیان در حقیقت نوعی نافع نباشد زیرا که وحدت نوع وحدتی معنوی بود و خصم تواند که گوید این وحدت شاید که این سه حدرا به هم جامع باشد و آن وحدت که این جامعیت را نشاید و حدتی عددی و شخصی بود. ۲

و شيخ شهيد متأله نيز در كتاب مطارحات براين برهان همين اعتراض كندو به اين عبارت فرمايد: «وهذافي الذات الواحدة صحيح و اما في النوع فليس بجهة، فان الخصم يقول النوع هو جامع للزايد و الناقص و المتوسط و لايشترط النوع في حقيقته بالثلاثة كما لا يشترط في الانواع طبيعة النوع المطلقة بما يختص به كل واحد واحد.»

ومانیز گوئیم اگر مقصود شیخ رئیس بارع از ذات ذاتی مخصوص بود خلط لازم می آیدوالامصادرت بر مطلوب اول. اگر گویی مقصود شیخ از ذات نوع بود که به و حدت معنوی متصف باشد و کلی بود و کلی طبیعی نز داینان در خاج به عین و جو دات اشخاص موجو د بود چنانکه اشخاص به آن و جو دات موجو د باشند پس آنچه این سه مر تبه را به هم در او شر کت و اتفاق به عملی تحلیلی که عقل را شر کت و اتفاق به عملی تحلیلی که عقل را باشد محتاج بود تا جهت شر کت را از جهات تمایز و کلی را از مشخصات جدا کند و کلی جون نوع بو د بنا چار با تمام حقیقتی که اشخاص را به اشتر اك بود منطبق باشد بلکه خود نفس آن تمام حقیقت بود و ممتنع باشد که جهت شر کت در این سه مر تبت بعد از تجرید از تمر مشخصات با هریك منظبق باشد، و الا اختلافی که به فرض به زیادت و نقصان و توسط بود مرتفع گر ددو یا آنکه ذات و احد به حسب یك و جو د هم شدید و هم ضعیف و هم متوسط، پس با یکی به تنهایی منظبق بود و تمام حقیقت او باشد، و چون چنین باشد از دو صورت خالی نبود:

اول آنکه بوجهی عامتر از آنکه تمام حقیقت یکی از مراتب باشد در هریك از مراتب به توافق و تواطؤ موجود بود. دوم آنکه نه چنین باشد. و این هر دو قسم خلاف فرض بود،

١. ابن سينا، الشفاء، الجملة الاولى في المنطق، الفن الثاني في المقولات، المقالة الرابعة، الفصل الثاني.

٢. الاسفار، ج١، ص ٤٣٠.

٣. المشارع و المطارحات، مجموعه مصنفات شيخ اشراق، ج١، ص ٢٩٤.

زیرا که اختلاف نوعی را مستلزم باشد و عدم تشکیك را ملازم. و بر جمله چون کلی طبیعی در خارج بو دبرای اینان اگر از لواحق خارجی مجر د شود به ذهن در آید و آنچه به ذهن در آید به این طریقت بعینه به خارج رود و از آنجا که در حال تجرید به یکی از این سه مرتبت پیش منطبق نبود و یا آنکه بر هر سه بهم بوجهی عامتر از هریك به تواطؤ آید آشکار شود که او را به آن جهت که طبیعتی مرسل بود و کلی طبیعی باشد جامعیت این سه مرتبت بهم حاصل نبود.

گوئیم صدراعاظم فلاسفه قدس سره از این سؤال جوابی فرماید که ما نیز همان جواب گوئیم لکن چنان گوئیم که به دو جواب راجع شود:

اول: آنکه مارامسلم نبود که طبایع مرسل را به نهج اطلاق مطابقت با مطلق افراد لازم باشد، چنانکه سائل را گمان بود، بلکه این حکم را در طبایع متوالی به تنهایی جاری بود به نسبت با افرادی که طبیعت را به قیاس به آنها تواطئ ثابت باشد و در مشکلات آنچه به ذهن در آید با یکی از مراتب به تنهایی منطبق بود.

دوم، آنکه گرفتیم که طبایع را به نهج اطلاق متوالی باشند یا مشکك، حال به این مثابت بود، لکن عدم تحقق این حکم در صورت اختلاف طبیعت بحسب زیادت و نقصان و توسط ممنوع بود، بلکه آن ماهیت مبهم که در ذهن بودهمان باشد که چون به خارج در آید بطورها متطور شود و بشأنها متشان، و بر جمله آنچه سائل را گمان بود در متواطی از ذاتیات مسلم باشد لکن در مشککّات ذاتیات هر مرتبت که از لواحق مجرد شود، پس از تجرید آنچه در عقل بود با افراد آن مرتبت اگر اور اافرادی بودیا با فردی از او منطبق باشد نه با جمله افراد که جمله مراتب را بود چه جمله افراد لازم نبود که در مرتبتی واحد مندرج باشند بلکه هر طائفه را از آنها به مرتبتی اختصاص بود و در او مندرج باشد، پس آنچه از آن مرتبت که ناقص بود پس از تجرید به بودیا متوسط، پس اگر آنچه از مرتبتی کامل به ذهن در آید با افراد ناقص و متوسط منطبق نبود و لازم نباشد که طبیعت مرسل آن مرتبت را کامل بود به تنهایی اقتضا کند و ناقص و متوسط به امری خارج هستند و خلاف مفروض لازم آید بلکه هر مرتبت که به ذهن در آید با آنچه که اور ا

١. الاسفار، ج ١، ص ٤٣١.

مناسب باشدمنطبق بود، بلکه گوئیم طبیعت مرسل را در صورت تشکیك در ابهام بودیکی کامل و یکی ناقص. ناقص نسبت به افر ادی بود که به هو یات مختلف باشند و در مر تبت متفق، و کامل به قیاس به مطلق افر ادبود که هم به هو یات و هم به مر اتب مختلف باشند.

#### [٧٧] تحقيقات و تدقيقات

بدانکه عارض به دو نعوبود، عارض وجود و عارض ماهیت. اول عارضی بود که به اعتبار وجود ماهیت را عارض شود چنانکه سواد و بیاض جسم را، و فوقیت سماء را، و عمی زید را، و کلیّت انسان عقلی را، و جزئیت انسان خیالی را، و مقصود از اعتبار وجود در عروض مجر دمدخلیت وجود بود، خواه در عروض و حمل واسطه بود چنانکه وجود جسم اسود را، و وجود سماء فوق را، و وجود زید اعمی را، چه این محمولات به ذات خود ذات این امور را بود و به عرض ماهیات آنها را، و خواه در ثبوت واسطه بود چنانکه وجود انسان عقلی کلیّت را، و وجود انسانی خیالی جزئیت را، زیر اکه کلیت و جزئیت بذات ماهیات را بود و بو اسطه در عروض احتیاج نبود و نفس ماهیت بدون انضمام امری به او یا اعتبار جهتی در او که به او قائم باشد معروض کلیّت بود چه در عقل در آید و معروض احتیاج نبود و نفس ماهیت بدون انضمام امری به این ایساغوجی از فنون قسطاس و در مباحث ماهیات از فلسفه کلیّه ارادت کنند، لکن وجود عقلی را در ثبوت کلیّت به این معنی ماهیّت عقلی را و وجود خیالی در ثبوت جزئیت به این معنی ماهیت خیالی را وساطت بود اگر چه گاه باشد که وجود را به معنی بساطت و احاطت به معنی ماهیت خود به ری ابواب علم ما بعد الطبیعة و فن دات کلیّت بود و به معنی محاطیت جزئیت چنانکه در بهری ابواب علم ما بعد الطبیعة و فن در بوبی از کلّی و جزئی این معنی ارادت کنند.

دوّم عارض بودکه به و ساطت و جود ماهیت را عارض نشود خواه و ساطت در عروض بود و خواه در ثبوت چنانکه فصل جنس را عارض بود و تشخص نوع را .

# [18] تبصرة و تكملة

از این بیان لائح شود که عارض وجود عارضی بود که بعد از تقرّر ماهیت به تقرّر

وجودی ماهیت را عارض شود، پس ماهیت را در مرتبه متقدّم بر مرتبهٔ تقرّر آن عارض، تقرّری وجودی بحسب واقع و حاق اعیان متحقّق بود اگرچه آن عارض را با ماهیت بحسب واقع اتحاد باشد. لکن عقل را در متحدّات چنانکه در منفصلات حکومت بود چه متحدّات را از نشأه اتحاد به نشأه خود بر دو از هم جدا کند اگر اتحاد در نشأه خارج از نشأه او بود و یا از نظر اتحاد معزول کند و در نظر انفصال منصوب اگر اتحاد نیز در نشأه او بود و در این نظر احکام متحدّات که در ظرف اتحاد به هم مخلوط بود از هم جدا کند و ممتاز نماید و حکم خاص بهریك محمول کند چنانکه بظرف اتحاد سرایت کند و از او حاکی بود.

از اینجاست که فصل را به نسبت با جنس و تشخّص را به نسبت با نوع و صورت را به نسبت با هیولی شبیه به علّت مفید و شریك علت فاعلی داند و به تقدم مرتبهٔ تقرر شبیه به علت چنانکه علت و شریك فاعل چنانکه فاعل بر معلول و مفعول حکم کند با آنکه این امور را بحسب متن واقع و حاق اعیان اتحاد بود.

و عارض ماهیت عارضی بود که ماهیت را پیش از تقرر او تقرری بر مرتبه تقرر معقول نبود چنانکه جنس را بی فصل و نوع را بی تشخص، و سنخ هیولی را بی سنخ صورت یا در مرتبهٔ متقدم بر مرتبهٔ تقرر فعل یا تشخص یا سنخ صورت تقرری معقول نبود.

#### [١٩] انارة و فظاعة

بهری از آن کسان که از ما به زمان پیش و به دانایی پیشند گویند که عارض ماهیت عارضی بود که وجود خارجی و ذهنی را بهم عارض شود، چنانکه برخی چنان دانند که لازم ماهیت لازمی بود که این هر دو وجود را لازم بود.

و هریك از این دو سخن كلامی فاسد و خطایی فاحش باشد چه عارض ماهیت چنانكه یاد كردیم ماهیت را به ذات عارض شود. از اینجاست كه وجود را به نسبت به نوع و فصل را به نسبت به جنس از عوارضات ماهیات شمرند، و فرقی واضح بود میان آنكه عروض به وساطت و جود بود یا از و جود منفك نشو دو در عارض ماهیت دو م لازم بود و او ل در واقع یا به عادت محال، و الا لازم آید كه نوع را پیش از عروض و جود و جنس را پیش از عروض فصل و جودی ثابت بود، و یا آنكه و جود و فصل با آنكه عارض باشند، نه و جود را

عارض باشندو نه ماهیت را، پس بحسب اطلاق ارباب اصطلاح عارضی بود که از اقسام خارج افتد، و این معنی با غرض ارباب علوم و صناعات از تقسیمات کلیّات و احصای موارد اطلاقات که غالب تمیّز اقسام به جهت احکام بود موافق نباشد؛ و صدور این نوع مسامحت و اهمال از رؤسای علوم حقائق به عادت محال بود.

و لازم ماهیت امری بود که به ذات ماهیت را تابع بود و به وجود و جود ماهیت را و به عدم عدم ماهیت را، پس بناچار او را ذاتی بود که بذات از وجود و عدم خالی بود چنانکه ملزوم را نیز همین حال بناچار ثابت باشد. پس لازم ماهیت به ضرورت ماهیتی بود که ذات او ماهیت را تابع باشد و وجود او وجود ماهیت را و عدم او عدم ماهیت را، چنانکه زوجیت را ماهیتی بود که ماهیت اربعه را تابع باشد و وجودی که وجود او را و عدمی که عدم او را.

از اینجاست که فلاسفه مکرمین چنانکه فیلسوف اسلامی رئیس فلاسفهٔ مشائین در کتاب مباحثات بعد از بیان افتراق لازم ماهیت و لازم وجود فرمایند که وجود از لوازم ماهیت نبود چه لازم ماهیت بذات تابع ذات ماهیت و بوجود تابع وجود او و به عدم تابع عدم او، ووجود بذات موجود بود و او را ذاتی که از وجود خالی باشد معقول نبود. \

از اینجاست نیز که امکان را به معنی تساوی وجود و عدم و یا صحت ایجاب سلب ضرورت وجود و عدم از لوازم ماهیت شمر ندو به معنی سلب اقتضای وجود و عدم به سلب تحصیلی از لوازم مصطلح نشمر ندو گویند لازم ماهیت بذات ماهیت را مقتضی بود و ماهیت او را مقتضی و ممکن به آن جهت که ممکن بود اعتبار امکان در او بحسب بهری ملاحظات که عقل راست به مطابق واقع بر وجود بمراتب مقدم بود قوق ساذج و فقری محض باشد و او را در مر تبت ذات بوجهی از وجوه فعلیت و تحصل نبود و هرچه فعلیت را نبود اقتضاء معقول نباشد و الازم آید که قوت به آن جهت که قوت بود موجب باشد و در اخراج شیء از قوت به فعلیت دخیل و چنانکه فعل انفعال را مباین بود جهت فعل که مابه الانفعال بود مهاند باشد، پس امتیاز لازم ماهیت از لازم ماهیت از لازم ماهیت از لازم وجود به این بیان [است] که یاد کر دیم.

١. ابن سينا، المباحثات، تصحيح محسن بيدار فر، قم، ١٤١٣. (اين عبارت را در آن نيافتم.)

و بهری را گمان بود بر اهمال حیثیات و خلط اعتبارات مبنی باشد. از اینجا فرقی واضح میان لازم ماهیت و عارض ماهیت ظاهر شود چه ماهیت را بحسب واقع مرتبتی از تقرّر مقدّم بر تقرّر لازم مقرّر باشد اگرچه انفکاك لازم از او در واقع محال بود، و این مرتبت او را به نسبت با عارض ماهیت معقول نبود بلکه مرتبت او در تقرّر عارض بحسب واقع مؤخر افتد و تابع نظر از عارض او را تقرّری نباشد چنانکه نوع به نسبت با تشخّص و جنس به نسبت با فصل.

## [20]نتيجة كلية

از این بیان و تحقیق ظاهر شود که لازم ماهیت و هم عارض ماهیت بوجود با ماهیت متّحد بود و الاّ لازم آید که ماهیت به لازم وجود و هم عارض ماهیت به عارض وجود منقلب گردد چه اگر ماهیت را اوّلاً وجود عارض شود لازم بوجودی مباین او را تابع باشد و وجود لازم لازم بود و وجود ماهیت ملزوم و همچنین اگر عارض ماهیت را وجودی بود و ماهیت را وجودی عارض بوجود عارض بود و معروض بوجود معروض.

از اینجاست که فلاسفه قدّس الله اسر از هم فرمایند که لازم ماهیت به جعل ماهیت و ماهیت به جعل عارض ماهیت مجعول بود و حکم این تبعیت و لزوم و عروض و انفکاك حکم لازم از ملزوم و عارض از معروض در مرتبتی از مراتب عقل و به عملی از اعمال او باشد که واقع را مطابق بود و نفس الامر را حاکی، پس عقل را به نظر به ظرف اتحاد دو ظرف انفکاك دو حکم بود: یکی حکم اختلاط و دیگر حکم افتراق. چون به ظرف اتحاد نکرد حکم لازم را از برای ملزوم و به عکس و حکم عارض را از برای معروض و به عکس به حقیقت عرفی ثابت کند. از اینجاست که فلاسفه گویند حکم هر یك از متحدین بر آن دیگر به حقیقت عقلی مسلوب کند و از برای او به مجاز عقلی ثابت نماید.

## [21] ثمرة فلسفية

از اينجالائح گردد كهجنس به نسبت با فصل از لواز موجو دبو دو فصل به نسبت باجنس

از عوارض ماهیت، زیرا که جنس را بی اعتبار فصل تحصلی نبود و تحصل او بخصوص اقتضاء که فصل راست به نسبت به حصه از او منوط بود چنانکه فلاسفه مکر مین فر مایند: «الفصل کالعلة المفیدة لطبیعة الجنس» و حکم این اقتضاء و علیت که فصل راست به نسبت با او از آنجا که بحسب و جودی و احد بود در بعضی ملاحظات عقل باشد که با و اقع مطابق بود و از نفس که بحسب و جودی و احد بود در بعضی ملاحظات عقل باشد که با و اقع مطابق بود و از نفس الامر حاکی و جنس را به نسبت با فصل اقتضائی نبود چه عام به اضافت به خاص مبهم و نامعین بود و خصوصیتی که خاص راست به او مستند نباشد و علت به اضافت به معلول متعین بود و خصوصیت معلول بخصوص اقتضای علیت مستند باشد و از او ناشی پس هر معلول بذات خصوصیت معلول بخصوص علت به مین بود و معلول را معین .

از اینجاست که فلاسفه مکرمین فر مایند: «العلم التام بالعلة المعینة یو جب العلم التام بالمعلول المعین بل لاینفك عنه و العلم التام بالمعلول المعین لا یو جب الا العلم بعلة ما» و این علت و اقتضاء که فصل راست از مفهوم فصل که به فصل منطقی موسوم بود مسلوب باشد، و الالازم آید که فصل منطقی در هر ماهیت بعینه مفهوم اقتضاء جنس آن ماهیت بود چه علت هر چیز بذات او را علت بود و یا به علتی که بذات علت بود منتهی گردد زیرا که تسلسل محال بود و ما بالعرض بما بالذات، بناچار بحکم ضرورت راجع شود با جواز تسلسل تمام سلسله را، اگر بذات علیت نبود سلسله دیگر پیدا و همچنین تا سلاسل نامتناهی حاصل گردد و به آن سلاسل نیز امری نبود که خصوصیت هویت معلول به او مستند شود و جمیع انحاء عدم او مسدود و علت بالذات از آنجا که بذات علت بود جهت ذاتش بعینها جهت علیت و اقتضای خصوص معلول باشد پس اگر از سنخ مفهوم بود بذات عین مفهوم اقتضای معلول بود پس اقتضای جنس در وجود فصل بود و مفهوم فصل نیز آن وجود را تابع باشد. از اینجاست که صدر اعاظم فلاسفه فر ماید که فصول حقیقی، وجودات و یا مر اتب وجودات بود و وجود فصل بعینه وجود جنس باشد و الاحمل جنس بر فصل بر جنس و هر یك بر نوع بود و وجود فصل بعینه و عقیقی به نوع اعتباری منقلب گردد و حکم وجود بر ماهیت به صدق حقیقی مقبی علی از او مسلوب بود. "

١. صدر المتألهين، الاسفار، السفر الاوّل، المرحلة الرابعة، الفصل الخامس الى الثامن.

## [27] مدافعة و محاكمة

انتقاض به عارض که صدر اعاظم فلاسفه بعد از اغماض از او بر برهان مذکور ایر اد فرمود نقض اجمالی بود. و تقریرش چنان باشد که گویی اگر این برهان بر این مقصود دلیل بود لازم آید که صدق عارضی چون سواد و بیاض بر افرادی که او راست به تشکیك نبود و به تواطؤ افتد و لازم باطل باشد و بر بطلان ملزوم دلیل.

و ما را اعتقاد آن بود که این سخن علاوه بر آنکه انتقاض را صالح نبود بر اعتباری لغو و یا اصطلاحی تازه بی ضرورت و یا اطلاقی بیرون از اصطلاح مشتمل باشد چه سواد و هم بیاض به نسبت با افرادی که او راست ذاتی بود نه عرضی و به اعتقاد مشائین برهان مذکور در جمله ذاتیات جاری بود خواه در زمره جواهر بود و یا از جمله اعراض چنانکه در تقریر برهان مذکور غالباً به سواد و بیاض تمثیل کنند و گویند مابه الشدة که شدت سواد شدید و یا بیاض شدید به او منوط بود اگر در سواد ضعیف و یا بیاض متحقق باشد شدت و ضعف مرتفع گردد، و اگر متحقق نباشد شدید از ضعیف بنوع مختلف بود و تخلف مؤدای برهان در ماده نقض لازم باشد که ضروری بود و یا مستدل به او معترف، تشکیك در سواد و بیاض بحسب ماهیت موضع مخاصمت بود و قدر ضروري تفاوت و اختلاف بحسب شدت و ضعف در مصاديق اين طبيعت بود و اين اختلاف به اعتقاد مشائين اختلافي نوعي باشد پس مجرد تفاوت و اختلاف بر اتحاد ماهيت و تشكيك او بحسب صدق نه به ضرورت دلیل بود نه به اعتراف خصم. و از آنجا که ماهیت سواد و هم بیاض به نسبت با مصادیقی که او راست ذاتی بود و انتقاض در ماهیت سواد و بیاض به نسبت با مصادیقی که او راست ذاتی بود و انتفاض در ماهیت سواد و بیاض به نسبت با افرادی که این دو طبیعت راست اعتبار عروض این دو طبیعت موضوعی از موضوعات را اعتباری لغو بود مگر آنکه ناقض در این مقام اصطلاحاتی تازه کند و بر ذاتی به وضعی جدید عارض اطلاق کندو یا آنکه نه بر قانون وضع که عرف عام راست یا خاص بذاتی عارض گوید، اول تکلفی بی ضرورت بود و دوم اطلاقی غلط، چه استعمال صحیح به

١. صدر المتألهين، الاسفار، السفر الاوّل، المرحلة الثالثة، الفصل الخامس.

حقیقت و مجاز چه استعارت نیز در حقیقت از مجاز بود منحصر باشد اول بوضع منوط بود و دوم به عدم استهجان طبایع عرف عام یا خاص موقوف و هیچیك در این مقام متحقق نباشد.

## [٢٣] اعضال و انحلال

فلاسفهٔ مشائین از انتقاض مسطور جوابی محکم به این نهج فرمایند که آنچه به تشکیك افتد مفهومی عرضی چون اسو د باشد ... ۲

١. رجوع كنيد به الاسفار، السفر الاوّل، المرحلة الثالثة، الفصل الخامس، ج١، ص ٤٢٩ و ٤٣٠.
 ٢. متأسفانه از اين رساله بيش از اين بدست نيامد.

رسالة حقيقت محمديه



# بسمالله الرحمن الرحيم و به نستعين ١

چون حصول مراتب سلوك و درجات سالكين و منازل سائرين و مناهل واصلين متوقف به ارشاد مرشدين و هدايت هادين است، لهذا ادلك در بيان معنى مرشد و هادى واثبات وجود او، شروع كنيم، و على الله التوكّل و به الاعتصام.

# [1] قسمة عقليّة في كلمة فلسفية

بدانكه موجود به حسب تقسيم عقل مطابق قواعد فلاسفة متألهين قدست اسرارهم بر چهار قسم است: ناقص و مستكفى و تام و فوق التمام. ٢

ناقص موجودی بود که کمالات او در او موجود نباشد، لکن او را قوّهٔ آن کمالات حاصل بود و ممکن باشد که رفته رفته آن کمالات بواسطه حصول استعدادات در او موجود شود، لکن حصول آن استعدادات به معدّاتی خارج از ذات او و مبائن از مقوّمات

۱. في اوّل «س»

<sup>«</sup>بسم الله الرحمن الرحيم، هذه رسالة من رسائل الحكيم الالهى و الخبير بحقائق الاشياء كما هو رئيس اهل العقل، المدرس للعلوم الحكمية، المؤيد بالفيوضات العلية، آقاعلى المدرس دام ظلّه العالى على مفارق الداني و العالى .»

٢. راجع الهيات الشفاء، المقالة الرابعة، الفصل الثالث في التام و الناقص و مافوق التمام و في الكل و في الجميع، صفحه ١٨٤٠ .
 ١٩١ . و تعليقات صدر المتألهين على الهيات الشفاء، صفحه ١٧٥٠ .

۳.استكمالات(س).

ذات او منوط باشد، مثل صور حسیة قائمهٔ به مواد جسمیه به آن جهت که صورند و به آن اعتبار که مقدم بر موادند. به عبارت دیگر به آن جهت که از نشئهٔ دهر و ثباتند نه به آن جهت که از نشئهٔ زمان و تجددند.

مستکفی موجودی که کمالات او در او در ابتدای فطرت موجود نباشد، به حصول استعدادات، از مبدء صور و فیاض خیرات بر او افاضه شود، لکن در حصول استعدادات به معدّاتی خارج از ذات خود و اسبابی مبائن از مقوّمات نفس خود محتاج نباشد، بلکه در استکمال کمالات به ذات خود و به باطن ذات و به باطن باطن، تا به آخر باطن و به مقوّم ذات و مقوّم مقوّم تا به آخر مقوم مستکفی بود.

## [2]استقاد عرشي

تلك البواطن و المقومات بعضها فوق بعض في سلسلة التصاعد، الى ان ينتهى الى باطن و مقوم ليس فيه باطن و مقوم، و هو باطن البواطن و مقوم المقومات و ربّ الارباب و مسبّب الاسباب، و بعضها دون بعض في سلسلة التنازل، الى ان ينتهى الى باطن و مقوم ليس دونه باطن و مقوم.

والاشياء المتسلسلة طولاً المرتبة وجوداً، متصلة ذاتاً منفصلة حداً، اذالتسلسل الوجودى الطولى متقوم بنوع من التوحد الذى لا يعرفه الا الموحدون. قال امام الموحدين عليه السلام: «توحيده تمييزه عن خلقه، وحكم التمييز بينونة صفة لا بينونة عزلة.» مع انالحق سبحانه بذاته منز ه عن خلقه ليس له مع مادونه حلول و لااتحاد، اذ بينونة الصفة اشد انحاء البينونة، فان صفات الوجودات و عوارضها عين ذواتها. فبينونة الصفة بوجه يرجع الى بينونة الذات. ماللتراب و رب الارباب. فهو سبحانه برئ عن شوائب خلقه، و خلقه محجوب عن مشاهدة كنهه، مع ان الكسر مرائى بوحدته و مجالى لباطنه. «سنريهم آياتنا فى الآفاق و

١. استقاد: ذل و خضع، استقادله: انقادله (المنجد).

۲. الطبرسی، الاحتجاج، احتجاجات امیر المؤمنین (ع) فی التوحید، ج ۱ ص ۴۷۵. و عنه بحار الانوار، کتاب التوحید،
 الباب الرابع، الحدیث ۷، ج ۴ ص ۲۵۳.

۳. كذافي سوم.

في انفسهم حتّى يتبيّن لهم انه الحّق.»`

قال صلّى الله عليه و آله و سلّم. في خطبة الغدير: «الحمدلله الذي علافي توحده، و دنا في تفرده، و جلّ في سلطانه، و عظم في اركانه، و احاط بكل شئى علماً، وهو في مكانه [...] الذي ملأ الدهر قدسه، والذي يغشى الابدنوره.» والخطبة طويلة، و فيها دقائق التوحيد، نقلنا منها ما احتجنا اليه.

تأمل في قوله صلّى الله عليه و آله «ملأ الدهر قدسه» كيف قال بسريان قدسه، مع انّ القدس يأبي عن السريان، فافهم هذه، ان كنت تفهم و الآفاجعلها موضوعة لفهم الهله.

### [3] تمثيل

مستکفی عالم نفوس حیوانیه است از آن جهت که صور مثالیه و اشباح محجوبه اند<sup>۵</sup> و آنها را تعلّق به مواد لطیفه است، که مناسب تجر د آنهاست، و جهت قو ه در آن مواد و در جهت فعلیّت مستهلك و از کمال ضعف در کمال لطافت است، چنانکه قو هٔ خیال از ماد مجسمانیه که محل صورت جسمیه است مجر دو مر تفع است، لکن مناسب نشئهٔ خود از اینجا که به گوهر متحرك و به ذات قابل صور خیالیّة متجدّده است، او را قوهٔ حرکت در جوهر ذات خود و خروج از قوهٔ صور خیالیّة به فعلیّت و حصول آنها حاصل است، و جمیع الجهات قو ه از او مر تفع است، مگر قوهٔ مراتب و در جات جوهر خیال و تجدّدات صور خیالیّه و در این باب به ذوات او ضاعند متصور نیست.

۱. فصلت/۵۳.

۲. الطبرسي، احتجاج، احتجاج النبي (ص) يوم الغدير، ج ۱ ص ۱۳۸ ـ ۱۴۰.

و المجلسي، بحار الانوار، تاريخ امير المؤمنين (ع)، الباب ٥٢، الحديث ٨٤، ج ٣٧ ص ٢٠٢ و ٢٠٥.

٣. يأتي (سوم).

۴. تفهم (س)، بفهم (م).

۵. كذافي سوم.

۶. آنجا (م).

٧. ذات (م).

مثال دیگر: نفوس فلکیه و ملائکه مدبّرهٔ سماویّه است، زیرا که آن نفوس نیز از بابت لطافت موادّ بلکه ابدان در خروج از قوّه به فعلیّت در تحولات داتیه و حر کات شوقیه به مبادی ذاتیه و مقومات باطینه عقلیه بلکه الهیه اکتفا کند.

مثال ديگر نفوس انبياء عليهم السلام است كه از جهت لطافت تركيب عناصر و اعتدال مزاج و طهارت طينت در حصول كمالات نفسانيه و خصائل مرضيه و معارف عقلية الهيه به افاضة مبدء المبادى و استعداد ذاتى مستكفى بوده اندبا اختلاف در جات نفوس قدسيّهٔ ايشان در عروج به مراتب باطن و وصول به مدارج حقائق. و لقد فضّلنا بعض النّبيين على بعض معض تخصوص حضرت خاتم انبياء عليه آلاف التحية و الثناء كه در تكميل نفس قدسية خود از خارجى بشرى در هيچ علمى از علوم استفاده نفر موده بود.

«یکادزیتها یضئی و لولم تمسسه نار» "نفس ناطقهٔ قدسیهٔ آن بزرگوار در اضائه و اشراق صور علمیهٔ ربانیه و معارف الهیهٔ سبحانیهٔ پروردگار خود که در مرآت قلب معنوی آن بزرگوار مثل پرتو آفتاب که در آیینهٔ صافی از کدورات ظاهر گردیده بود، اکتفا فرموده بود و انواع معارف الهیه و حکم ربانیه از منبع قلب معنوی و نفس ناطقه آن حضرت در لسان معجز بیانش جاری بود. «یا ایهاالذین آمنو صلّواعلیه و سلّمواتسلیما». م

تامه موجودی بود که از همه قوّه که از جهت قوّهٔ خارجه و امکان استعدادی خالی باشد و او را حالت انتظاری در حصول کمالات نباشد، بلکه جمیع کمالات او که به حسب قوّهٔ عقلیه و امکان ذاتی قابل آنها است و حصول آن کمالات در او ممکن است و ممتنع نیست در اوّل وجود و فطرت اوّلی به افاضهٔ اصل وجود او به نحوی از تبعیّت به حسب مفهوم و عنوان و بطوری از اتّحاد بلکه عینیت به حسب مصداق و حقیقت بر او اضافه شود.

۱. تحویلات(س).

٢. الاسراء / ٥٥.

٣. النور /٣٥.

۴. فرموده است بوجود (س).

۵. الاحزا*ب/۵*۶.

۶. تثبیت (س).

مثال او مفارقات محضه و مجردات صرفة و عقول شامخه است كه در لسان نبوت و ولايت به كروبيين و اهل جبروت معروفند.

### [4] توضيح و انارة

موجودات نشأة باطن كه به جواهر ملكوتيه موسومند، بر دو قسمند:

قسم اوّل: موجودی است که از جهت قوهٔ او در اصل وجودو شدت او در کمالات موجود [بما] هو موجود، اور اتعلقی نه حلولی و نه تدبیری به عالم اجسام می باشدیعنی نه در اصل وجود به اجسام متعلق باشد و چنان که صور طبیعیه راست، و نه در صدور افعال و تدبیر که به آنها محتاج باشد در خروج از قوّه به فعل و در عروج از نقص به کمال، چنان که نفوس ناقصه است به آن جهت که نفوس ناقصه اند و این قسم از موجودات ملکوتیه را کروبیین نامند.

و اینان دو طائفهاند:

طائفهٔ اولی را مسبحون گویند که از نهایت قرب و صال و کمال اتصال و شدت صفای مرآت ذات و مجلای و جود مستغرق می باشند، و در مشاهده ملکه بحار و احدیت بجز محدیت و اله، و حیر انند در ملاحظهٔ اضائه نور جمال شمس حقیقت صمدیت، و مستهلکند در انارهٔ سطوت جلال و قاهریت، و متواضعند در تحت علو جبروت سلطنت و کبریائیت و لهذا اینان را به غیر ذات حق و صفات و اسماء او التفاتی نیست، حتی آنان که آلز ذات خود و صفات خود نیز غافلند.

و در بيان شأن ايشان أرسول خدا فرموده است: ان لله تعالى الرضا بيضاءً و مسيرة الشمس فيها [ثلاثون] يوماً مثل ايام الدنيا ثلاثين مرة مشحونة خلقا لا يعلمون [ان الله خلق

۱. متفرق (س).

۲. كذافي سوم.

٣. مستهلك (س).

۴. آنکه(سوم).

۵. و در بیان ایشان (س).

۶. كلمة «تعالى» غيرموجودفي «م».

٧. ومسيرة الشمس فيها يوم (م).

السماوات والارض و لايعلمون] ان الله خلق آدم و ابليس.» ١

و طائفهٔ ثانیه را خداوند ایجاد فرمود تاوسائط جودو رحمت و حجب جلال و عظمت او باشند و صفت ربوبیت به مظاهر و جودات آنها ظاهر گردد. پس<sup>۲</sup> این طائفه را التفات تربیت مادون خود است، بخلاف طائفة اولی .

و این هر دو طائفه شریکند در اینکه نه در اصل وجود و نه در کمالات وجود بجز خداوند به شیئی از ایشان محتاج نیستند و ممتازند به اینکه طائفه اولی چنان مستغر قند در بحر مشاهدهٔ جمال ازلی، که التفات به تربیت مادون خود نیز ندارند، با اینکه حقیقت تربیت و ظهور ربوبیت در آنها اقوی است، زیرا که ربوبیت آنها در ربوبیت حق فانی است و اینان را در لسان حکمت الهیه «عقول طولیه» نامند. و طائفهٔ ثانیه به تربیت مادون خود التفات دارند و در لسان حکمت الهیه «عقول طولیه» نامند. و طائفهٔ ثانیه به تربیت مادون خود التفات دارند و در زبان حکمت بیان افلاطون الهی به مثل الهیه مذکور، و در زبان دیگر ان که پس از افلاطون زبان حکمت بیان افلاطون الهی به مثل الهیه مذکور، و در زبان دیگر ان که پس از افلاطون بوده اند، به «مثل افلاطونیه» مشهور ند. و التفات اینان به ربوبیت مادون خود از جهت آن زیرا که وجود امکانی هر چه از جهت اطلاق و افاضه دور شوند، جهت فناء و استهلاك از او ضعیف شود و بقای بحق فتور یابد، زیرا که فنای وجود امکانی و بقای او در مشاهدهٔ جمال و خلال حق ناشی از صفای اوست، و صفای او ناشی از قوت اوست، لهذا هر چه وجود امکانی جوق اکمل باشد.

از اینجاست که ولایت هر نبی بر نبوت او مقدم است و از مقام نبوت او اعلاست، زیرا که حقیقت ولایت متقدم به مجرد فنای ماسوی است از نظر مشهود عارف سالك که ملازم است با بقای او به صفات حق، اگر فنا فنای در صفات بود و یا بقای بحق اگر فنای او فنای در

۱. ابن ابى جمهو الاحسابي، عو الى اللئالى العزيزية فى الاحاديث النبوية، الجملة الثانية من الخاتمة، الحديث ١۴۴، ب١٠، ص ٠٠٠ قريب بها فى بحار الانوار كتاب السماء و العالم، باب العوالم، الحديث ٣٣ و ٣٤، ب٥٧ ص ٣٤٨ و ٣٤٩.

۲. کردو یقال(س).

۳. دلیل (س).

۴. «احد» او «اجل» (م).

ذات باشد . پس ولایت ملازم فناست که عبارت از عدم التفات سالك عارف است بماسوی . و هم ملازم بقا است که عبارت از انحصار مشاهده اوست در آثار حق، اگر فنا فنای در آثار باشد . و یا در افعال حق اگر فنای او فنای در افعال باشد ، یا در صفات حق اگر فنای او فنای صفات باشد ، و یا در ذات حق اگر فنای او فنای در ذات باشد .

پسولایت مسافرت است از خلق به سوی حق و سیر در حق است به حق. مسافرت از حق فنا است و سیر در حق بقا است، و حقیقت نبوت متقوم است به مسافرت از حق به سوی خلق و سیر در خلق به حق . ببین تفاوت ره از کجاست تا بکجا. ما للتراب و رب الارباب.

از اینجاست که حضرت خاتم الانبیاء علیه آلاف التحیة والثناء فرموده اند: «لی مع الله وقت لایسعنی فیه ملك مقرب و لا نبی مرسل. ۲» زیرا که از این بیان معجز تو أمان مستفاد می شود که آن حضرت خود نیز به حسب مقام نبوت و رسالت در آن مقام راه نداشته اند، بلکه به اعتبار ملکیت و قرب نیز در هر دو از آن حضرت موجود بوده است، آن وقت را واجد نبوده اند، زیرا که ملك چنانکه صاحب قاموس از بعضی اهل لغت نقل کرده است مأخوذ از الو که بمعنی رسالت است و مفهوم قرب ملازم انفصال است و مفهوم معیت ملازم اتصال. و آن وقت به حسب مفاد بیان معجز تو أمان آن حضرت به معیت حاصل بوده است نه به مجرد قرب.

قسم دوم: موجودی است که در اصل وجود فطرت اولی از تعلق حلولی بماده مبری است، و لکن از آنجا که کمالات او به حسب اصل وجود او حاصل نیست و ممکن است که با اسباب داخلیة یا خارجیه و تدابیر کلیه عقلیة و جزئیهٔ خیالیه و صدور اعمال باطنیهٔ نفسانیه و ظاهریهٔ بدنیه بو اسطهٔ قوای محرکه باعثه و محرکهٔ فاعله آن کمالات را تحصیل نماید.

۱. از (س).

٢٠ ذكره السيد حيدراآملي في مقدمة جامع الاسرار و منبع الانوار ص ٢٧؛ و صدرالمتألهين في الاسفار، ج٤ ص ٢٨٥ و
 ٣٤٨ و ج ٩ ص ٨٥. ذكره المجلسي في بحار الانوار، كتاب الصلوة، الباب الثاني، ذيل توضيحات الحديث الاول، ج ٨٢ ص ٣٤٣ . لم اعثر عليه بعنوان الرواية في الجوامع الروائية. في اللؤلؤ المرصوع ص ٤٤: «يذكره الصوفيه كثيراً و لم ارمن نبه اليه و معناه صحيح و فيه ايماء الى مقام الاستغراق باللقاء المعبر عنه بالمحو و الفناء.»

٣. مجدالدين الفيروز آبادى، القاموس المحيط، باب الكاف، ج٣ ص١٩٣.

تعلیقی تدبیری و افتقاری فعلی او را بمادهٔ طبیعیهٔ بدنیه و محل طبیعی حاصل است که به اعداد در جات متجدده که آن همه را به حرکات جوهریهٔ ذاتیه و حرکات عرضیه ثابت است از مبده خیرات و کمالات و آن خیرات و کمالات که او را حاصل نیست استفاضه و استکمال نماید تا سیمرغ عقل نظری از حضیض قوه صور علمیه به اوج فعلیت الصور پرواز کند و به نزول رقیقه و عکسی از حقیقتی از حقائق تامهٔ عقلیه شامخه در مراتب ذات او آن حقیقت تامه را به حکایت آن رقیقه و عکس از دور مشاهده نماید و به فعلیت اتحاد با آن رقیقه پس از مباینت و قوهٔ اتحاد به آن حقیقت تامه کامله شبیه شود.

و شاهباز عقل عملی از ارض نقصان و فقدان اخلاق مرضیه بسماء کمال و وجدان خصلتی از خصائل حمیده نفسانیه و یا خلقی از اخلاق حسنهٔ الهیه و یا تجلی الهی از اسماء ذاتیه بصورت فعل و ربوبیت طیر ان نموده، مصدوقه «تخلقوا باخلاق الله» شود، و به انشراح بیت صدر و انفتاح باب قلب از ظلمات تعینات عوالم نفسانیه به انوار اطلاقات منازل روحانیه فائز کرد و در وصف و شرح این قسم از موجود خاتم اوصیاء علیه آلاف التحیة و الثناء چنانکه در کتاب درر و غرر روایت شده است، در جواب سؤال از عالم علوی فرموده است: «صور عاریة عن المواد عالیة عن القوة و الاستعداد، تجلی لها ربها فاشر قت و طالعها متلاً لات و القی فی هویاتها مثاله، فاظهر عنها افعاله بارقة باقریة هی گ

و في وصف هذاالموجودالكريم ايضا مافي الاصول [من] الكافي عن ابي جعفر

١. الخير ات(س).

۲. سبأ (س).

۳. لم اعثر علیه فی الجوامع الرواثیة ، استند الیه صدر المتألهین فی اسفاره عن النبی(ص) ج ۱، ص ۲۱، و الفیض الکاشانی فی علم الیقین، ج ۲ ص ۲۰۲ و السبزواری فی شرح دعاء الصباح، ص ۸۷.

۴. نور (س).

عبارة «بارقة باقرية» غيرموجود في غرر الحكم و درر الكلم.

٤. عبدالواحد بن محمد تميمي الآمدي، غرر الحكم و درر الكلم، حرف الصاد، حديث ٥٨٨٥.

راجع شرح جمال الدین محمد الخوانساری برغر رالحکم و در رالکلم، ج ۴ ص ۲۱۸ ـ ۲۲۲ . قال آقا جمال: «این کلام مؤید چندین اصل از اصول حکما می تواند باشد، نهایت نسبت آن به حضرت صلوات الله و سلامه علیه ثابت نیست، بلکه گمان فقیر این است که کلام یکی از حکما بوده که بعضی برای ترویج آن نسبت به آن حضرت داده است و الله تعالی یعلم».

عليه السلام قال: «لما خلق الله العقل استنطقه ثم قال له: اقبل. ثم قال له: ادبر. ثم قال: و عزتى و جلالى ماخلقت خلقاً هو احب الى منك[...] اياك آمر و اياك انهى و اياك اعاقب و اياك اثيب.»\

يعنى لماظهر الحق الثانى الامكانى والفيض المقدس بذاته عن شوائب التعينات الامكانية عن الحق الاول الوجوبى يتعين بتعين الاول من التعينات الامكانية . فلما كانهو ظهور الحق الاول المتصف بالقدس والاطلاق عن التعينات اذظهور كل شئ بماهو ظهوره وحكاية عنه والحكاية بماهى حكاية كاشفة عمايحكى عنه خاصة بحال نفسها، ولما كان ظهور الحق فعله و فعله منحط عن مقامه سبحانه ولذلك يتصف بذاته بالامكان لازم جدا من الحدود الامكانية وتعينا من التعينات الامرية او الخلقية فتعين ، او لاطلاقه بتعين امكانى هو اضعف التعينات، و منه الى تعين آكدوهكذا الى ان ينتهى الى ما لا اتم منه فى التعين حكماً فكلما نزل الوجود ضعف الاطلاق الى اضعف الاطلاقات وقوى التعين الى اقوى التيعنات اذ لاطفرة فى الحركة عرضاً ولاطولاً ، نزولاً ولاصعوداً . والحكم فى جميع المراتب تابعة لعنصر الغالب، فاذا غلب الاطلاق غلب حكمه و اذا غلب التعين فهكذا و فى المتساويين لاغالب ولامغلوب .

و معيار شرف الوجود قربه بالحق و ميزان قربه قوة اطلاق الظهور فيه كما ان معيار خسته معيار شرف الوجود، الاطلاقى خسته معن الحق و ميزان بعده قوة التعين فيه، فالمرتبة الاولى من الوجود، الاطلاقى الامكانى لكونها متعينة بتعين ماضعف التعينات لانه ادونها لكون حكم الاطلاق فيها ظاهر عالماً معيث يكون الحكم المتعين معنده خفياً مستهلكا في المظهر لها للاتم و

١. الكليني، الاصول من الكافي، كتاب العقل و الجهل، الحديث الاول، ج ١ ص ١٠.

٢. الشأني(س)،

٣. حاجته لحال (س).

۴. كلمة «حكماً» غير موجود في «م».

٥. خسّة الوجود (م).

۶. بتعيّن امر (س).

٧. غالباً (م).

٨. حكم التعيين (م).

٩. حقّاً (م).

اتم المظاهر فاطلاقها بعينه هو التخلّق باخلاق الله كلها التي هي صفاته الذاتية سبحانه العالم ذاتاً والذاتية ظهوراً في تلك المرتبة الشامخة و هو ايضاً ايتاء جو امع الحكم التي هي اسمائه الذاتية كانه اصلاً و آثار تلك الاسماء، و مرّ بيانها التي هي الاعيان الثبوتية الامكانية الثانية في صقع من العلم الازلى الكمالي بضرب من التبعية لحضرة تلك الاسماء فرعاً و لحضرة الصفات الجامعه لتلك الاسماء او لحضرة الذات التي هي مجمع جو امع الصفات والاسماء فتلك السماء الطهور الاطلاقي مجلاة لجو امع الصفات مرأة لمجامع الاسماء مشكوة لحقائق الاعيان فهي المختلفة باطلاقه سبحانه المتحققة باسمائه المستبعة للاعيان التابعة لتلك الاسماء، و كل ذلك بوجه الوجيه هذا الظهور أو النزول. المستبعة للاعيان التابعة لتلك الاسماء، و كل ذلك بوجه الوجيه هذا الظهور أو النزول. قال صلى الله عليه و آله: «او تيت جو امع الحكم» و «بعث لا تمم مكارم الاخلاق» أ. فتلك المرتبة الشامخة اي المرتبة المحمدية (ص) البدوية و هي نفس هذا الظهور الاطلاقي المتعين بذلك التعين. « و بالحق انزلناه و بالحق نزل. » و يسمى هذا الظهور بالحق المتعين بذلك المحمدية و عرش الوجود، كما يسمى تلك الحقيقة المتعينة بالحقيقة المحمدية (ص) البدوية والركن الابيض، فان لهذا العرش اركان بالحقيقة المحمدية (ص) البدوية والدرة البيضاء والركن الابيض، فان لهذا العرش اركان الربعة و :

۱. الثابته (س).

۲. باخلاقه (م).

۳. كذا في «س»، و في «م» الوحد.

۴. ذالظهور (سوم).

۵. ينقل هذاالحديث بالفاظ ثلاثة: او تيت جوامع الكلم، اعطيت جوامع الكلم، و بعثت بجوامع الكلم. نقلها مسلم و البخارى
 و احمد بن الحنبل و ايضاً الآجرى في كتاب الشريعة و محيى الدين بن العربي في التجليات الالهية.

٩. مسندالبزاز، ج ٢ ص ٣٨١، موطأمالك ج ٣ ص ٩٧، مجمع الزوائدج ٩ ص ١٥، الدر المنتثرة ص ١١٩، كنز العمال الحديث ٥٢١٧؛ و من الامامية الطبرسي في مجمع البيان ذيل آية ۴ من سورة القلم، و الفيض الكاشاني في المحجة البيضاءج ۴ ص ١٢١، و علم اليقين ج ١ ص ٤٣٩.

٧. الاسراء/١٠٥.

٨. عوالى اللثالى، الجملة الثانية من الخاتمة، الحديث ١٩٠، ج ۴ ص ٩٩ و عنه البحار، كتاب العقل والجهل، الباب الثانى،
 الحديث ٧، ج ١ ص ٩٧؛ و ايضاً في البحار، كتاب الامامة، الباب الاول، الحديث ٨٨، ج ٢٥ ص ٢٢.

٩. راجع المجلد الاوَّل لهذه المجموعة، تعليقات الاسفار، التعليقة ٨٩٣ ص ٤٠٧\_ ٩٠٠ و بدايع الحكم ص ١٠٧\_ ١٠٧.

اولها الركن الابيض المسمى بعقل الكل، «اول ماخلقه الله العقل» أو بالقلم الاعلى، «اول ماخلقه الله القلم» أو بالدرة البيضاء وبالمحمدية البيضاء والدهر الايمن الاعلى و العرش المجيد.

«ثانيهما، الركن الاصفر المسمى بنفس الكل والدرة الصفراء والعلوية العلياء و ذات الله العلياء و شجرة طوبى و سدرة المنتهى و الدهر الايمن والعرش الكريم، و قدسمى سيدنا و امامنا السيد السجاد عليه السلام «خالق العباد» في صحيفته في دعاء له (ع) «في دفاع كيد الاعداء ورد بأسهم» الركن الاول بالمحمدية الرفيعة والثاني بالعلوية البيضاء و حيث قال: «اللهم اني اتقرب اليك بالمحمدية الرفيعة والعلوية البيضاء واتوجه اليك بها ان تعيذني من شركذا و كذا. "»

ثالثها: الركن الاخضر المسمى بخيال الكل والمثال الكل والدرة الخضراء والدهر الايسر الاعلى و عرش الرحمن.

رابعها: الركن الاحمر المسمى بالدرة الحمراء و طبيعة الكل والدهر الايسر الاسفل والعرش الجسماني و قديسمى تلك الحقيقة المتعينة التي هي الركن الابيض بالعقل «أول ما خلق الله العقل» و قديسمى بالروح. قال مولانا امام الموحدين عليه السلام: «الروح ملك من الملائكة له سبعون الف وجه و لكل وجه سبعون الف لسان و لكل لسان سبعون الف لغة، يسبح الله بتلك اللغات كلها، و يخلق الله من كل تسبيحة ملكا يطير مع الملائكة الى يوم القيامة. » و هذا الروح كما يؤمى اليه بل يدل عليه قوله (ع): «أول موجود الكروبيين

١. عوالى اللئالى، الحديث ١٤١، ج٤ ص ٩٩، و عنه البحار، كتاب العقل و الجهل، الحديث ٨ ج ١ ص ٩٧، و المحجة البيضاء، كتاب شرح عجائب العقل، بيان معنى النفس و الروح و العقل و القلب، ج ٥ ص٧.

٢. مسند احسم دبن حنبل ج ٥ ص ٣١٧، سنن ابى داودج ٢ ص ۴١٣، سنن ترمذى ج ٣ ١٣١، مست لرك حاكم ج ٢ ص ۴٩٨، تاريخ بغدادج ١٣ ص ٣٠٠. و اما من طريق الخاصة: «إن الله خلق العقل و هو اول خلق خلقه من الروحانيين». البرقى، المحاسن، كتاب مصابيح الظلم، الباب الاول، الحديث ٢٢، ج ١ ص ١٩٤، و ابن شعبة البحراني، تحف العقول عن آل الرسول، وصية الإمام الكاظم (ع) ص ٢٠٠، الصدوق، الخصال، ابواب السبعين و مافوقه، الحديث ١٦، ج ٢ ص ٥٨٩، و عند البحارج ١، ص ١٠٩، الحديث السابع. و بحار الانوارج ١ ص ١٠٩.

٣. الصحيفة السجادية، الدعاء التاسع و الاربعون، الفقرة ١٤.

٤. مرّ مصادر هذا الحديث آنفاً.

٥. بحار الانوار، كتاب السماء و العالم، الباب ٢٣، الحديث ٨٥، ج ٥٩، ص ٢٢٢.

الذين اخرهم بروح القدس المتعلق بعرش الرحمن المدبر للعرش الجسماني المعدوم من حوامله المعروف بجبر ائيل.» فان «سبعين الف وجه» اشارة الى درجات عالم الروح طولاً وعرضاً. وسبعين الف لغة اشارة الى مراتب كل عالم من عوالم الطبع من الآباء والامهات وصور الكائنات المركبة المتولدة من ازدواج الآباء العلوية والامهات السفلية، فان كل عالم من عوالم الطبع متحركة بذاته متجددة بنفسه متفرقة بجوهره، نزلت مراتب فرقه من جهة جمع نفساني هو فوقه و حافظه و مقامه و مقيمه كاللسان بالنسبة الى الالفاظ واللغات و كل مرتبة نازلة العوالم النفسية من جهة دهرها و اتصالها بعالم العقل و العوالم الطبيعية من جهة ثباتها و اتصالها بثبات عالم النفس و بقائها. «وسبعين الف لغة» اشارة الى مراتب كل عالم من العوالم النفسية من جهة تجدده في جوهره و حركته في ذاته.

و كل عالم من العوالم النفسية من جهة تجدده في جوهره وحركته في ذاته و كل عالم من العوالم الطبيعية من جهة دثوره في نفسه و تحوله في اصله من الآباء العلوية والامهات السفلية و صور الكائنات المركبة المتولدة من ازدواج الآباء والامهات. قال: كل عالم من العوالم النفسية والطبيعية متحرك بذاته متجدد بنفسه متفرق بجوهره نزلت جهة فرقه من العوالم النفسية والطبيعية متحرك بذاته متجدد بنفسه متفرق بجوهره نزلت جهة فرقه من العات جهة جمع عقلى او نفسي هي فوقه و حافظه و مقامه و مقيمه كاللسان بالنسبة الى اللغات القائمة به و ان كان بين القيامين فرقان عظيم . و كل مرتبة فرقية تجددية يرجع الى جهة جمعه و حافظه و حافظه معه التي هي جهته العليا المنزهة من النقص التجددي والضعف الانصرامي و ليست هي الامرتبة من الملكوت و ملك من الملائكة المدبرة و هم لتنزههم و تقدسهم في ذواتهم مظاهر اسم السبوح والقدوس، فمفاد كل لغة و مؤداه هو تسبيحه سبحانه مع ان كل مرتبة من مراتب التجددات لنقصه كاشفة عن تنزه الحق سبحانه عن نقائصها و امتناعه عن اتحاده معها و حلوله فيها و تكافؤه.

قال امام الموحدين (ع) في خطبة له عند بيانه لتجليه سبحانه للقوى والمشاعر: «تجلى لهابها و بها امتنع عنها» \ و من النفوس المدبرات العلويات السماويات والنفوس الصاعدات السفليات الارضيات التى تصعد الى مدارج السعادات بالاعمال الصالحة و الخصال المرضية

١. نهج البلاغة، الخطبة ١٨٥، ص ٢٤٩.

«اليه يصعدالكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه» وهاتان الكائنتان كلتاهما يسبّحان له تعالى بالارادة والاختيار مع الضابط ايضاً مطابقاً للتسبيح الفطرى والتنزيه الجبلى وقد يسمى باسماء اخريطول ذكرها.

قوله(ع) «استنطقه» اى جعله ناطقاً ينطق يناسب مقامه الشامخ، اذا طلب منه النطق الصورى الكونى طلبا ايجابياً، فنزله من جبروته الى ملكوته ثم الى ناسوته، فتصير ناطقاً بالالفاظ والعبارات الناسوتية ينطق بمايومى اليه هداية للعباد. اما طريق الهداية و ارشادهم الى سبيل الرشاد اوطلب منه طلباً ايجابياً كونه منطقة و دائرة تدور على كرة الامكان بانز اله من العقل الى الهيولى و منها الى العقل فيصل بوجود البدو بالختم فيختم الوجود الامكانى به كمابد عمنه. ولنعم ماقيل:

دوسرقوس حلقة هستى به حقيقت بهم توپيوستى

قال (ص): «نحن الآخرون السابقون» أيعنى نحن الآخرون صعوداً، سابقونا اى الاولون نزولاً، و انمانسب الى ذواتهم الآخرية والاولية و ترك الاوسط مع ان انوارهم منبسطة واشعتهم سارية كما شوهدمن سريان نوره (ص) فى كل آبائه وامهاته. بل نوره مع كل نبى لان تشخص كل شخص بصورته الاخيرة الشخصية كما ان تنوع كل نوع بصورته الاخيرة النوعية خارجاً و تفضله و نقصه بالفصل الاخير ذهناً أوالصورة الاخيرة فى الانسان سواء كان انسانا صغيراً او كبيراً هو العقل و ان كان العقل فى الانسان الكبير مقدماً، فان المراد بالصورة الاخيرة هو صورة الصورة الصورة الاخيرة بملاحظة الشروع والاخذ من الجنس والعموم الى الفصل والخصوص. فان الصورة الاخيرة بجميع الصور التى دونها من الجنس والعموم الى الفصل والخصوص. فان الصورة الاخيرة بجميع الصور التى دونها

١. الفاطر / ١٠.

۲. كلمة «مطابقاً» غير موجود في «س».

٣. من قول الامام الباقر (ع) في الكافي، ج ١ ص ١٠ الحديث الاول من كتاب العقل و اجهل، مرّ.

۴ . او (م)؛ اذ (س) .

۵. وبمانختم (س).

٤. بحار الانوار، عن كشف الغمة في معرفة الاتمة، كتاب تاريخ نبينا (ص)، باب في اسمائه و القابه، الحديث ٤٤، ج١٤ ص١١٨.

۷. کلمة «ای» غیرموجود فی «س».

٨. في «م»: «باطناً غير ذهناً» بدل «ونقصه بالفصل الاغير ذهناً».

٩. لجميع (م).

حاكية بوجه الجمع عماهي عليها من الكمالات والفعليات، فهي كنه حقيقة الشيء والاواسطة ناقصة في ذلك. و انما اتى صلى الله عليه و آله بكلمة «نحن» لا بمجرد كونه متكلما جليلاً شانه التكلم على هذا النحو، بل اشار بذلك الى ان ساير المعصومين (ع) عن ولده ايضاً لهم تلك المرتبة الشامخة و المنزل الرفيع لانهم اظلال نوره، «سايه آرى هر كجا با ذات همر اهى كند.»

قوله (ع): «ثم قال له اقبل فاقبل» اى اقبل من الجبروت الى الملكوت و منه الى حالته الناسوت. ثم «قال له: ادبر» من تلك الحالة التى هى البرزخ بين الوجود و العدم و الرجع الى الوجود البحت الامكانى الذى هو حقيقة حقائق عالم الامكان المحمدى الحتمى التى اشرف موجودات العالم الامكانى لانها سياحة فى درجات سريان المظهر الاتم و تمام الظاهر اجمالاً و جمعاً الذى كان هو لاجل ذلك اشرف الموجودات بدواً فان شرافة كل موجود امكانى بظهور اسماء الحق و صفاته فيه ظهور صفات الشمس فى المرأة مع تنزه الشمس و صفاتها عن الحلول فى المرأة و لا اتحاد بها فتلك الحقيقة الحتمية مكافئة لذلك المظهر الاتم البدوى ومع تكافئها له متحد بها فى العالم الروحى الذى هو عالم الا تحاد مع كونه سباحة فى بحار الوجود نزولاً و صعوداً، فى المظهر الاتم و تمام المظاهر جمعاً و فرقاً بدواً و ختماً.

و يسمى هذه المرتبة بالروح الاعظم الصعودى و قاب قوسين و المقام المحمود و المحمدية البيضاوية الختمية و يسمى مرتبة اطلاقها الظاهر فيها الحاكية عن الحق و صفاته و المحمدية البيضاوية الختمية و يسمى مرتبة اطلاقها الظاهر فيها الحاكية عن الحق و صفاته و السمائه بوجه الاطلاق و الصرافة كما قال صلى الله عليه و الحق» أبالنور المحمدى الختمى و مقام او ادنى و بالوقت المحمدى كما قال صلى الله عليه و آله و سلم: «لى مع الله وقت لا يسعنى فيه ملك مقرب و لا نبى مرسل» و هى بكونها مجمع جوامع المظاهر كان شكلاً للعلم الالهى بذاته و صفاته و اسمائه و الاعيان التابعة فى صقع علمه الازلى الكمالى لاسمائه و تصوراً لعرفانه تعالى الهذه فذاته شكلاً فعلياً لخلقه و علمه الازلى الكمالى لاسمائه و تصوراً لعرفانه تعالى الهذه فذاته شكلاً فعلياً لخلقه و

١. من قول الامام الباقر (ع) في الكافي بر ١ ص ١٠ مر ذكره سابقاً.

۲. صحیح مسلم، ج ۵۴، ص۱۳.

٣. مرَّ تحقيق مصادره في لوائل هذه الرسالة تفصيلاً، فراجع ص ١١٥.

۴. الى هنا تمّ «س» الباقية.

۵. بذاته (م).

تصوراً ظهورياً جامعاً لجوامع الافعال و حاوياً لمجامع الظهورات فهو تمام عرفان الخلق للحق الذي هو غاية غايات الخلق كما قال سبحانه «كنت كنزاً مخفياً فاحببت ان اعرف فخلقت الخلق لكى اعرف» أى كنت بحسب الحضرة الاحدية الغيب المطلق الذي هوالوجود البحت و الهوية الصرفة التي يحكى عنها عنوان الوجود المأخوذ مجرداً عن كل ما يغايره الصفات من عنوانات الصفات و تعبيرات للاسماء و مفهومات الماهيات و للاعيان و حكايات حدود الامكان و الفتور و النقصان. «كنزاً مخفياً» أي جامع لجوامع الصفات الجمالية و جامع النعوت الجلالية، فان مرجع النعوت الجلالية التنزيهية التسبيحية الى الصفات التمجيدية التحميدية و تلك الصفات من عوارض الوجود بماهو وجود و هذا العوارض عين الوجود بحسب حضرة الصفات و يبرهن عليه المتأله. و من ذلك قال سبحانه «مخفياً» فان ماهو عين الغيب المخفى يكون مخفياً بخفاه لايدر كه الابصار و لا يكتنهه الافكار و لا يشاهده البصائر و الاسرار و لا يحيط به العقول علماً و لا القلوب عيناً.

«فاحببت ان اعرف» اى بحسب حضرة الاسماء التى هى الاسباب الآبائية المستنعبة للارباب الامهاتية التى هى الاعيان المساة بالفيض الاقدس فان اسمائه سبحانه تعبيرات له تعالى، قال سيدنا و امامنا الرضا عليه آلاف التحية و الثناء فى الخطبة المشهورة «اسمائه تعبير و الشئ يعرف عند تعبيره. ٢»٢

١. حديث قدسى مشهور عند العرفاء، فبعضهم نقلوه خطاباً من الله تعالى لداود النبى (ع) و بعضهم نقلوه عن رسول الله (ص) عن ربه و في اللؤ لؤ المرصوع: قال ابن تيمية: «ليس من كلام النبي (ص) و لا يعرف له سند صحيح و لاضعيف» و تبعه الزركشي و ابن حجر، و لكن معناه صحيح ظاهر و هو من الصوفية داير . راجع «احاديث مثنوى» باللغة الفارسية لبديع الزمان فروز انفر، ص ٢٩. و في الدرر المنتثرة للسيوطي ص ٩٣: «انه لا اصل له و لم يوجد في الكتب الموضوعة للاحاديث القدسية و الجوامع الروائية.» و قال محيى الدين بن العربي في الفتوحات المكية ج ٢ ص ٣٩٩ «ورد في الحديث الصحيح كشفا الغير الثابت نقلاً عن رسول الله (ص) عن ربّه ...» هذا.

ب استند اليه السيد حيدر الآملي قدس سره في جامع الاسرار و منبع الانوار بعنوان الحديث القدسي كراراً راجع ص ١٠٢، ١٥٩، ١٩٢، ١٩٤، ١٩٩، ٤٣٩، ٤٣٥ و ٤٩٢، ٤٩٦) و ايضاً استند اليه صدرالمتألهين قدس سره في اسفاره ج ٢ ص ٢٨٥ و ج ٤ ص ٣٠١ و الحكيم السبزواري في شرح دعاء الصباح، ص ٥٠ و٢٠٢.

والحكيم المؤسس شرح مفادهذا الحديث في بدايع الحكم، ص ١٠٩. ١١٢.

٢. لم اعثر على هذه العبارة في بحار الانوار.

٣. الى هناتم ما وجد نامن هذه الرسالة.





### [بسمالله الرحمن الرحيم]

# [1]السيدالشريفالجرجاني

السيد المحقق العلامة، السيد المعروف بالشريف. از غايت اشتهار در فضل و كمال، مستغنى از تعريف و توصيف است. در خدمت علامه [قطب الدين] رازى تحصيل معارف فرموده است. و بر شرح شمسية علامه رازى و شرح مطالع آن علامه حواشى نوشته

۱. على بن محمد بن على الحسينى الجرجانى، متولد ۷۴۰ جرجان و متوفى  $^{8}$   $^{8}$  شير از، از مهمترين متكلم فيلسوفان حوزةً عقلى شير از و مشهور به نكته سنجى و دقت نظر در مباحث كلامى و ادبى . براى آسنايى با احوال وى رجوع كنيد به روضة الصفاء ج ۸ ص ۴۵۲ ، ريحانة الادب ج  $^{8}$  ص  $^{8}$  مجالس المؤمنين ج  $^{9}$  ص  $^{8}$  ، ريحانة الادب ج  $^{9}$  ص  $^{8}$  ، مجالس المؤمنين ج  $^{9}$  ص  $^{8}$  ، روضات الجنّات ج  $^{9}$  ص  $^{8}$  ، محال الكنى و الالقاب ج  $^{9}$ 

تطب الدین محمد بن آبی جعفر رازی متوفی ۷۶۶ (یا ۷۷۶)، حکیم، منطقی و فقیه، مهمترین آثار او عبدار تند از المحاکمات، شرح شمسیهٔ کاتبی قزوینی و شرح مطالع الانوار ارموی در منطق، رجوع کنید به روضات الجنات ج ۴، ص ۴۶۵.

۳. رسالة الشمسية تأليف نجم الدين على بن عمر كاتبى قزوينى (متوفى ۴۷۵). تحرير القواعد المنطقية فى شرح الشمسية مير سيد الشمسية مير سيد شريف جرجانى در ضمن يك مجموعه به چاپ رسيده است: شريف جرجانى در ضمن يك مجموعه به چاپ رسيده است:

شروح الشمسية، مجموعة حواش و تعليقات، القطب الرازى، الشريف الجرجانى، العلامة السيالكوتى، العلامة الدسوقى، جلال الدين الدوانى، الشربينى، شركة شمس المشرق للخدمات الثقافية.

۴. مطالع الانوار تألیف قاضی سراج الدین محمودین ابی بکر ارموی (متوفی ۶۸۲). شرح المطالع قطب الدین رازی بنام
لوامع الاسرار فی شرح مطالع الانوار از کتب معتبر منطقی است. حاشیة شرح المطالع میر سید شریف جرجانی به
خط عبدالرحیم (تهران، ۲۹۴ هد.ق) به شیوهٔ چاپ سنگی منتشر شده است.

است، و بر شرح تلخیص ملاسعد تفتازانی که مشهور است به کتاب مطوّل نیز حاشیه نوشته، و بر شرح قدیم تجرید نیز حواشی دارد. ۲ تصانیف او معروف است به نهجی که حاجت به بیان ندارد، ۳ و سید محمد نور بخش ۴ و شیخ محمد معروف به ابن ابی جمهور ۵ به تشیع او گواهی داده اند. ۶

### [2]محمدبن سيد الشريف الجرجاني<sup>7</sup>

السيدالفاضل امير شمس الدين محمّد بن السيد الشريف الجرجاني به حليه فضل و كمال آر استه بو دو در بدايت علوم و درجات فنون سير كرده، و علم فاضل خضر حبلور دي^كه از

۱. تلخیص المفتاح تألیف محمد بن عبدالرحمن معروف به خطیب قزوینی (متوفی ۷۳۹). مسعود بن عمر معروف به
سعدالدین تفتاز انی (متوفی ۷۹۱) دو شرح بر تلخیص المفتاح نوشته است بنامهای المختصر و المطول، که هر دو از
کتب درسی حوزههای علمیه در معانی و بیان و بدیع است. حاشیة المطول میر سید شریف جرجانی در چاپ سنگی
تهران و چاپ حروفی قاهره همراه با متن مطول منتشر شده است.

۲. مراد از شرح قدیم تجرید تسدید العقاید یا تشیید القواعد تألیف شیخ شمس الدین محمودین عبد الرحمن اصفهانی
 (متوفی ۷۴۹) است. این شرح و حاشیهٔ میر سید شریف جرجانی بر آن مخطوط است و منتشر نشده است.

۳. مشهور ترين اثر مير سيد شريف جرجاني «شرح المواقف» است. از ديگر آثار او: التعريفات، حاشية شرح حكمة العين، شرح مفتاح العلوم، حاشيةالكشاف زمخشري، كبرى در منطق، صرف مير، شرح كافيه.

۴. سید محمد بن عبدالله موسوی خراسانی مشهور به نوربخش از عرفای قرن نهم و سلسلهٔ نوربخشیه از فرق صوفیه به او منسوب است. (متولد ۷۹۵ قائن و متوفی ۸۶۹ سولقان). برای آشنایی با احوال وی رجوع کنید به ریحانة الادب ج ۴ ص ۳۴۰، مجالس المؤمنین ص ۴۹۱، ریاض العارفین ص ۱۵۴، طرائق الحقائق ج ۳ ص ۳۰.

۵. محمد بن زين الدين على بن ابر اهيم بن حسن بن ابر اهيم بن ابى جمهور احسابى يا لحصاوى (زنده در ۴ ۹۰) فقيه، محدث و متكلم صوفى مشرب شيعى، صاحب عوالى اللثالى العزيزية فى الاحاديث الدينية و مجلى مر آة المنجى و رسالة الاقطاب الفقهية و الوظائف الدينية على مذهب الامامية. براى آشنايى با احوال وى رجوع كنيد به دائرة المعارف بزرگ اسلامى، ج ۲ ص ۶۳۲-۶۳۷.

۶. قاضى نور الله شوشترى در مجالس المؤمنين ج ۲ ص ۲۱۸ نيز تشيع او را ترجيح داده است. اما صاحب روضات الجنات اين ترجيح را بلادليل دانسته است. ج ۵ ص ۳۰۴.

۷. شمس الدین محمدبن علی فرزند و شاگر دمیر سید شریف جرجانی. از آثار اوست: ترجمهٔ دو رساله منطقی پدرش
یعنی کبری و صغری از فارسی به عربی بنامهای الدرّة والغرّة، تتمیم حواشی پدرش بر المتوسط فی شرح الکافیة، و
مصنف الشرح النفیس علی لرشاد التفتاز انی در نحو، رجوع کنید به روضات الجنات ج ۵ ص ۲۰۱ و ۳۰۴.

۸. شیخ نجم الدین خضر بن محمد بن علی رازی حبلور دی از علمای اوائل صفویه، از آثار اوست: جامع الدرر فی شرح الباب الحادی عشر، مفتاح الغرر که منتخب شرح قبلی است، جامع الاصول فی شرح ترجمة رسالة الفصول محقق

شاگردان اوست، در خطبهٔ شرح نهج المستر شدین ابه صحت اعتقاد و تشیع میر مذکور اشارت فرموده، بجمله همو اره مذهب شیعه را نصرت و یاری می نموده است و از علماء شیعه است.

# [3] جلال الدين محمد الدواني<sup>7</sup>

المولى المحقق و الحكيم البارع الصمدانى، جلال الدين محمّد الدوانى از مشاهير علماء نامدار است، و حاشيه بر شرح مطالع و حاشيه بر شرح تجريد، همچنين بر بسيارى از كتب نوشته است، و در مراتب علوم عقليه به اعلى درجات

طوسى در علم كلام، تحفة المتقين في اصول الدين، و دو كتاب در شرح آثار استادش مير شمس الدين محمد بن على الشريف الجرجاني يعنى كاشف الحقائق في شرح رسالة درة المنطق و جامع الدقائق في شرح رسالة غرة المنطق، القوانين، حقائق العرفان و خلاصة الاصول والميزان و كتاب التوضيح الانور بالحجج الواردة لدفع شبهة الاعور . رجوع كنيد به روضات الجنات ج ٣ ص ٢٤٢، اعيان الشيعه ج ٢٩ ص ٣٤٣ (چاپ اول)، امل الآمل ج ٢ ص ٢٠٠٠.

 ۱. التحقیق المبین فی شرح نهج المستر شدین فی اصول الدین. نهج المستر شدین تألیف علامهٔ حلی و در علم کلام است. شیخ نجم الدین خضر حبلور دی شرح مزجی خود را در سال ۸۲۸ به پایان بر ده است، رجوع کنید به الذریعة ج ۳ ص ۴۸۴.

۲. جلال الدین محمد بن سعد الدین اسعد صدیقی دوانی (۹۰۸۸۳۰) صاحب نظر در فلسفه، منطق و ریاضیات از بزر گترین علمای حوزهٔ عقلی شیر از است. برای آشنایی با احوال وی رجوع کنید به شرح زندگانی جلال الدین دوانی نوشته علی دوانی، و مقدمهٔ دکتر سید احمد تویسر کانی بر ثلاث رسائل دوانی (مشهد، ۱۴۱۷).

۳. الحاشية على شرح المطالع و الحاشية على الحاشية الشريفية على شرح المطالع. محقق دوانى دو حاشيه بر شرح مطالع و حاشيه أن دار ديكى بنام «تنوير المطالع و تبصير المطالع» كه حاشية قديم خوانده مى شود، وى سپس در پاسخ به اشكالات مير صدر الدين دشتكى حاشية ديگرى نوشت بنام «تعويذ المطالع و تبصير المطالع» كه حاشية جديده خوانده مى شود. اين حواشى مخطوط است و منتشر نشده است. رجوع كنيد به الذريعه ج ۴ ص ۲۲۷ و ج ۶ ص ۱۷۴.

الحاشية على تحرير القواعد المنطقية في شرح الشمسية، حاشية دواني بر شرح شمسية قطب الدين رازى، مخطوط،
 رجوع كنيد به الذريعة ج ۶ ص ٣٣. اما حاشية الدواني على حاشية الشريف الجرجاني على شرح القطب در كتاب شروح الشمسية مجموعة حواش و تعليقات منتشر شده است.

۵. محقق دوانی سه حاشیه بر شرح تجرید قوشچی نوشته است که آنها را طبقات جلالیه می نامند. این حواشی که به حاشیهٔ قدیم، حاشیه جدید و حاشیهٔ اجد خوانده می شوند ناظر به حواشی سید سند صدر الدین دشتکی و در پاسخ به آنها به رشتهٔ تحریر در آمده اند. حاشیهٔ قدیم تا اثنای مباحث اجسام فلکیه در سال ۱۳۰۷ هـ. ق در آستانه منتشر شده است. حاشیهٔ جدید تا اثنای مبحث ماهیت، و حاشیهٔ اجد تا مبحث وجود ذهنی نگارش شده است. قسمتی از این حواشی همراه با چاپ سنگی شرح تجرید قوشچی منتشر شده است.

ع. شمارة آثار محقق دوانی به ۸۴ می رسد. فارغ از حواشی فوق الذکر از دیگر آثار او شواکل الحور فی شرح هیاکل النور،
 الزوراه و شرح عقاید عضدی یاد کردنی است.

تحقیق رسیده بوده است و در علم حروف نیز کامل بوده است. بالجملة اشتهار او در فضل و کمال از آن بالاتر است که حاجت به بیان باشد.

در اوائل عمر از روی تقلید به مذهب اهل سنت و جماعت مایل بوده است، و پس از ملاقات حکماء نامدار از آن اعتقاد برگشته و به مذهب تشیع معتقد شده است و رساله ای به زبان پارسی در تشیع خود نوشته است. ۲

### [4] امير صدر الدين محمد الشير ازي (دشتكي)

سعیدالحکماء الموحدین امیر صدر الدین محمد الشیر ازی قدس سره، کنیهٔ او ابو المعالی و لقبش در عصر خود «صدر العلماء» است و در کتب حکمت و کلام به «سید المحققین» معروف است.  $^{0}$  بر بسیاری از کتب منطق مثل «شرح مطالع» و «شرح

ا. صدر المتألهين در اسفار حدود چهل مرتبه آراء او را مورد بحث مفصل قرار داده واز وى با عناوينى از قبيل المحقق الجليل، العلامة الدوانى، هذا النحرير، بعض اجّلة الفضلاء، بعض اجّلة اصحاب البحوث، بعض من اجلة العلماء المتأخرين ياد كرده است.

۲. دوانی در آغاز سنی مذهب بو دو دراصول عقاید طریقهٔ اشعری داشت و لی در پایان به مذهب شیعهٔ امامیه گر اثیده چنانکه
کتاب «نور الهدایة» که تألیف آن به وی منسوب است مؤید این معنی است. تاریخ تألیف نور الهدایة مشخص نیست. اما در
شرح عقاید عضدی که به سال ۹۰۵ (دو سال قبل از وفات وی) تألیف شده، اثری از تشیع وی مشهو دنیست. بعضی بر آنند
که وی بر همان عقاید اشعری پایدار مانده و کتاب نور الهدایه نیز به قطب الدین تبریزی عارف شیعی متعلق است.

<sup>«</sup>نور الهداية» در سال ۱۳۱۱ هـ.ق. به ضميمهٔ خصائص ابن بطريق، و در سال ۱۳۳۲ هـ.ش. به ضميمهٔ شرح زندگاني جلال الدين دواني نوشتهٔ على دواني، و بالاخره در سال ۱۳۶۳ در كتاب الرسائل المختارة للعلامة المحقق الدواني به تصحيح دكتر سيد احمد تويسر كاني در اصفهان منتشر شده است.

۳. متولد ۸۲۸، متوفى ۹۰۳. براى آسنايى با احوال مير صدرالدين دشتكى رجوع كنيد به فارسنامهٔ ناصرى ميرز امحمد
 حسن حسينى فسايى ص ۴۰، مجالس المؤمنين قاضى نور الله شوشترى ص ۳۳۹. رسالهٔ كشف الحقائق
 المحمدية مير غياث الدين منصور دشتكى شير ازى.

۴. ديگر لقب وي صدر الحقيقة بوده است. (مجالس المؤمنين).

۵. در کتب فلسفی علاوه بر سید المدققین از او به «سید سند» نیز تعبیر می شود، رجوع کنید به منظومهٔ حکمت ملاهادی سبزواری: ان بقول السید السناد ترکیب عینیة اتحادی

۶. الحاشية على لوامع الاسرار في شرح مطالع الانوار . از سيد سند دو حاشيه مطالع باقي است: الحاشية القديمة كه در آن آراء محقق دواني را نقد كرده است . و الحاشية الجديدة كه در پاسخ به تعويذ المطالع (الحاشية الجديدة على المطالع) محقق دواني نوشته است . به مجموعه اين دو حاشيه و حواشي سيد سند بر تجريد «الطبقات الصدرية» اطلاق مي شود . رجوع كنيد به الذريعة ج ۶ ص ١٣٥٨.

شمسید» او کتب حکمت و کلام حواشی نوشته است، از آن جمله دو حاشیه بر «شرح تجرید» نوشته است و با ملا جلال الدین دوانی معاصر بوده است .

بر حواشی ملاجلال که بر «شرح تجرید» نوشته است، ایر ادات فرموده است، و چون ایر ادات آن جناب به سمع جلال الدین رسید، جلال الدین حاشیهٔ تازه بر شرح تجرید نوشت و ایر ادات اور اجواب داد، و حاشیهٔ دوم خود را به حاشیهٔ جدید، و حاشیه اولی را به حاشیهٔ قدیم مسمی نمود، و چون جواب جلال الدین به سمع آن جناب رسید، حاشیهٔ دیگر بر شرح تجرید نوشت و آن جوابها را د فرمود، و چون رد آن جوابها به سمع جلال الدین رسید، باز حاشیهٔ دیگر نوشت و آن ردها را جواب فرموده، و آن حاشیه را به «حاشیهٔ اجد» مسمی فرمود.

### [8] امير غياث الدين منصور الشير ازي<sup>6</sup>

نخبةالحكماء وغوثالعلماء الامير غياثالدين منصور الشيرازي ازاكابر اهل

١. الحاشية على تحرير القواعد المنطقية في شرح الشمسية، الذريعة ج ۶ ص ٣٨.٣٧. علاو ١٩ أن سيد سند بر حواشي مير سيد شريف بر شرح شمسيه نيز حاشيه زده است.

۲. غير از حواشى شرح تجريد ديگر آثار سيد المدققين عبار تند از: حاشية الكشاف زمخشرى، حاشية شرح مختصر الاصول ابن حاجب، رساله در حل مغالطة مشهور به جذر اصم، رسالة فى اثبات الواجب و صفاته، رسالة فى الوجود الذهنى، رساله در علم فلاحت، رسالة فارسى معرفت قوس و قزح.

غیاث الدین منصور در بارهٔ آثار پدرش میر صدر الدین محمد دشتکی در رساله کشف الحقائق المحمدیة نوشته است:
«عادت و روش نیکویش این بود که در کتابهایش چیزی را جز آنچه نقطه نظر مختص خودش بود بیان نکند. آنچه را
دیگر ان بیان داشته بودند در کتب خویش نمی آورد، مگر آنکه اولاً آن را به صاحبش نسبت دهد، و سپس نظر خود را
در آن باب بیان کند. به همین دلیل اکثر تألیفاتش را تعلیقه و شرح تشکیل می داد، زیرا در این شیوه، آنچه دیگر ان
درمتون و شروح خود آورده اند، نمی آید. به هر حال، هر چند کتب او کم تعداد تر و کم حجم تر از کتب دیگر علما و
حکمای بزرگ بود، لیکن نکات بکر و منحصر به فرد این کتابها از افادات غیر او بیشتر و مهمتر است، چنانکه این امر
بر کسی که اهل تتبع و انصاف باشد پوشیده نیست.»

٣. الحاشية القديمة على شرح القوشچى على تجريد الاعتقاد، رجوع كنيد به الذريعة ج ٤ ص ١١٧.

۴. الحاشية الجديدة على شرح القوشچى على تجريد الاعتقاد، به اين دو حاشيه و سه حاشية دوانى بر شرح تجريد مجموعاً «طبقات» اطلاق مى شود.

۵. امیر غیاث الدین منصور بن محمد دشتکی شیر ازی متولد ۹۴۶ و متوفی ۹۴۸ . برای آشنایی با احوال وی رجوع کنید
 به فار سنامهٔ ناصری میرز احسن حسینی فسایی ص ۹۳۸ ، روضات الجنات ج ۷ ص ۱۷۶ ، مجالس المؤمنین ج ۲ ص
 ۲۳۲ ، دانشمندان و سخن سر ایان فارس . رکن زادهٔ آدمیت ج ۴ ص ۱۶ .

تحقیق است و در غوامض مسائل در کمال دقت است. ادربیست سالگی از ضبط علوم فارغ گردید، و با علامهٔ دوانی داعیهٔ مناظره داشت، مدتی منصب صدارت داشت، و آخر با شیخ علی بن عبدالعالی روّح روحه در مجلس شاه مباحثه فرمود، و از آنجا که شاه حمایت شیخ را فرمود، آن جناب رنجیده شد، و از منصب صدارت استعفا نمود، و از اصفهان به دار العلم شیر از رفت. "

و تصانیف آن جناب بسیار است، از آن جمله:

[١] رساله در رد اقاویل حجة الاسلام غزالی نوشته است. ۴

[۲] و دو رساله در محاكمه ميان والدخود و جلال الدين دواني نوشته است. ٥

١. صدر المتألهين در اسفار از وى اينگونه ياد مى كند: «سر ابيه المقدس المنصور المؤيد من عالم ملكوت السماء غياث اعاظم السادات و العلماء. (الاسفار، ج ۶ ص ۸۶).

۲. مراد از صدارت تصدی مقام صدر الشریعة بالاترین منصب مذهبی عصر صفوی است. غیاث الدین منصور در او اخر سلطنت شاه اسماعیل صفوی به پیشنهاد و زیرش میرزا شاه حسین، مقام صدارت را پذیرفت. پس از مرگ شاه اسماعیل در ۹۳۰ در زمان سلطنت شاه طهماسب مقام صدارت مشتر کا به غیاث الدین منصور و میر جمال الدین صدر استر آبادی (شارح تهذیب الاصول علامه) و اگذار شد. بدنبال اختلاف نظر آن دو و مراجعت غیاث الدین منصور به شیراز دوباره در سال ۹۳۶ تا ۹۳۸ وی به تنهایی سمت صدر الشریعه را در عصر شاه طهماسب به عهده داشت.

۳. به دنبال دعوت شاه طهماسب از فقهای جبل عامل، محقق کرکی (شیخ علی بن عبدالعالی، متوفی ۹۴۰) به ایر ان آمد و بلندپایه ترین مقام مذهبی آن روز ایر ان شد. پس از مدتی جمعی از علما به عنوان فساد مذهب مورد تعقیب قرار گرفتند. بر اثر سعایت مفسدان جناب غیاث الدین منصور نیز مورد اتهام فساد مذهب واقع شد. اختلاف بین این دو عالم در مسأله قبله به اوج خودرسید. محقق کرکی مدعی شد که قبلهٔ مساجد ایر ان نادرست تعیین شده و می باید از جنوب غربی به جنوب تصحیح شود. غیاث الدین منصور که مذهب صدارت دینی را بر عهده داشت در حضور شاه پاسخ داد: «تغییر مساجد بر وجه صحت بی رسم دائرهٔ هندسی و دانستن بعضی از مسائل هیأت و هندسه صورت بند و شیخ را بر آن اطلاعی نیست.» در این اختلاف شاه جانب محقق کرکی را گرفت لذا غیاث الدین منصور در سال ۹۳۸ در سن ۷۲ سالگی از مقام صدارت استمفا داد و با آزردگی به شیر از باز گشت و تا آخر عمر از سیاست دوری گزید. رجوع کنید به فار سنامه ناصری وقایع سال ۹۳۸، مجالس المؤمنین و روضات الجنات.

۴. «حجة الكلام لايضاح محجة الاسلام» اثرى مبسوط در علم كلام است، جزء نهم آن به بحث معاد جسمانى اختصاص دار دو پس از اثبات معاد جسمانى به استناد قر آن كريم به شيوه مشايى و اشراقى به اتهامات حجة الاسلام غزالى پاسخ گفته و نسبتى كه غزالى در تهافت الفلاسفه به حكما داده دائر بر اينكه ايشان معاد را منحصر در معاد روحانى مى دانند پاسخ گفته است، اين رساله در چندين مقاله تنظيم شده است. رجوع كنيد به مجالس المؤمنين ج ۲ ص ۲۳۸، روضات الجنات ج ۷ ص ۱۷۹.

۵. استاد البشر امير غياثالدين منصور سه محاكمه بين آراء پدرش امير صدر الدين محمدو محقق دواني نوشته است،

[٣] و حواشي بر شرح مختصر نوشته است. ١

[4] و شرحي بر هياكل النور شيخ اشراق تحرير فرموده است. ٢

[۵] و شرحي بر رسالة اثبات واجب الوجود نوشته است.<sup>۳</sup>

[۶] و خلاصه در منطق از شفای شیخ رئیس نخبه فرموده موسوم به تعدیل المیزان. <sup>۴</sup>

# [٧] و كتاب لوامع و معارج را در هيأت تأليف فرموده

-->

یکی در کلام، دیگری در منطق و سومی دراصول فقه.

المحاكمات بين حواشى امير صدر الدين محمد و المحقق الدوانى على شرح التجريد (الذريعة ج ٢٠ ص ١٣١ و روضات الجنات ج ٧ ص ١٧٩). اين محاكمات بين الحاشية الجديدة سيدالمدققين والحاشية الاجد ملا جلال الدين دوانى بعد از مرگ پدرش به دفاع از او در نقد آراء محقق دوانى نگاشته شده و نام ديگر آن «تجريد الغواشى» است. (الذريعه ج ٤ ص ١٤٧ و ج ٣ ص ٣٥٢)

المحاكمات بين حواشي سيد المدققين و حواشي الدواني على شرح المطالع (الذريعة ج ٢٠ ص ١٣٢، المجالس المؤمنين و روضات الجنات ج ٧ ص ١٧٩) اين محاكمات بين الحاشية الجديدة سيدالمدققين و الحاشية الجديدة محقق دواني بر الحاشية الشريفية على شرح المطالع نوشته شده است . (الذريعة ج ٤ ص ٧٨)

المحاكمات بين حواشى سيد المدققين و حواشى الدوانى على شرح مختصر العضدى. المختصر فى اصول الفقه
 تأليف شيخ جمال الدين عثمان بن عمر معروف به ابن حاجب مالكى متوفى ۴۴۶ است، كه مختصر كتاب ديگرش
 منتهى السؤال و الامل فى علمى الاصول و الجدل مى باشد. شارح عضد الدين عبد الرحمن ايجى متوفى ۷۵۶ است.
 (مجالس المؤمنين، روضات الجنات و الذريعة ج ۲۰ ص ۱۳۲).

اشراق هیاکل النور عن ظلمات شواکل الغرور. در این کتاب غیاث الدین منصور ضمن شرح عبارات هیاکل النور شهاب الدین سهروردی (متوفی ۵۸۷) شرح ملا جلال الدین دوانی یعنی شواکل الحور فی شرح هیاکل النور را مورد انتقاد شدید قرار داده او را متهم به عدم درك مقاصد سهروردی كرده است. غیاث الدین این كتاب را در سن ۱۸ سالگی تألیف كرده است. (الذریعة ج ۲ ص ۱۰۳ و ج ۱۴ ص ۱۷۷).

۳. کشف الحقائق المحمدیة. غیاث الدین منصور این کتاب را در سال ۹۴۷ (یك سال قبل از و فاتش) در شرح رسالهٔ اثبات الواجب پدرش امیر صدر الدین محمد تألیف کر ده است و در پایان آن ضمن هشت فصل عقاید پدرش را در زمینه های مختلف از قبیل تجرد نفس، معاد جسمانی و اخلاق و ... بر شمر ده و در نهایت شرح حال وی را متذکر شده است. صدر المتألهین در اسفار بدون اشاره به اسم نویسنده و کتاب از این کتاب، فراوان نقل قول کر ده است. (الذریعة ج ۸۸ ص ۲۱)
 ۴. تعدیل المیز ان فی علم المنطق. این کتاب را در حیات پدرش امیر صدر الدین محمد تألیف کر ده و از او فراوان نقل می کند و در آن به کرات به ردشبهات فخر الدین رازی پر داخته است. جناب غیاث الدین منصور سپس تعدیل المیز ان را مختصر کر ده و این مختصر را معیار الافکار نامیده است. (مجالس المؤمنین، الذریعة ج ۴ ص ۲۱۱).

۵. اللوامع والمعارج في الهيئة (مجالس المؤمنين، روضات الجنات ج٧ ص ١٧٩، الذريعة ج ١٨ ص ٣٧٠).

[۸] و کتابی مسمی به تجرید در جمیع مسائل حکمیة تصنیف فرموده ۱ وهمچنین تصانیف بسیار دارد ۲ و در بیست و چهار مسئله با سائر حکمامخالف است . ۳

### [7]محمدالخفري

الفاضل الكامل والحكيم البارع الباذل محمد الخفري حكيمي دانا و موحّد است، و در فنون حكمت خاصه الهيات يد بيضا دار د . ٥

حاشیه بر الهیات شرح تجرید نوشته است<sup>2</sup>، و رساله در توحید تصنیف فرموده. ۲ و در جودت ادر اك و استقامت سلیقه وحید عصر بوده است، چنانكه در مدت

١. التجريد في الحكمة، شامل يك دورة كامل الهيات و طبيعيات به عبارات موجز مجرد از دلاتل (مجالس المؤمنين،
 روضات الجنات ج ٧ ص ١٧٩، النريعة ج ٣ ص ٣٥٠.)

٢ . از ديگر آثار غيات الدين منصور كه عدد آنها به هشتاد مي رسد موار د ذيل قابل ذكر است:

معالم الشفا في الطب، الشافية (مختصر معالم الشفا)، الحاشية على الهيات الشفا، الحاشية على شرح الاشارات، الحاشية على شرح حكمة العين، الاخلاق المنصوري، رسالة في تحقيق الجهات، رسالة المشارق في اثبات الواجب، مقالات العارفين، رسالة قانون السلطنة، الاساس في الهندسة، الحكمة المنصورية اللامعة باللوامع النورية، دليل الهدى، رسالة في القبلة، رسالة في النفس و الهيولي...

- ۳. ای کاش حکیم مؤسس به این مسائل بیستوجهار گانه اشاره می کرد. استخراج این مسائل متوقف بر دستیابی و انتشار مجموعهٔ آثار جناب غیاثالدین منصور است که متأسفانه تاکنون اکثر قریب به اتفاق آثار این حکیم فرزانه مطلقاً منتشر نشده است. از جمله این بیستوچهار مسأله یکی رأی بدیع وی در باب معاد جسمانی است و دیگری در مسألهٔ توحید.
- ۴. ملا شمس الدین محمدبن احمد خفری، خفر (به فتح خاء) از توابع جهرم فارس است. تاریخ تولدش مشخص نیست، تاریخ وفاتش ۹۳۵، ۹۴۲ و ۹۵۷ ذکر شده است. رجوع کنید به روضات الجنات ج ۷ ص ۹۴ ۱۹۷۱، بزرگان جهرم ص ۲۷۵، و مقالهٔ محقق خفری نوشتهٔ قاسم کاکانی، خردنامهٔ صدرا، شمارهٔ ۴، تیر ۱۳۷۵، تهران، ص ۷۷\_۷۱.
- ۵. صدر المتألهين در اسفار به آراء محقق خفري عنايت ويژه دار دو از او باعنوان «بعض المحققين من اهل الفارس» ياد مي كند. (ج ۶ ص ۳۷).
- ۶. الحاشية على قسم الالهى من الشرح الجديد للتجريد للمولى علاء الدين القوشچى (متوفى ۸۷۹). اين حاشيه كه از آن به «الحاشية الخفرية» ياد مى شود يكى از مشهور ترين و معتبر ترين حواشى تجريد است و بسيارى از حكما و متكلمين بر آن حاشيه زده اند، از آن جمله ملاعبد الرزاق لاهيجى، آقا جمال الدين خوانسارى، ملا شمسا، ملامحمد جعفر لاهيجى، و ... رجوع كنيد به الذريعه ج ٤ ص ١١٤ و ٤٧.٤٤.

فاضل خفری علاو مبر این حاشیه کتابی دار دبنام المحاکمات بین الطبقات که بین حواشی دو گانه استادش میر صدر الدین محمد دشتکی و سه حاشیهٔ محقق دوانی بر شرح قوشچی یعنی طبقات صدریه و طبقات جلالیه به داوری نشسته است. (الذریعه ج ۲۰ ص ۱۳۴).

٧. رسالة في اثبات الواجب، دريك مقدمه وسه مقصد (الذريعة ج ١ ص ١٠٤).

دو سال و نیم در کاشان به قضاوت مشغول شد، با آنکه در علم فقه مهارت نداشت و چون شیخ جلیل و فقیه نبیل وحید عصر شیخ علی بن عبدالعالی کر کی به کاشان تشریف برد، فتاوی آن محقق را مطالعه فر مود، همه موافق قواعد فروع امامیه بود.

شیخ فرمود: این احکام از این حکیم محقق با آنکه فقیه نیست دلیل است بر حسن و قبح عقلی . ۱

محقق خفرى از تلامذهٔ سيدالمدققين است. ٢

# [7]شاه ميرطاهربن اسماعيل الحسيني "

السيد الجليل والحبر النبيل شاه مير طاهربن اسماعيل الحسيني از افاضل حكماست، و از تلامذة محقق خفري است، و بر اكثر كتب منطق و غيره حواشي نوشته، أو در كاشان متوطن بوده است. ٥

# [8]ميرابوالقاسم فندرسكيع

السيدالعارف الكامل و السيدالحكيم الباذل امير ابوالقاسم فندرسكي از اجلة حكما و

١. روضات الجنات ج٧ ص١٩٤.

<sup>.</sup> مُحقق خفرى بعد از غياث الدين منصور مهمترين شاگر دمير صدر الدين دشتكى شير ازى است، از جملة آثار او التكملة في شرح التذكرة كه حاشيه اي بر شرح التذكرة النصيرية است و از كتب درسي هيأت حوزه هاي علميه محسوب مي شود، حيرت الفضلاء و عبر ةالفضلاء در تحقيق مغالطة جذر اصم، رسالة في الهيولي.

۳. مولی شاه طاهر بن رضی الدین الاسماعیلی الحسینی الکاشانی مشهور به شاه طاهر دکنی متوفی ۹۵۲ مدفون در احمدنگر هندوستان. بزرگترین شاگر دمحقق خفری است که در کاشان از محضر او استفاده کر ده است. در سال ۹۲۶ به دنبال برخی تضییقات مذهبی سیاسی از کاشان به هندوستان گریخت و منشأ خدمات فراوانی به تشیع، عرفان و فلسفه در آن دیار شد. رجوع کنید به مجالس المؤمنین، روضات الجنات ج ۷ ص ۹۷ و خردنامهٔ صدر اشمارهٔ ۴ ص ۷۹ ـ۷۷.

۴. حاشية على الهيات الشفا، رسالة في انموذج العلوم، حاشية على الاشارات و المحاكمات، شرح الباب الحادي عشر،
 الحيدرية في شرح الجعفرية الكركية، حاشية على تفسير البيضاوي، و ... در فهرستهاى موجود جز حاشيه بر اشارات موردي يافت نشد كه از زمرة حواشي بر كتب منطقي به حساب آيد.

۵. همانگونه که گذشت جناب مولی شاه طاهر از سال ۹۲۶ تا آخر عمر (۹۵۲) در احمدنگر هندوستان ساکن بوده است.

ع. حكيم أبو القاسم موسوى مير فندرسكى (٩٧٠ ـ ٩٥٠)، بنگريد به تذكرهٔ نصر آبادى ص ١٥٣ ـ ١٥٣، طرائق الحقائق

اکابر عرفاست. احوال علمی و عملی و خلقی او از آن مشهور تر و بیشتر که حاجت به تحریر و بیان باشد. در علم عرفان و سلوك سر آمد اهل زمان و وحید عصر بوده و کرامات آن جناب در نزد اهالی اصفهان و سایر بلدان ایر ان معروف و مسلم است، و حواشی بر کتاب جوك نوشته او رساله در صناعات تصنیف فرموده است. "

# [9]ميرمحمدباقر داماد4

السید السندوالحکیم البارع المعتمد امیر محمد باقر الشهیر بداماد از اعاظم حکماو اکابر عرفاو اجلّه مجتهدین بوده، سیصد نفر از شاگردان او به درجهٔ اجتهاد رسیدهاند. <sup>۵</sup>و از

ج۳ ص ۷۰، ریاض العارفین هدایت ص ۲۷۸٬۲۷۶، ریحانةالادب ج۳ ص ۲۳۱٬۲۳۳، آتشکدهٔ آذر ص ۷۹۲٬۷۹۲، روضات الجنات ج۲ ص ۳۵۴، ریاض العلماء ج۵ ص ۴۹۹، اعیان الشیعة ج۲ ص۴۰۳، تاریخ ادبیات ایر ان صفا، ج ۵، بخش اول ص ۳۱۰، منتخباتی از حکمای الهی ایر ان ج۱ ص ۶۹.

۱. شرح کتاب مهابارة، این کتاب منتخبی است از کتاب جوگ باسشت Jog Basishth یا Yoga-Vasishtha و شرحی فارسی بر آن. جوگ باسشت تفسیری است از عرفان هندی نوشتهٔ آناندان کشمیری که توسط نظام الدین پانی پتی از سانسکریت به فارسی ترجمه شده. میرفندرسکی از این ترجمه منتخبی ترتیب داده و بر این منتخب شرحی نگاشته که به شرح جوگ مشهور است. (تاریخ ادبیات ایران، ذبیح الله صفا، جلد پنجم، بخش اول، ص ۳۱۱.)

۲. رسالهٔ صناعیه، رسالهٔ مختصری است به زبان فارسی در تحقیق حقیقت علوم و بیان وجوه اختلاف صنایع و تشویق به تحصیل علوم و صنایع و تسویق به تحصیل علوم و صنایع و تحذیر از صنایع کم فائده و ذکر موضوعات جمیع علوم و صنایع و بیبان اشر ف آنهاست. این رساله همر اه با اخلاق ناصری محقق طوسی در سال ۱۳۷۷ هجری قمری در بمبئی هند و بار دیگر در سال ۱۳۷۷ هجری شمسی در تهر ان چاپ شده است. ضمناً علی اکبر شهابی نیز در خراسان تصحیحی از این رساله ارائه داده که بی تاریخ است. گزیده ای از آن نیز توسط استاد جلال الدین آشتیانی در مجلد اول کتاب منتخباتی از آثار حکمای الهی ایران از عصر میرداماد و میر فندرسکی تا عصر حاضر ارائه شده است. (تهران، ۱۳۵۰).

٣. ديگر آثار ميرفندرسكى عبار تنداز: مقولةالحركة و التحقيق فيها، جواب از سؤالات آقا مظفر حسين كاشانى در نفى
تشكيك در ذاتيات، تحقيق المزله، تاريخ الصفويه، رسالة فى حقيقة الوجود، رسالة فى المقولات العشر، رسالة فى
ار تباط الحادث بالقديم، كتاب فى التفسير، و قصيدة يائيه. (رجوع كنيد به الذريعه ج ٣ ص ۴۸۵ و ٢۶١ اعيان الشيعه
ج ٢ ص ۴٠٣).

 ۴. ميرمحمد باقر بن محمد حسينى داماد مشهور به مير داماد متوفى ٩۴٠، پدرش داماد محقق كركى بوده است. رجوع كنيد به تاريخ عالم آراى عباسى اسكندربيك منشى، تذكرة خلاصة الاشعار تقى الدين حسينى كاشانى، محبوب القلوب لاهيجى اشكورى، سلافة العصر سيد على خان مدنى، ريحانة الادب محمد على مدرس تبريزى و روضات الجنات ميرز ا محمد باقر موسوى خوانسارى.

۵. رجوع كنيد به كتاب حكيم استر آباد، مير داماد نوشته سيد على موسوى مدرس بهبهاني ص ٥٧٠٥٣.

این عده بیشتر در اصول عقاید از حضیض تقلید به اوج تحقیق رسیدند. از جمله تلامذهٔ آن جناب صدر المتألهین است. \

و در معقول و منقول تصانیف بسیار دارد، از آن جمله کتاب قبسات و جنوات و ایماضات و و در معقول و منقول تصانیف آن جناب ایماضات و الافق المبین و الصر اط المستقیم در فنون حکمت از تصانیف آن جناب است.  $^{\vee}$ 

# [10] شيخ بهاءالدين العاملي^

الشيخ العالم و الفاضل الباذل الكامل الشيخ بهاءالدين العاملي در جميع فنون از معقول

١. صدر المتألهين از استاد خود در موار دمتعددى با تعظيم و تجليل ياد مى كند، از آن جمله در شرح الاصول من الكافى الحديث الاول ص ١ ٤ : «سيدى و سندى و استاذى فى المعالم الدينية و العلوم الالهية و المعارف الحقيقة و الاصول اليقينية، السيد الاجل الانور، العالم المقدس الاطهر، الحكيم الالهى و الفقيه الربانى، سيد عصره و صفوة دهره، الامير الكبير و البدر المنير، علامة الزمان، اعجوبة الدوران، المسمى بمحمد الملقب بباقر الداماد الحسينى - قدس الله عقله بالنور الرباني».

۲. کتاب القبسات مهمترین تألیف میر داماد در پاسخ به این سؤال است که آیا عالم حادث است یا ازلی؟ به نظر میر داماد عالم حادث به حدوث دهری است. مباحث کتاب در ده قبس عرضه شده است. القبسات به اهتمام مهدی محقق، سید علی موسوی بهبهانی، پروفسور ایزو تسو و ابر اهیم دیباجی در سال ۱۳۶۷ در سلسله انتشارات دانشگاه تهران منتشر شده است.

۳. جنوات در پاسخ این سؤال نوشته شده است: «دلیل اینکه در موقع تجلی ذات ربوبی در طور سینا، کوه طور به آن عظمت محترق گردیده، و جسد موسی(ع) محترق نگردیده، چه بود؟ (آیه ۱۴۳۳ سورهٔ اعراف) کتاب در دو بخش تدوین شده مقدمه شامل ۱۲ جنوه و ذی المقدمه در ۳۱ میقات، چاپ سنگی جنوات در سال ۱۳۰۲ در بمبئی و سپس در سال ۱۳۹۹ قمری در تهران منتشر شده است. (انتشارات بهنام).

۴. الايماضات و التشريفات في مسألة الحدوث و القدم. مير داماد اين كتاب را بعد از الافق المبين و الصراط المستقيم نوشته است. اين كتاب در سال ١٣١٥ هجرى قمرى همراه با القبسات چاپ سنگى شده است. مولى عبدالغفار شاگرد مير داماد بر آن حاشيه زده است.

٥. الافق المبين في الحكمة الالهية از مهمترين تأليفات مير داماد است كه متأسفانه تاكنون مطلقاً منتشر نشده است.
 (الفريعة، ج ٢، ص ٢٤١)

الصراط المستقيم في ارتباط الحادث بالقديم على طريقة الفلسفة اليونانية و الحكمة اليمانية. اين كتاب ارزشمند كه در
 باب حدوث دهرى است تاكنون مطلقاً منتشر نشده است. (الذريعة، ج ٥، ص ٣٥).

۷. از میر داماد صدوسی و چهار کتاب و رساله بجا مانده است، رجوع کنید به شرح مؤلفات و آثار میر در کتاب حکیم
 استر آباد میر داماد نوشتهٔ علی موسوی مدرس بهبهانی، ص۷۰ ۱-۵۷۵.

۸. شیخ بهاءالدین محمد بن حسین بن عبدالصمد عاملی (متوفی ۳۰۰۱) رجوع کنید به روضات الجنات ج۷، ص ۵۶۔
 ۸۴، ریاض العارفین ص ۵۸، تاریخ عالم آرای عباسی، ج ۲، ص ۹۶۷، امل الآمل، ج ۱، ۱۵۵، اعیان الشیعه.

و منقول و ریاضیات و علوم غریبه ماهر و استاد بوده است و صاحب مقامات و مظهر کرامات و خوارق عادات بوده، و صدر المتألهین در علوم منقول از تلامذهٔ آن جناب است٬ و در بسیاری از علوم تصانیف دارد، ۲ و مقامات ایشان کالشمس فی و سط السماء مشهو د است.

# [11] صدر المتألهين الشيرازي (ملاصدرا)"

الحكيم المتأله الحقاني و العارف الموحد الصمداني محمد الشهير بصدر المتألهين الشير ازى، در فنون حكمت و عرفان صاحب قواعد تازه و مؤسس اساس جديد است. ۴

اصالت وجود، وحدت وجود، حل اشكال از وجود ذهنی، تحقیق در حقیقت وجوب ذاتی از لی و حقیقت امكان در ممكنات و كشف نوعی امكان بنام امكان فقری، تحقیق در مناط احتیاج به علت، تحقیق در حقیقت علیت و نحوه ارتباط معلول به علت و اینكه اضافه معلول به علت، اضافه اشر اقی است و بازگشت معلولیت به تجلی و تشأن است، اثبات حر كت جوهریه، تحقیق در رابطهٔ میان متغیر و ثابت و حادث و قدیم ، اثبات اتحاد عاقل و معقول، اثبات حدوث زمانی عالم، اثبات نوعی و حدت بنام و حدت حقه حقیقیة، اثبات اینكه تر كیب جسم از ماده و صورت تر كیب اتحادی است، برهان صدیقین بر ای اثبات و اجب الوجود، برهان خاص مبتنی بر برهان صدیقین بر تو حید و اجب، تحقیق علم و اجب به اشیاء علم بسیط اجمالی در عین كشف تفصیلی است، تحقیق در قاعدهٔ بسیط الحقیقة كل الاشیاء، اثبات اینكه نفس جسمانیة الحدوث و روحانیة البقاء است، تحقیق در حقیقت ابصار و سایر ادر اكات حسی، تجرد قوه خیال، اثبات اینكه النفس فی و حدتها كل القوی، اثبات اینكه ادر اك كلی به نحو تعالی است نه صرف تجرید و انتزاع، اثبات معاد جسمانی، اتحاد نفس ناطقه در سیر صعودی به عقل فعال، اثبات ارباب انواع به نحو اتم، تحقیق صور بر زخیه و مثل معلقة و عالم الطبیعة، امكان اشرف و امكان اخس، انسان به حسب باطن مختلف الحقیقة می گردد، شیئیت شیء به صورت اوست، خلود كفار در عذاب، بطلان تناسخ، زمان به عنوان بعد چهارم، حمل اولی ذاتی و حمل شیئیت شیء به صورت اوست، خلود كفار در عذاب، بطلان تناسخ، زمان به عنوان بعد چهارم، حمل اولی ذاتی و حمل شیئیت شیء به صورت اوست، خلود كفار در عذاب، بطلان تناسخ، زمان به عنوان بعد چهارم، حمل اولی ذاتی و حمل شیئیت شیء به صورت اوست، خلود كفار در عذاب، بطلان تناسخ، زمان به عنوان بعد چهارم، حمل اولی ذاتی و حمل شیع می و مسالهٔ و حدت نهم در نزوم تناقض.

١. صدر المتألهين در شرح الاصول من الكافى از جناب شيخ بهايى اينگونه ياد مى كند: «ذكر الشيخ البهايى و سند نافى
العلوم النقلية روّح الله روحه» (المقدمه، ص ١٢)، «حدثنى شيخى و استادى و من عليه فى العلوم النقلية استنادى، غالم
عصره و شيخ دهره، بهاء الحق و الدين محمد العاملى الحارثى الهمدانى نور الله قلبه بالانوار القدسية» (الحديث الاوّل،
ص ١٤).

از جمله آثار شيخ بهايى: خلاصة الحساب، حبل المتين، مشرق الشمسين، الفوائد الصمدية، الزبدة في اصول الفقه،
 شرح دعاء رؤية الهلال من الصحيفة السجادية، الجامع العباسي، مفتاح الفلاح، الكشكول، و....

٣. صدر الدين محمد بن ابر اهيم بن يحيي القوامي الشير ازي متولد ٩٧٩، متوفى ١٠٥٠.

برای آشنایی با احوال وی رجوع کنید به مقدمهٔ محسن بیدار فر بر تفسیر القر آن الکریم، تحت عنوان حول الکتاب و المؤلف، ج ۱، ص ۹ تا ۱۳۰. و شرح حال و آراء فلسفی ملاصدرا تألیف سیدجلال الدین آشتیانی .

۴. از جمله ابتكارات صدر المتألهين در حكمت متعاليه مي توان به مسائل زير اشاره كرد:

تحقیقات آن جناب بر همه کس واضح و مسلم است، و قریب به بیست جلد تفسیر بر سوره قر آنی نوشته است، و شرحی بر اصول کافی تحریر فرموده، و قریب به پنجاه جلد رسائل و کتب در فنون الهی تصنیف فرموده. و چهل اربعین در کوهستان قم به ریاضت اشتغال داشته و کتاب اسفار اربعه را در مدت ریاضت نوشته است، و هفت مر تبه پیاده به زیارت بیت الله مشرف شده. و در مر تبه هفتم در بصره به رحمت ایز دی بیوست.  $^{\Lambda}$ 

۱. حناب میر داماد در توصیف شاگر دبر ومندش (در دیوان خود) فرموده است:

داده است به فصصل تو خصراج افصلاطون یک سر زگریبان طبسیصعت بیصرون

۲. سوره هاى تفسير شده توسط صدر المتألهين به اين شرح است: الحديد، الاعلى، آية الكرسى، السجدة، الطارق، يس،
 آية النور، الزلزال، الواقعة، الجمعة، الفاتحه، البقرة. مجموعه تفاسير صدر المتألهين در هفت مجلد توسط محمد خواجوى تصحيح شده به همت محسن بيدار فر در قم منتشر شده است.

- ٣. شرح اصول الكافي صدر المتألهين توسط محمد خواجوى در ٥ مجلد تصحيح و در تهر أن منتشر شده است. اين شرح
   بر كتاب العقل والجهل، كتاب فضل العلم، و كتاب التوحيد و كتاب الحجة نوشته شده است.
- ۴. رجوع كنيد به محسن بيدار فر، مقدمه تفسير القرآن الكريم، «۶- تأليفاته» ج ١ ص ٩٠ تا ١١٧٠. مهمترين آثار صدرالمتألهين عبار تنداز: الاسفار، الشواهد الربوبية في المناهج السلوكية، المشاعر، العرشية، مفاتيح الغيب، المسائل القدسية، حاشية على الهيات الشفاء، حاشية على شرح حكمة الاشراق، المبدء و المعاد، شرح الهداية الاثيرية، اسرار الآيات.
  - ۵. صدر المتألهين در مقدمة اسفار اينگونه حال خو درا توصيف مي كند:

«فلمار أيت الحال على هذا المنوال من خلو الديار عمن يعرف قدر الاسرار و علوم الاحرار، وأنه قد اندرس العلم و اسراره، و انطمس الحق و انواره... ضربت عن ابناء الزمان صفحاً وطويت عنهم كشحاً فالجانى خمود الفطنة و جمود الطبيعة لمعاداة الزمان و عدم مساعدة الدوران، الى ان انزويت فى بعض نواحى الديار، و استترت بالخمول و الانكسار، منقطع الآمال، منكسر البال، متوفراً على فرض اؤديه و تفريط فى جنب الله اسعى فى تلافيه... فتوجهت توجهاً غريزياً نحو مسبب الاسباب و تضرعت جبلياً الى مسهل الامور الصحاب، فلما بقيت على هذا الحال من الاستتار و الانزواء و الخنواء و الاعتزال زماناً مديداً و امداً بعيداً، اشتولت نفسى بطول المجاهدات اشتعالاً نورياً و التهب قلبى لكثرة الرياضات التهاباً قوياً...»

۶. صدر المتألهین کتاب عظیم «الحکمة المتعالیه فی الاسفار الاربعة العقلیة» را در تمام مدت عمر تألیفیش نوشته است و در آن از دیگر کتب و رسائلش یاد کرده، حال آنکه در آن کتب و رسائل نیز به اسفار استناد کرده است. الاسفار در نه جلد در قم در ۱۳۷۸ منتشر شده و سپس در تهران و بیروت به صورت افست چاپ شده است.

٧. رجوع كنيد به سفينة البحار شيخ عباس قمي ذيل عنوان صدرا.

٨. «توَّفي بالبصرة و هومتوجه للجُّح في العشر الخامس من هذه المأة رحمه الله تعالى» سلافة العصر ص ٢٩١.

وپدر آن جناب وزیر فارس بود و اولاد نداشت، در در گاه الهی نذر نمود که چنانچه خداوند کریم او را فرزندی موجه عطا کندروزی سه تومان در راه خدابه فقر اانفاق نماید. نذرش مقبول افتاد و خداوند او را پسری کر امت فرمود. او را به محمد تسمیه کرد و به صدرا ملقب فرمود. پس از آنکه به حدر شدر سید به معلم سپر د، تا آنکه در مبادی علوم پا نهاد و پس از چندی در آن علوم دست یافت، والدش به رحمت ایزدی پیوست. پیشکار پدر خود را خواست که حساب دخل و خرج گذشته دهد. پیشکار در همه روز گذشته سه تومان به خرج آورد. از او پرسید که این چه خرجی است که همه روزه در حساب است؟ گفت: والد تو تر انبود و فرمود که چنانچه خداوند او را فرزندی موجه کر امت فر ماید، روزی سه تومان انفاق کند. صدر المتألهین فرمود: دیگر از تو حساب نمی خواهم، از پی کار خود رو ۲۰۰۰ انفاق کند. صدر المتألهین فرمود: دیگر از تو حساب نمی خواهم، از پی کار خود رو ۲۰۰۰

پس آنچه از پدر داشت بجز کتابخانهٔ معتبری که بر کتب یونانیین و اسلامیین مشتمل بود انفاق نموده، و از شیر از به دار السلطنهٔ اصفهان آمد، و در حمام به خدمت سید ابو القاسم فندرسکی رسید در حالتی که آن جناب را نمی شناخت، به آن جناب سلام کرد. سید فرمود که گویا تو غریبی، عرض کرد: بلی. فرمود: اهل کجایی و به این شهر به چه جهت آمده ای؟ عرض کرد: از اهالی فارسم و از پی تحصیل علم آمده ام. فرمود: پیش کدام یك از علما می خواهی تحصیل کنی؟ عرض کرد: هر کس که شما معین فرمائید. فرمود: اگر قشر محض می خواهی شیخ بهایی، و اگر قشر ولب میر محمد داماد، و اگر لب محض ما. عرض نمود که حال استعداد لب ندارم.

و بخدمت شیخ بهایی رفت، و معقول و منقول با هم تحصیل فرمود، تا آنکه در مراتب معقول به شفار سید. شیخ او را شفا تعلیم فرمود، تا آنکه روزی او را به خدمت جناب میر داماد فرستاد و کتابی خواهش فرمود. و صدر المتألهین به خدمت میر رفت و از او به زبان شیخ کتاب خواست، و در آن وقت جناب میر شفا درس می فرمود. چون به خدمت شیخ مراجعت نمود، شیخ فرمود: جناب میر چه می کرد؟ عرض کرد: شفا می فرمود. شیخ

۱. خواجه ابر اهیم بن یحیی قوامی.

٢. رجوع كنيد به شيخ عبدالله زنجاني، الفيلسوف الفارسي الكبير، ص ٨.

فرمود: آن جناب بهتر شفا می فرمودیا ما؟ صدر المتألهین سکوت کرد. شیخ فرمود: کتاب نمی خواستم، مقصود من آن بود که فضل و مزیت جناب میر بر تو معلوم شود. استعداد تو بیشتر از آن است که در پیش ما تحصیل کنی، تر ابه خدمت جناب میر می فرستم. او را به خدمت میر فرستاد. و در مدت چند سال به مقامات عالیه رسید. ا

۲...

این حقیر ادراکی پست و ذهنی کند و سلیقه [ای] معوج دارم و بسیار بلیدم، و در خدمت و الدخود و ملاآقای قزوینی و حاجی محمد جعفر و حاجی محمد ابراهیم و آقای سیدرضی و میرز امحمد حسن نوری متلمذ نموده ام ، ولی سودی نبخشید، چون قبول مادّه شرط است در افاضهٔ فیض .

۱. در اینجا صورت شمارهٔ ۶۸ در پروندهٔ میراث گوبینو، به خط آقاعلی مدرس به پایان می رسد.

۲. متأسفانه علیرغم تفحص فر اوان دستیابی به شمارهٔ ۶۶ پرونده میراث گوبینو به خط آقاعلی میسر نشد (که حاوی
سر گذشت حکمای ایران از ملاصدرا تا خودوی است) الاسطور آخرین آن. که اشاره به حالات خودوی است بدون
اشاره به معرفی خود.

٣. ملاعبدالله مدرس زنوزى متوفى ١٢٥٧ . صاحب لمعات الهيه، انوار جليه و منتخب الخاقانى فى كشف حقائق
 عرفانى . آقاعلى نزد والدمكرم خود شرح لمعه و قوانين و از معقول كتاب شوارق الالهام و شرح اشارات خواجه طوسى و مبدء و معاد ملاصد را را تحصيل كرده است .

۴. ملاآقاقزوینی متوفی ۱۲۸۲ از افاضل شاگردان ملاعلی نوری، آقاعلی برای استفاده از محضر وی به قزوین می رود و
او را «در عقلیات بحری موّاج و بی کران» می یابد. مهمترین اثر ملا آقا حواشی اسفار است که هنوز منتشر نشده
است.

۵. ملامحمد جعفر لاهيجى لنگرودى متوفى پيش از ۲۹۴ امدرس عالى فلسفه در حوزه اصفهان، مهمترين اثر وى شرح
رسالهٔ مشاعر ملاصدرا است. آقاعلى چند سالى در اصفهان از محضر وى استفاده كرده است. حكيم مؤسس از وى با
عناوين «فخر الحكماء المعاصرين المترقى بمدارج الحق و اليقين استاد ناوسندنا الحاج محمد جعفر اللاهيجى
عظم الله تقديسه» و «البحر الزاخر والنور الباهر استاد نا الاجلّ…» يادمى كند.

٤. حاج محمد ابر اهيم نقشه فروش از شاگر دان ملاعلي نوري و ملا اسماعيل اصفهاني.

٧. سيدرضي لاريجاني متوفى ١٢٧٠ بزرگترين مدرس عصر خود در عرفان و تصوف.

۸. میرزا محمدحسن بن علی نوری از مدرسان بزرگ حوزه اصفهان . تاریخ تولدو وفاتش مشخص نیست . صاحب
حاشیه بر اسفار و شرح الهدایة الاثیریة است . آقاعلی دوبار در اصفهان در حدو د پنج سال از محضر ش استفاده کر ده و از
او با عنوان «استادی المعظم» یاد می کند .

۹. آنچنانکه از تعلیقات نقلی بجا مانده از آقاعلی به خطوی برمی آیدوی مراتب عالی منقول را خدمت میسرزا حسن
 آشتیانی در تهران طی کرده است.





#### بسمالله الرحمن الرحيم

مرحوم مغفور ملاعبدالله مدرس مسقط الرأسش قریهٔ زنوز آز قراء تبریز در بدایت سن، از زنوز به خوی رفت و به تحصیل علوم عربیه و ادبیه مشغول شد و به اقصی الغایه تحصیل نمود، چنانکه به «ملاعبدالله نحوی» معروف شد. از خوی به کربلا رفت و در خدمت آقا سیدعلی طباطبایی صاحب کتاب ریاض مشهور به شرح کبیر  $^{\dagger}$  به تحصیل علم اصول فقه مشغول شد. پس از چندی به دار الایمان قم رفت، و در خدمت مرحوم میرزا ابوالقاسم قمی  $^{0}$  صاحب کتاب قوانین الاصول  $^{2}$  به خواندن آن کتاب مواظبت نمود.

١. فرزند بيرمقلي ملقب به باباخان.

٢. زنوز به ضم زاء، از توابع مرند آذربايجان، واقع در شمال آن.

٣. سيدعلي بن محمد طباطبايي (١١٤١\_ ١٢٣١ هـ . ق) خواهرزاده و شاگر دوحيد بهبهاني ره.

بسیدعلی دو شرح بر «المختصر المنافع» محقق حلی ره نوشته است، یکی «ریاض المسائل فی بیان احکام الشرع بالدلاتل» مشهور به «شرح کبیر» و دیگری شرح صغیر در اصول مسائل فقهیه. چاپ مصحح ریاض المسائل در ۱۸ جلد از سال ۱۴۱۲ ق در قم آغاز شده است. (مؤسسة النشر الاسلامی).

۵. میرزا ابوالقاسم بن محمدحسن بن نظر علی گیلانی معروف به میرزای قمی (۱۱۵۲ ـ ۱۲۳۱ هـ.ق.)

قوانین الاصول در سال ۱۲۰۵ در دو جلد تالیف شده است. چاپ سنگی این کتاب به ویژه جلد اول آن بار ها منتشر شده است.

پس از فراغ به اصفهان رفت و خدمت مرحوم ملاعلی نوری ' به تحصیل علوم حکمیه و در خدمت مرحوم آقاسید محمد ' ولد آقاسید علی طباطبایی مذکور به تحصیل علم اصول فقه و خدمت مرحوم حاج سیدمحمد باقر رشتی " به تحصیل علم فقه مشغول شد و در علوم ریاضیه نیز به قدر امکان تحصیل نمود.

پس از آنکه مرحوم حاج محمد حسین خان مروی در دار الخلافه طهران، مدرسه مروی را عمارت کرد و به اتمام رسید<sup>۱</sup>، از خاقان خلد آشیان ۱۵ استدعا کرد که مرحوم ملاعلی نوری را از اصفهان به طهران احضار فرماید تا در آن مدرسه تدریس فرمایند. پس از ابلاغ احضار، مرحوم ملاعلی نوری در جواب نوشت که «در اصفهان قریب به دو هزار طلاب مشغول تحصیل علم معقول اند که چهار صد نفر بلکه متجاوز، که شایسته حضور مجلس درس این دعاگو هستند به مجلس درس دعاگو حاضر می شوند. چنانچه در طهران بیاید موجب پریشانی این همه طالب علم خواهد شد.»

پس از رسیدن جواب، مرحوم خان مروی استدعا نمود که مجدداً امر صادر و فرمایش شود که «یکی از تلامیذخود را که لایق دانند، روانهٔ دار الخلافه کنند.» آن جناب مرحوم والدعلامه ملا عبدالله مدرس زنوزی را معین فرمود و به طهر ان روانه کرد، و والد در مدر سه مذکوره به تدریس مشغول شد، و مور د الطاف و عنایات خاصه ملو کانه گردید، و کمال توقیر و تکریم از آن مرحوم به عمل می آمد، و به صورت و معنی ترقیات جلیه نمود و مدت بیست سال در آن مدرسه تدریس فرمود و در سنه یك هزار و دویست و پنجاه و هفت به رحمت ایزدی پیوست. «روح عبدالله همی روحانیان را پیشوا» تاریخ و فات اوست.

مؤلفات والدعلامه:

۱. ملاعلی بن جمشید نوری مازندرانی متوفی ۱۲۴۶ هـ. ق. مروج بزرگ حکمت متعالیه، صاحب حواشی بر اسفار، مشاعر ، شوارق، اسرار الایات، تفسیر القر آن الکریم ملاصدرا، شرح اصول کافی ملاصدرا، و نیز تفسیر سوره توحید، ر د پا دری نصر انی و رساله بسیط الحقیقة و وحدت وجود.

٢. سيدمحمد بن على طباطبايي مشهور به سيد مجاهد متوفى ١٢٤٢ هـ. ق صاحب المناهل و مفاتيح الاصول.

۳. سیدمحمد باقر بن محمد تقی موسوی شفتی رشتی مشهور به حجةالاسلام شفتی متوفی ۱۲۶۰ هـ.ق از شاگر دان وحید، بحر العلوم و کاشف الغطاء، صاحب مطالع الانوار فی شرح شر ایع الاسلام، مدفون در مسجد سیداصفهان.

۴. مدرسهٔ مروی یا مدرسهٔ فخریه بوسیلهٔ محمدحسین خان مروی در تاریخ ۱۲۳۲ هجری قمری تأسیس شد.
 ۵. فتحعلی شاه قاجار، سلطنت از ۲۲۱۲ تا ۱۲۵۰ هـ. ق.

[ ١ ] «لمعات الهيه» در اثبات واجب و صفات او تبارك و تعالى. `

[۲] «انوار جلیه» در شرح حدیث کمیل.۲

[٣] و «رساله عليه» در كيفيت غضب خداوندان برعاصين. ٣

#### \*\*\*

این فقیر علی مدرس طهرانی ولد ملا عبدالله مدرس زنوزی در ماه ذی القعده یك هزار و دویست و سی و چهار <sup>۶</sup> در اصفهان به دنیا آمد. در بدایت سن به تحصیل مقدمات علمیه از علوم عربیه و منطق مشغول شد و پس از فراغت از خواندن شرح ملاعلی قوشچی بر تجرید در علم كلام و معالم الاصول در علم اصول فقه به درس والد علامه حاضر شد. و نزد والد شرح لمعه و قوانین، و از معقول كتاب شوارق الالهام و شرح اشارات خواجه طوسی و مبدء و معاد مرحوم ملاصدر ارا خواند.

پس از آنکه والد مرحوم شد، مه عتبات عالیات مشرک شد به قصد تحصیل منقول. بعداز چندی مراجعت نمود به دارالخلافهٔ طهران و از آنجا به اصفهان رفت، و

۱. لمعات الهيه در معارف ربوبية (نگارش ربيع الاول سال ۱۲۴۰ هـ.ق) در سال ۱۳۵۴ هـ. ش توسط استاد سيد جلال الدين آشتياني در ۴۶۶ صفحه تصحيح و در مشهد منتشر شده است. چاپ دوم موسسه مطالعات و تحقيقات فر هنگي، تهران، ۱۳۶۱ ش.

۲. انوار جلیه (تاریخ نگارش ۱۲۴۷) در سال ۱۳۵۴ هـ. ش توسط استاد سید جلال الدین آشتیانی در مشهد در ۴۶۰ صفحه تصحیح و منتشر شده است. چاپ دوم، تهران، امیر کبیر، ۱۳۷۱.

س. رساله علیه هنوز منتشر نشده است. ملا عبدالله زنوزی علاوه بر سه اثر یاد شده، آثار دیگری نیز دارد، از جمله: ۱- منتخب الخاقانی فی کشف حقائق عرفانی (تاریخ نگارش جمادی الاولی ۱۲۴۰) در حکم مختصر لمعات الهیه است. این کتاب توسط نجیب مایل هروی تصحیح شده و در سال ۱۳۶۱ ش در تهر ان منتشر شده است. (انتشار ات مولی).

٢\_ رسالة معارف، به زبان فارسى (الذريعة ج ٢١ ص ١٨٧)

٣۔ حواشي الاسفار

٤ ـ حواشي الشواهد الربوبية.

۵\_حواشي المبدء والمعاد

ع حواشي شوراق الالهام

٧ ـ حواشي تعليقات اللاهيجي على شرح القوشچي للتجريد (كتابخانه مجلس شوراي اسلامي)

٨ حواشي اسرار آلايات

۴. ۱۲۳۴ هجری قمری، ۱۹۹۷ هجری شمسی، ۱۸۱۸ میلادی.

٥. ١٢٥٧ هجري قمري، آقاعلي در آن زمان ٢٣ ساله بود.

خدمت استادان اصفهان خاصه مرحوم آقا میرزاحسن فرزند ارشد آخوند ملاعلی نوری به تحصیل علوم عقلیه پرداخت، پس از آنکه قریب سه سال در خدمت استاد استفاضت نمود به دار السلطنة قزوین رفت و در خدمت مرحوم ملاآقا که در عقلیات بحری مواج و بی کران بود به تحصیل مشغول شد و بعداز چندی به اصفهان مراجعت نمود و در خدمت آقامیرزاحسن مجدداً به تحصیل علوم عقلیه پرداخت. و بعداز انقضاء پنج ساله به طهران مراجعت کرد و به تدریس علوم عقلیه و تدرس علوم نقلیه مشغول شد. بعداز مدتی در مدرسهٔ قاسم خان که پدر مهدعلیا در ارك دارالخلافه ساخته است و به دستور مهدعلیابر حجرات و صحن مدرسه افزودند، مدرس شد و حدود هفت سال در آنجا تدریس نمود و بعداز آن به مدرسی مدرسهای که میرزا محمدخان قاجار معروف به سپهسالار در محله حیاط شاهی و عودلاجان بنا فرمود و به اتمام رسید تعیین شد و درحال متجاوز از بیست سال است که در این مدرسه به تدریس اشتغال دارد.

#### مؤلفاتش:

[۱] رسالهای در اثبات اینکه منطق از علوم حکمیه است، تخمیناً سه هزار بیت. ۵

[۲] رسالهای در اثبات معاد جسمانی مسمّی به «سبیل الرشاد فی اثبات المعاد»

١٠ ميرزامحمد حسن بن على نورى متوفى بعداز ١٢٤٧ هـ.ق، از آثارش حاشيه براسفار، حاشيه بر شرح الهداية الاثيرية
 (تهران، ١٣١٣ ق چاپ سنگى) آقاعلى در موارد متعددى به آراء استادش ميرزاحسن با عنوان «استادى المعظم» استناد
 ك ده است.

۲. آخوندملاآقا قزوینی، از شاگردان دوره اول ملاعلی نوری، متوفی ۱۲۸۲ صاحب حاشیه بر اسفار.

۳. مهمترین استاد منقول آقاعلی در تهران، میرزاحسن آشتیانی ره صاحب بحرالفوائد فی شرح الفرائد است، آقا علی در تعلیقات خود بر یکی از رسائل میرزاحسن از او به عنوان استاد یاد کرده است.

۴. از اساتید آقاعلی در علوم عقلیه علاوه بر ملاعبد الله زنوزی، میر زاحسن نوری، ملاآقای قزوینی، فلاسفه ذیل نیزیاد کردنی هستند: ۱ ـ ملامحمد جعفر لاهیجی (متوفی پیش از ۲۹۴) از شاگر دان ملاعلی نوری صاحب شرح المشاعر . آقاعلی در رساله وجو در ابط اینگونه از او یاد کرده است: «فخر الحکماء المعاصرین المترقی بمدارج الحق و الیقین استادنا و سیدنا الحاج ملامحمد جعفر اللاهیجی»

٢ ـ آقا سيدرضي لاريجاني متوفى ٢٧٠ (رسالة تاريخ حكما)

٣-حاج محمد ابراهيم نقشه فروش (رسالة تاريخ حكما)

۵. علیرغم تفحص فراوان در گنجینهٔ نسخ خطی کتابخانههای خصوصی و عمومی اثری از این رساله یافت نشد.

تخميناً هزار و پانصدبيت. ١

[٣] حواشي و تعليقات بر اسفار مرحوم صدر المتألهين. ٢

[۴] بدايع الحكم جواب هفت مسئله" كه نواب بديع الملك ميرزا عمادالدوله مادعزه سؤال فرموده تخميناً هشت هزار بيت. ٥

[۵] گاهی هم غزلیات گفته است از آن جمله این دو فرد است که قابل نوشتن نیست: نرگس مــــست تو تا باده پر ســــتی کندا

هرچه هستی همه چون چشم تو مستی کندا شدز یك نقطه عیبان از دهنت سر وجبود

نيستىبىن كەبيان نكتة هستى كندا.

١. مجموعه مصنفات حكيم مؤسس جلد دوم، رسالة دوم.

٢. مجموعه مصنفات حكيم مؤسس، جلد اول.

٣.ش: شش مسئله،

۴. متولد حدود ۱۲۵۲ متوفى پس از ۱۳۱۳، شاهزادة فاضل قاجارى شاگر دميرزا على اكبر حكمى يزدى و صاحب
عماد الحكمة (ترجمه فارسى رسالة مشاعر ملاصدرا) و حكمت عماديه (تفسير فارسى رسالة الدرة الفاخرة جامى).
 ميرزاعلى اكبر نيز به سؤ الات بديع الملك ميرزا به اختصار پاسخ داده است.

۵. بدایع الحکم در ۵ جمادی الاولی ۱۳۰۷ به اتمام رسیده و در ۲۷۸ صفحه در سال ۱۳۱۴ ق در تهران چاپ سنگی شده
 است. چاپ حروفی آن بر اساس چاپ سنگی با تنظیم آقای احمد و اعظی در ۱۳۷۶ توسط انتشارات الزهراء در تهران
 منتشر شده است.

آقاعلی به بسیاری از آثار خود در این رساله اشاره نکرده است. این آثار عبار تند از:

رسالة فى التوحيد، رسالة فى الوجود الرابط، رسالة فى مباحث الحمل، تعليقات الشواهد الربوبية، تعليقات على شرح الهداية الاثيرية، تعليقات على حواشى الهيات الشفا، تعليقات على حواشى شرح حكمة الاشراق، تعليقات شوارق الالهام، تعليقات على حواشى الفياض على شرح الاشارات، تعليقات حواشى الزنوزى على حواشى الفياض على شرح القوشجى، تعليقات لمعات الهيه، تعليقة على الحواشى الجماليه على الحواشى الخفرية، تعليقة على حاشية رسالة سر القدر، رسالة تاريخ حكما، اصول الحكم فى شرح اثولوجيا، كشف الاسرار فى شرح اسرار الآيات، تعليقات نقلية على رسالة الميرز احسن الآشتياني.

|  |  | • |  |
|--|--|---|--|
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |

... بخش دوم: مقدمات و تقریطات



مقدَّمة كشفالاسرار في شرح اسرارالآيات



# بسمالله الرحمن الرحيم

[1]

یا نور الانولو، یا سر الاسرلو، نور قلوبنا و ارواحنا بانوار لطائف حکمك و اسرلو حقائق معرفتك. و تجلّ على سرائرنا و ضمائرنا بتلألاً لمعان جمال وجهك. و استغرق سریراتنا و مسرّاتنا فی لجج بحار احدیّتك. واستکشف لبصائرنا سبحات جلالك و جمالك حتّی نشاهدك بعین العیان بعد ان تعرفت لنا بعلم البیان. و اسفتح بسرائرنا ابواب ملكوتك و جبروتك حتّی نری جمالك و جلالك بحقائق الایمان والایقان بعد ان علمتّنا باساطین البیان و البرهان. و اجعلنا متمسّکین بالعروة الوثقی التی لاانفصام لها ، و الآیة الکبری التی لانفاد لها و لامزید علیها و لامر تبة فوقها. و بلغنا الی قدس جنابك و نزهة فنائك و دار کرامتك و بیت شرافتك حتی نجاور اولیائك القدیسین و احبّائك الصدّیقین و اخلاتك الموحّدین، و نری کلّ شی هالکاً الا و جهك الکریم و جلالك القدیم و ملکك العظیم و سلطانك القویم. و ثبّت سرائرنا و بصائرنا فی ذلك البیت العتیق و الموطن اللطیف و المنزل الرفیع، و قوم ارکان

١. «و من يسلم وجهه الى الله و هو محسن فقد استمسك بالعروة الوثقي لا انفصام لها» لقمان / ٢٢.

۲. «كل شيها لك الاوجهه» القصص/١٨.

عقولنا و ارواحنا و اساطين سرير اتنا و مسرّاتنا في ذلك الحصن الحصين و البلد الامين و القرار المكين ليتقرّر توجّهنا اليك و يتمكّن تقربنًا لديك، و يثبّت تخضّعنا لك و انجذابنا اليك، و يتخلّص سرّنا لك و تبتّلنا عليك. انك ذومنّ عظيم و احسان قديم، انك جواد كريم، انك على كل شئ قدير.

و صلّ اللّهم على مظهر اسمائك الحسنى و مخزن اسرارك العظمى و منبع كلماتك العليا و معدن معارفك القصوى محمّد المبعوث بآياتك الكبرى و بينّاتك العظمى على سماواتك العُلى و ارضك السُفلي.

و على شمس الضحى، بدر الدجى، قطب فلك الخلافة الكبرى و مركز دائرة الولاية العظمى، الصراط المستقيم و النبأ العظيم و المنهج القويم، امير المؤمنين، خليفة الله في السماوات و الارضين، و حجة الله على الاوليّن و الآخرين.

و على آله الكرام البررة الاتقياء و عترته الطاهرة، النحباء النقباء، الذيّن بهم تمّت الكلمة و قامت الحجّة و المحجّة، و بقائمهم تظهر العدالة و ترتفع الضلالة و تقوم القيامة، صلوة متكررة متضاعفة ابدالآبدين و دهر الداهرين .

# [۲]

بعداز تنزیه و تقدیس خالق یکتا و خداوند بی همتا و تحیّت و تسلیم خاتم انبیاء و قدوهٔ اصفیاء و آل طیّبین و عترت طاهرین او؛ می گوید این بندهٔ ذلیل و این خاکسار کثیر التقصیر علی ابن عبدالله الشهیر بالمدرّس:

که اعلیحضرت قدر قدرت سلیمان شوکت سکندر حشمت دارا دربان، خاقان گیتی ستان، فرمان فرمای ممالك ایر ان و توران؛ شاهنشاهی که شاهان و سلاطین زمان از تقبیل آستان بارگاه رفعت و جلالش سر به کهکشان، پای بر فرق فرقدان، طعنه بر بهرام و کیوان، پشت پای بر جمشید و خاقان زده اند.

صاحب حشمتی که پادشاه انجم حشم ثوابت و سیار از مشاهدهٔ حشم غیر محصور و جنود نامعدودش ترسان و هراسان قهقری برگشته، چهارم سقف این گنبد مینایی را مأمن و مأوای خود ساخته، بهرام خون آشام را پاسبان، و ماه گردون نور در ا دیدهبان نموده، همانا از شدت خوف و هراس پای ثباتش متزلزل گردیده، گاهی در بام این قصر لاجور دی ببحر محیط فکرت غوطه خورده، دریا دریا عرق انفعال ریخته، و گاهی از کثرت اضطراب و اضطرار در زیر این سطح خاکستری مختفی گردیده، انگشت حیرت بدندان گرفته؛ صاحب شو کتی که شو کت سکندری و شکوه دارایی از جنب شو کت و جلالتش منزلهٔ قطره به دریای عمّان و ذرّه به کوه و بیابان است.

شهریاری که از سطوت سلطنت و هیبت خلافتش خاقان چین را لرزه در جان، و قیصر روم را رعشه بر اندام افتاده، از مهابت سنان شعر اشکافش بهرام خون آشام در پنجم پایهٔ این سپهر نیلی فام بر خود لرزیده، لرزان و هراسان روی به مغاك مغرب نهاده، و از برق شمشیر خون ریزش شیر ان بیشهٔ دغا در بیغولها خزیده، و سر کشان بسیط غبرا بوادی هلاکت و مذلّت افتاده اند؛ شعلهٔ تیغ آتش بارش خرمن هستی گردن کشان را چنان سوخته به باد فنا داده که نه نامی از ایشان در صفحهٔ روزگار باقی [مانده است] و نه نشانی . غریو کوس و نای و صدای توبهای اژدر دهانش ولوله در جهان و غلغله در زمین و زمان انداخته، روز دشمنان کین را تیره و تار ساخته [است] .

معدلت گستری که صیت عدل و دادش از ثری تا به ثریا فرو گرفته [است]؛ داوری که به اندك ستمی خاك هستی ستمگری به باد فنا داده، ریشهٔ ظلم و طغیان را چنان از بیخ بر کنده، به آتش قهر پادشاهی سوخته، که شیر با نخجیر همدم گردیده، گرگ با میش هم نفس، صعوه با باز همز بان آمده، کبك با شاهین تو أمان [گشته است]. کشور ستانی که از در خشنده آفتاب جو دش اقطار جهان روشن، و از بارنده سحاب کرمش سبزه زار دلها گلشن [گشته است].

شمّه ای از علّو همّت میمونش آنکه سنگ خار ارا با لعل بدخشانی و گوهر غلطان را باریگ بیابانی بر ابر می شمارد. قصر همت میمونش از آن بلندتر که سیمرغ و هم و خیال به هزار ان جناح فکرت و تدبیر به ادنی پایهٔ رفعتش تواند پرید. و ایوان سخی و عطایش از آن رفیعتر که همای بلند پرواز فکر و قیاس به اولین دریچهٔ بنیانش تواند رسید. چهسان بپرد مگس آنجا که ریز د بال و پر عنقا؟

از وفور جوایز و صلاتش جیبها پر از در و گوهر، و از کثرت عطا و انعامش دامنها پر از زر و جوهر. یدبیضای مکرمت و احسانش نام کرم داران جهان را به اندك اشارتی از صفحة روز گار ربوده، به قلزم فنا انداخته فصاروا نسياً منسياً و كان لم يكونوا شيئاً مذكوراً ٢.

جهان گشایی که در عهد دولت ابد پیوندش خور شید جهان افروز ملت بیضای اسلام و شریعت غرّای حضرت خیر الانام به اوج کمال رسیده و مهر در خشندهٔ ملّت مر تضوی و مذهب جعفری سر از مشرق اعتدال بر آورده، شرق و غرب عالم را فرو گرفته، ار کان کفر و نفاق منهدم گردیده و اعلام خلاف و شقاق نگونسار آمده، از حسن اعطاف و الطافش و از مزید تربیت و احسانش دائرهٔ فضل و کمال و مدار تکمیل اخلاق و احوال به حدی و سعت بهم رسانیده که در هر گوشه از ممالك ایر ان فضلای نامدار و سلاّك عالی مقدار به نشر معالم دینیه و معارف حقیقیه اشتغال دارند.

هوالسلطان الاعظم و الخاقان الافخم، ملاذالامم، ملك ملوك العرب و العجم، الغازى في سبيل الله، المجاهد في دين الله. السلطان بن السلطان بن السلطان، الخاقان بن الخاقان بن الخاقان بن الخاقان بن الخاقان، ناصر الدين شاه قاجار خلّد الله ملكه و سلطانه و ادام الله ظلّه و بقائه و جعله قاهراً على الكفرة والاشرار غالباً على الفسقة و الفجّار باسطاً بساط العدل والانصاف قالعاً لاصول الظلم والجور والاعتساف بالنبي و آله الاشراف. من دعا كردم و جبريل امين آمين گفت كه اين دعايي است كه فرض است به هر پير و جوان.

بندگان اقدس هما یونش نظر به فطرت اصیله و کمالات کسبیه و فضائل نفسانیه میل تام و رغبت تمام در تحقیق حقائق عرفانیه و معارف یقینیه و کشف اسر ار آیات قر آنیه و احادیث نبویه و آثار و لویه داشته، علی الدوام در مجلس بهشت آیینش با فضلای نامدار و علمای عالی مقدار در این ابواب صحبت فرموده، ابتها جی و اهتزازی و مسرتی و التذاذی دارند، و بدین جهت کمال اعتناو مرحمت و منتهای التفات و مکرمت نسبت به ارباب فضل و کمال می فرمایند.

#### [4]

لهذا از جانب مُلهِم خيرات و مفتّح ابواب فضايل و كمالات مُلهَم گرديده، هاتف غيبي

١. «قالت يا ليتني مت قبل هذاو كنت نسياً منسياً» مريم / ٢٣.

٢. «هل اتى على الانسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً» الانسان / ١.

به نغمهٔ داودی و طائر قدسی به نوای عندلیبی به گوش هوشم خوانندگی آغاز نمود، که هان ای خردمند تا کی در زاویهٔ خمول نشسته، جواهر معارف ولئالی حقائق را در گنجینه خاطر مستور داشته، حال متاع گرانبهای حقائق معارف تر امشتری عالی همتی بهم رسیده، ولئالی جواهر عقلیه و لمعات وار ادات قلبیهٔ تراخریدار بلندمر تبه پیدا آمده، به جلوهٔ عیان آور آنچه را که مدتها در مخزن ضمیر مستور ساخته ای و به محضر شهود آور آنچه را که سالها در مکمن خاطر مخفی داشته [ای] تا در نظر اهل بصیرت جلوه گری نماید و دلهای صاحبان معرفت و حکمت را منور و روشن گرداند.

با كمال انكسار زبان حالم به اين مقال مترنّم گرديد كه به جهت كثرت هجوم امراض و اسقام و شدت درد و اوجاع و آلام ( و وفور ساير سانحات و واردات ِايّام، مكنون خاطر خود را نيز فراموش كرده، و نعم ماقيل:

کسی چگونه به سامان در آورد آن سر که گرز زانوی برداشت کوفت بر دیوار لهذا در گوشهٔ خلوتی نشسته، نه مرا با کسی کاری و نه کسی را با من رفتاری. به شکر و سپاس حضرت باری و به دعاگویی بندگان اقدس میمون ظل اللهی اشتغال و ابتهاجی دارم. می دو ساله و محبوب چهارده ساله همین بس که مراصحبت از صغیر و کبیر

دوباره هاتف غیبی با کمال دلنوازی بگوش هوشم خواند و بگوشهٔ خاطرم القا نمود، که اینگونه معاذیر نفسانی و وساوس شیطانی را باید به پشت گوش انداخت و روی نیاز به درگاه بی نیاز فیاض خیر ات و بر کات آورد. و از باطن و لایت مخزن علوم ربانی و منبع معارف یز دانی استمداد باید نمود تا مکنون خاطر به احسن وجوه به محضر شهود آید، و در نظر ارباب نظر جلوه گر گردد.

والقا نمود كه مكنون خاطر آنكه شرح مستوفايي از براي كتاب اسرارالآيات كه از حكيم الهي، عالم رباني عارف صمداني، شمس سماء حكمت، نور سراج معرفت، سلطان معارف و برهان حقائق، قدوة المحققين و زبدة المدققين، رئيس الموحدين، صدر الالهيين محمد المدعو بصدرالدين موروث است، و بر امهات علوم الهيه و معارف حقيقه و اصول

١. متأسفانه حكيم مؤسس بواسطه همين بيماريها دار فاني راوداع گفت و مهلت اتمام اين كتاب را نيافت.

اخلاق فاضله و فضائل نفسانیه و سایر مطالب حکمیه مشتمل است بنویسی، و به اندازه حوصله و استعداد به مقتضای قواعدی که از آن حکیم الهی موروث است، نقاب احتجاب از رخسارهٔ معانی لطیفه و اسر ار دقیقه و نکات شریفهٔ فقرات آن کتاب بر داری تا مشهود خاص و عام گردیده کالشمس فی رابعة النهار مشاهد و عیان باشند. و بعد از توفیق اتمام بر طبق عرض گذاشته تحفهٔ بارگاه سلطنت و خلافت نمایی و بدین جهت به مزید توجهات و تفقدات پادشاهانه مفتخر و سر افر از گردی.

گفتم: آری اینست آنچه که سالها در خاطرم مکنون و در ضمیرم مستور بود، ولی به جهت قلّت بضاعت و قصور باع و فقدان فرصت و نقصان استعداد جرأت بر اقدام بر این امر خطیر نمی کردم، و با خود می گفتم ار تکاب این امر جلیل در حقیقت عرض خود بردن و ناموس خود بباد دادن و خود را مور د ضرب و طعن امثال و اقر ان نمودن است، زیرا که آن کتاب آفتاب است و این بندهٔ فقیر فرّه، و او دریاست و این بندهٔ حقیر قطره، فرّه را چه نسبت با آفتاب است و قطره را چه مناسبت با دریا.

حسوض با دریا اگسر پهلوزند خسویش را از بیخ هسستی بر کند بلی چون الهام غیبی در رسید و استشمام رایحهٔ توفیق و تأیید نمودم، از عالم تردد بیرون آمده، عزمم جزم گردید، امید به الطاف الهی و تکیه بر امداد مخزن علوم ربانی نموده، دامن همت بر کمر زده شروع به شرح آن کتاب نمودم و به کشف الاسرارش موسوم ساختم. ۱

۱. این آخرین سطوری است که به خامهٔ پر توان آقا علی مدرس طهرانی به نگارش در آمده است. عمر حکیم مؤسس به
 اتمام این شرح نفیس و فا نکر د. رحمة الله علیه رحمة و اسعة.



#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمدلله الذى لاتحجب علمه السواتر، و لاتستر غيبه الظواهر، و لاتقرب عينه الخواطر؛ والصلوة على اشرف الآيات واكمل المظاهر محمد المبعوث على الاوائل والاواخر، و آله المعصومين عن الصغائر و الكبائر.

و بعد، ان هذا الكتاب ليقذف بالحق و ينطق بالصدق، و يلفظ بالقول الثابت، مشتملاً على اصول كافية، ينكشف بها حجاب رموز الدقايق، التي هي مفاتيح الغيب، و قوانين شافية، ينفتح بها انوار كنوز الحقائق، التي هي مصابيح تزول بنورها ظلمة الشك و الريب، محتوياً على قواعد ينجلي بها الانوار الجلية، و ضوابط يظهر بها الشارقات العقلية، و قوابس يبرز بها اللمعات الروحانية، و مسائل يعلن بها الواردات القلبية، من الاصول الحكمية و العلوم الالهية و الفنون البرهانية و المعالم الدينية و المسالك العرفانية و المعارف الربانية، بعبارات لطيفة يفصح عن بدايع الاسرار، و كلمات رشيقة تنبئ عن لطايف الافكار، والفاظ صريحة تكشف وجوه ابكار المعاني عن حجب الاستار، مع ما اندرجت فيها من رموز الفصاحة و فنون البلاغة و لطايف الحكمة و سرائر المعرفة.

قلّ من يهتدي الى رشحة من رشحات زخار بحارها، او تسترشد الى ذرة من ذرات

۱. ای مفاتیح الغیب،

كنوزها و ذخائرها، و جلّ من يستشرق بشارقة من شارقات مشارق انوارها، او يطلع على لمعة من لمعات اسرارها، اللهم الا الالمعى الفطن الذكى، الذى اشرق عقله و تنوّر قلبه و استنارت سرير ته و استضائت بصير ته مع رياضات علمية و مجاهدات نفسانية، و غاص فى بالغ بحار العلوم و خاض فى كامل ذخائر بحور الفنون، مع فطرة سليمة و سليقة مستقيمة و فكرة صائبه صادرة من واهب العقل و جاعل السرّ و مفيض البصائر و مقيم السرائر، تفضلا و رحمة منه، و تلطفاً و رأفة من لديه، بعنايته السابقة و حكمته البالغة و مشيته الماضية و قدر ته الكاملة، فاولئك الذين سبقت لهم من الله الحسنى، و اولئك الذين او تو الحكمة، و من يؤت الحكمة فقد او تى خيراً كثيراً و اجراً عظيماً و صبراً جزيلا.

و لعمرى و حياتى لكفاه فضلا و شرفاً انه من مصنفات الامام الهمام، و المولى القمقام، العالم العامل، و الفاضل الكامل، بحر الفواضل و الفضائل، و فخر الاواخر و الاوائل، الواقف بمواقف التوفيق، والعارف بمعارف الحق على التحقيق، شارح رموز الاخبار بمصابيح الانظار، و فاتح كنوز الاسرار بمفاتيح الافكار، ناشر اعلام الهداية و كاسر اصنام الضلالة و الغواية، قدوة المحققين و زبدة المدققين و عمدة الموحدين و حجة الحكماء الراسخين و السوة الفقهاء الراشدين، خادم شريعة سيدالمرسلين، نور حدقة السالكين و حديقة العارفين، محمد المعروف بصدر المتألهين غفر الله له، و حشره مع من تولاه من الائمة المعصومين في اعلى عليين.

و المجمل من احوال التّى وصل الى محرّر هذه الحروف ابن عبدالله المدرس على المدرس يداً عن يدو خلفاً عن سلف، انه كان والده من اجلّ الوزراء ولم يكن له ولد ذكر، فالزم على نفسه بنذر او شبه انفاق خطير من ماله ان اعطاه الله ولداً ذكراً صالحاً موحداً، فلما قبل الله منه اعطاه هذا الولد الجليل الصالح الموحد، فلمّا انتقل والده من دار الفناء الى نشأة البقاء و بلغ اشدّه واستوى ارادربّه ان يؤتيه علماً و حكمة، فسافر به من شير از الى اصفهان، فحضر مجلس الشيخ الجليل النبيل الملّى بهاء الدين العاملى " روّ عبر وحه و اشتغل عنده

١.البقرة/٢۶٩.

الشيخ بهاء الدين محمد بن الحسين العاملي (المتوفى ١٠٣٠)، راجع ترجمة بهاء الدين العاملي في رسالة تاريخ الحكماء للمصنف، ص ١٣٧ من هذا المجلّد.

بالمنقولات، الى ان بلغ منها ما بلغ، ثم حضر مجلس السيد السند البارع الماهر امير محمد باقر المعروف بداماد في قدّس الله سرّه، و اكتسب لديه من المعقولات الى ان وصل منها ما وصل، ثم سافر الى قرية من قرى قم واشتغل فيها بالرياضيات و المجاهدات سنوات الى ان اعتدل مزاجه وصفى هيئته وصح تميزه و قوى اثر النفس فيه فسما الى ما ير تقى ففارق الاضداد و شابه السبع الشداد فصار انساناً بما هو انسان بعدما كان انساناً بما هو حيوان . ثم اراد قدس سرّه زيارة بيت الله تعالى فسافر اليه سبع مرّات ماشياً و لمّا رجع من المرّة السابعة انتقل فى البصرة الى ربّه مبروراً و انقلب الى اهله مسروراً اعلى الله درجاته فى بحبوحة جنانه ...

و لما كان السيد الاماجد والافاضل حاوى محامدة الخصايل الاريب الحسيب النسيب اللبيب الزكّى الفطن الالمعى المنقطع عن الخلق الى الخلاق السيد السند سيدعبدالرزاق أفى مرور دهره مشتغلاً بالخيرات اراد طبع هذا الكتاب المستطاب في جملة خيراته فطبعه طبعاً جيداً، ايّد الله ظاهره في تحصيل مراضيه، و نوّر باطنه بالاطلاع على مناهج مساعيه، و الحمد لله اولاً و آخراً.

١. المير محمد باقر بن محمد الحسينى الداماد (المتوفى ٩۴٠)، راجع ترجمة السيد الداماد فى رسالة تاريخ الحكماء للمصنف، ص ١٣٤ من هذا المجلد.

٢. و هذه قرية كهك. راجع مقدمة الاسفار.

٣. راجع ترجمة صدر المتألهين في رسالة تاريخ الحكماء للمصنف ص ١٤١ ـ ١٣٨ من هذا المجلّد.

۴. هو من طبع مفاتيح الغيب باهتمامه و لااعرف احواله.



تقريظ رسالة ايضاح الادب



# تقريظ جناب مستطاب، تاج المدقّقين و سراج المحقّقين، قدوة الحكماء المؤسّسين، اسوة العلماء المدرّسين، آقاعلي المدرس دامت افاضاته

#### بسم الله الرحمن الرحيم

جناب معارف مآب حقائق نصاب، حاوى فنون الفضائل، جامع محامد الخصائل، مجمع العوارف و الفواضل، اخو المآثر، ابوالمفاخر، مفتاح المآرب، مصباح المناقب، العالم العامل، و الفاضل الباذل، الالمعى الملى، آقا ميرزا لطفعلى (زيد فضله الجلى، در اين رسالهٔ شريفهٔ فريده و مقالهٔ نظيفهٔ حميده، كه به تحقيقات شافيه و تدقيقات وافيه و تنسيقات كافيه، ميزان ادب و معيار ارب، و مغنى لبيب و مجدى اديب، و تحفهٔ منشى و نخبهٔ نتايج افكار دانشى است، به تأثيدات ربانى و توفيقات سبحانى، بر قدرت و اقتدار بر حسن نظم و نضد و ترتيب نتايج بر مقدمات و مبانى، از ميدان بيان بديع الفاظ و تبيان لطائف معانى، به چوگان فضل و دانش و بصيرت و بينش، گوى فصاحت و بلاغت و سلاست ، به دواند.

الحق لمعات مصابيح ذهن وقادش حدقة ابصار اهل بينش رااز ملاحظة الفاظ

۱. آقا محمد على مدعوبه لطفعلى ابن محمد كاظم تبريزى ملقب به صدر الافاضل و دانش تبريزى متولد ۱۲۶۸، متوفى ۱۳۵۰ هجرى قمرى.

٢. رسالة ايضاح الادب، مطبوع در ١٣٠١ هـ.ق.

فصيحة اين رسالة وثيقه، به ضياء مبين «كمشكوة فيها مصباح» أنور و بصارت بخشوده، و رشحات ينابيع فكر دراكش حديقة عقول اصحاب دانش را از مطالعة معانى دقيقه به زلال مبين «ومن الماء كل شي حيّ» أصفت نضارت افزوده است. زاد الله له فضلاً و علماً. حرره العبد الفقير الى ربّه العليّ الكبير على المدرّس غفر ذنو به و ستر عيو به. "

١. النور/٣٥.

٢. الانبياء / ٣٠.

٣. نامهٔ فرهنگیان، عبرت نائینی، چاپ عکسی از روی نسخه به خط مؤلف، تهران، ۱۳۷۶ هـ. ش. صفحهٔ ۴۶۴.

.. بخش سوم: قطعات باقیمانده از آثار مفقوده



بقاياي اصول الحكم في شرح اثولوجيا

# [القطعة الاولى]

ظن و توهين: عساك ان تظن بما ذكرناه في «اصول الحكم» عندالذبّ عن البرهان الذي اقمناه على اصالة الوجود في الموجوديّة من جواز ارتفاع النقيضين عن مرتبة الشي في نفسه، انه يكفى جواباً عن هذا السؤال باخذالشق الاخير من الشقوق التي ذكرها السائل حيث قلنا هنالك:

«و امّا حديث ارتفاع النقيضين فلزومه مسلّم، و بطلانه على الاطلاق ممنوع، والقدر المسلّم من بطلانه بطلانه في الواقع، لابحسب مرتبة من مراتب الواقع، فإن الواقع اوسع من تلك المرتبة، وهي مرتبة الشيّ بحسب جوهر ذاته.

و نقد المقام ان ارتفاع النقيضين او اجتماعهما في المفردات، كالوجود و العدم و الكاتب و اللاكاتب، انما هما بحسب حمل المفردين المتناقضين على موضوع واحد بماهو واحد، بحيث يكون الموضوع خارجاً، و المحمول مأخوذاً بما هو محمول، فالكاتب اللاكاتب انما هما متناقضان، اذا اعتبر حملها على شئ واحد، بحيث لا يحصل من ذلك قضيتان، فانهما لواعتبر ابحيث يحصل من حملهما قضيتان، محمول احمدهما مفهوم الكاتب، و محمول الاخرى مفهوم اللاكاتب، لم يكن تناقض البتة، اذ لا تناقض في قضيتين موجوبتين محصلتين او معدولتين او مختلفتين.

و حمل شئ على شئ الذي مفاده الاتحاد أنّما يتصوّر على وجهين:

احدهما: الشايع المتعارف المسمى بالصناعى، و مفاده اتحاد الموضوع والمحمول في نحو من انحاء الوجود. و مرجعه الى ان الموضوع فرد من افراد مفهوم المحمول، سواء كان ذلك الموضوع جزئياً، فتكون القضية جزئية بالخصوص، ان كان ذلك الموضوع جزئياً في العقل، اذ الصور الكلية في الخارج، و جزئية بالعموم، ان كان ذلك الموضوع جزئياً في العقل، اذ الصور الكلية جزئيات بعد اخذ وجوداتها العقلية معها، ولامنافاة لتغاير الجهتين، او كلياً فتكون القضية طبيعية ان حكم فيها على نفس مفهومه، و محصورة ان حكم على ذاته و افراده و يبين كمية تلك الافراد. و مهملة ان حكم عليها و لم يبين كميتها، و يقال لهذا الحمل الحمل بالذات، ان كان المحمول من ذاتيات الموضوع، و الحمل بالعرض، ان كان من عرضياته، و يقال للكلّ الحمل العرضي.

و ثانيه ما: الحمل الاولى الذاتى، و مفاده ان الموضوع بعينه نفس ماهية عنوان المحمول و مفهومه، بعد ملاحظة تغاير اعتبارى بينهما، اى ماهية هذا و مفهومه نفس ماهية ذاك و مفهومه، لا ان يقتصر على مجرد الاتحاد فى الوجود، كما فى الحمل الاولى. و انّما سميّناه اولياً، لكونه اولى الصدق و الكذب، و ذاتياً لاتصور الا فى الذاتيات.

و قد يختلف الحملان في مفهوم واحد بالقياس الى نفسه اوغيره، فمفهوم العدم عدم بالحمل الاولى و ليس بعدم بالحمل الصناعى، و الانسان ضاحك بالحمل الصناعى و ليس بضاحك بالحمل الاولى، و قديتفقان ايضاً و لكن في مفهوم بالقياس الى مفهوم آخر، و كل مفهوم اذا قيس الى مفهوم آخر فهو يباينه و يغايره ولايصدق عليه، الا اذا لوحظ معهما الوجود، و عند تلك الملاحظة ايضاً، لا يتحقق الحمل كلية بل قديتحقق و قدلا يتحقق.

فاذن حمل مفهوم على مفهوم آخر مقصور على الحمل الشايع. ويحكم العقل بالضرورة والوجدان من دون حاجة الى برهان ان مفهوماً واحداً اذا قيس الى مفهوم آخر، فاماهو نفسه صادق عليه او نقيضه، ولا يحكم البتة ان كل مفهوم فواجب عليه ان يصدق هو او نقيضه على مفهوم اذا قيس اليه، بل يحكم حكماً ضرورياً ان ذلك ليس بلازم بل و لا بجايز، لانه يعلم من وجدانه تصور مفهوم اولاً، ثم مفهوم آخر نقيضاً للاول ثانياً، ثم مفهوماً آخر ليس هو عين المفهوم الاوّل و لا نقيضه ثالثاً. و يعلم ايضاً انه لو فرض عندذلك الصدق بين اثنين من تلك صدقاً اولياً، للزم كون الثلاثة اثنين كما انه لو فرض هذا الصدق بين الثلاثة للزم كون

الثلاثة واحداً، لما قررًناه من ان مفاد هذا الحمل هو الاتحاد بحسب المفهوم. فاذن كل مفهوم فهو مسلوب عن كل مفهوم يغايره سلباً ضرورياً سواء في ذلك كون المفهومين كليهما ثبو تياً بمعنى عدم دخول السلب فيهما او كليهما سلبياً داخلا السلب فيهما، او مختلفان في ذلك.

فاذن تقرر ان ارتفاع النقيضين عن شئ كاجتماعهما فيه باطل في نفسه بحكم الضرورة و الوجدان، من دون تجشم البرهان، لكن بحسب الحمل المتعارف. و اما ارتفاعهما عن شئ بحسب الحمل الاولى فليس بباطل، بل العقل يحكم حكماً ضرورياً وجدانياً أنّه بحسب ذلك الحمل واجب و لازم، و يختلف حاله عن حال اجتماع النقيضين في ذلك، فانه باطل بحسب كل واحد من الحملين، و ذلك الذي ذكرناه هو المقصود من جواز ارتفاع النقيضين عن المرتبة، و بطلانه عن الواقع، فافهم فهم عقل لا و هم جهل.»\

## [القطعة الثانية]

... ويلزم على الاحتمال الاوّل ايضا خلاف ما ثبت في موضعه بالبرهان القويم البيان، من ان الوجود زائد على الماهية ليس عينها و لاجزءاً لها. و على الاحتمال الثانى يلزم ايضاً خلاف ما حقّقه اساطين الالهيين من بساطة كل هوية وجودية، و لنا برهان مخصوص عليه، قد ذكر ناه في «اصول الحكم» و هو:

«ان الوجود ليس يجوز ان ينحل الى ابعاض، لأنه موجود بذاته، و ساير الاشياء المخالفة له بحسب سنخها و جواهرها موجودة به، فلو انحل الى ابعاض لكانت تلك الابعاض لا يخلو عن الوجود و العدم و الماهية، فاذا كان جميعها او واحد منها عدماً او ماهية لم يصدق على المجموع انه موجود بذاته بل امّا ان يصدق عليه انه باطل في ذاته، و بالنظر الى جميع ذاتياته و ابعاضه او يصدق عليه انه ليس بموجود و لا بمعدوم بالنظر الى كلّ واحد من ابعاضه او يصدق عليه انه باطل بالنظر الى واحد من ابعاضه و ليس بموجود و لا معدوم بالنظر الى الاخر، و اذا كان جميعها او واحد منها وجوداً لم يصدق على المجموع انه وجود واحد، بل امّا ان يصدق عليه انه وجود ان او وجود شيّ آخر، والكلام في كل واحد من

١٠, سالة في مباحث الحمل، الفصل ٢٤، المجلد الثاني من مجموعة مصنفات الحكيم المؤسس ص ٢٤١ ـ ٢٣٩.

هذين الوجودين اوذاك الوجود عائد، فينتهى الامر الى شئ هو بذاته مصداق معنى الموجود و سائر الاشياء انما يصدق عليه هذا المعنى بواسطته و ذلك الشئ هو المقصود من الوجود.» \

#### [القطعة الثالثة]

كلمة عقلية لازلة شبهة وهمية: قد حققنا في «اصول الحكم» قاعدة الهية لدفع الشبهة الشيطانية المنسوبة الى ابن كمونه الصادرة عن شيخه و استاده شيخ الاشر اقيين، يدفع بتلك القاعدة بعض شبهة هذا السيد الجليل ايضاً، وهي:

«ان الحقيقتين المتباينتين او الهويتين و الانيّتين المختلفتين من حيث أنهما متباينتان و مختلفتان، لا يمكن ان يكونا مصداقين لمفهوم واحدو محكياً عنهما لحكاية واحدة، سواء تحقّقت بينهما جهة اتّحاد و اشتر اك ايضاً ام لم يتحقّق، و الاّلزم ان يكون جهة الاختلاف بينهما، بعينها جهة الاتحاد فيهما، فيكونان مختلفتين من حيث انهما متحدّتان، و بطلان اللازم بديهي و استحالته فطرى. فاذن لوصدق على هويتين او حقيقتين عنوان واحد لوجب ان يكون بينهما جهة اتحاد و اشتر اك ذاتى او عرضى ينتهى الى اشتر اك و اتحاد ذاتى، اذا الاشتر اك في عرضى يجب و ان ينتهى الى الاشتر اك في ذاتى، بمثل البيان المذكور .» الاشتر اك في عرضى يجب و ان ينتهى الى الاشتر اك في ذاتى، بمثل البيان المذكور .» الاشتر اك في عرضى يجب و ان ينتهى الى الاشتر اك في داتى، بمثل البيان المذكور .» المتر اك في عرضى يجب و ان ينتهى الى الاشتر اك في ذاتى، بمثل البيان المذكور .» المتر الك في عرضى يجب و ان ينتهى الى الاشتر اك في داتى، بمثل البيان المذكور .» المتر الك في عرضى يجب و ان ينتهى الى الاشتر اك في داتى، بمثل البيان المذكور .» المتر الك في عرضى يجب و ان ينتهى الى الاشتر اك في داتى، بمثل البيان المذكور .» المتر الك في عرضى يجب و ان ينتهى الى الاشتر الك في داتى بمثل البيان المذكور ... المتر الك في عرضى يجب و ان ينتهى الى الاشتر الك في داتى المتر الكون المتر الكون ال

### [القطعة الرابعة]

قوله «اذ الوحدة في التقسيمات معتبرة...» قد حققنا هذا في شرحنا لا ثولوجيا الموسوم «باصول الحكم» حيث قلنا هنالك:

«ان العقل ينقبض ويستنكر ان يقول على امثال تلك المركبات حقيقة واحدة، فانّه يحكم حكماً ضرورياً انه يجب و ان يكون للمركبات الحقيقية و الحقيقة الواحدة التي لها

١. رسالة في مباحث الحمل، الفصل ١٩، المجلِّد الثاني من مجموعة مصنفات الحكيم المؤسس ص ٢٣٣.

و مثله مع تفصيل في رسالة في الوجود الرابط، الفصل ٢٣، الا انه لايذكر اسم «اصول الحكم» صريحاً، قال فيه: «... و لنا برهان خاص عليه حرر ناه في بعض المحرر أت.» (ج ٢ ص ١٨٨).

٢. رسالة في مباحث الحمل ،الفصل ٢١، المجلِّد الثاني من مجموعة مصنفات الحكيم المؤسس ص ٢٢٣.

اجزاء ايتلاف خاص بين اجزائها فالحجر الموضوع بجنب الانسان لايكون حقيقة عليحدة لفقدان الايتلاف اللازم و ليس يكفى فى هذا الايتلاف كون بعض الاجزاء معلولاً للاخر، والآلكان الجسم مع اللون بل كل موضوع مع الفرض الذى فيه حقيقة من الحقائق، والاكون الاجزاء متحدة فى الوجود و الآلكان الكاتب و الضاحك المحمولان على الانسان حقيقة اخرى و كذاالنامى مع الناطق حقيقة و مع الحساس حقيقة و مع التعجب حقيقة و من اجل ذلك تربهم يقولون ان المعتبر فى اقسام كل معنى كل الوحدة الحقيقة التى كانت تحصل من ايتلاف مخصوص بين ذلك الكلى و قيوده المقسمة له والا لكانت المقولات لانحصر فيما ذكر و لكان المركب من الجوهر و الكيف حقيقة اخرى خارجة عن المقولات الشايعة الذايعة و كذلك يتحقّق تركيبات اخر ثلاثية و رباعية و خماسية و هكذا الى لانهاية.»

#### [القطعة الخامسة]

قوله «و انّما يلزم ذلك لولزم من عدم اتصاله بحسب ذاته عدم اتصاله فى الواقع . . . » فالجسم خال عن الاتصال و الانفصال فى مرتبة ذاته و لا يخلو عنهما فى مرتبة متأخرة من مرتبة ذاته و حقيقته و تلك المرتبة المتأخرة انّما هى مرتبة فى الواقع و ليس يلزم من عدم كونه متصلاً فى ذاته ان يكون منفصلا فيها اذالفرق ثابت بين سلب المقيد و السلب المقيد، و حقّقنا هذا فى «اصول الحكم» فى ابتداء بيانا حال الوجود فى التأصّل وعدمه، حيث قلنا هنا لك كلاماً يناسب هذا المقام مع تعبيره وهو:

«ان نقيض الاتصال المقيد بالمرتبة انّما هو رفع هذا المركب، و رفع المركب انّما يتحقّق برفع جزء واحد منه من دون تخصيص و تعيين، كما انّه يتحقّق برفع جميع اجزائه، فرفع الاتصال المقيد بالمرتبة يتحقّق برفع الاتصال على الاطلاق كما أنّه يتحقّق برفع تقييده، فالسلب وارد في قولنا الجسم ليس من حيث هو جسم بمتّصل على الاتّصال المقيد بالمرتبة، فالمرتبة أنّما هي ظرف للاتصال، فالاتصال مقيد بالمرتبة والسلب غير مقيّد بها

١. تعليقات على شرح الهداية الاثيرية، التعليقة ٣٨ المجلد الثاني من هذه المجموعة ص ٣٢۴.

فيكون السلب سلب المقيد بالمرتبة و ليس ظرفاً لنفس السلب حتى يكون السلب مقيداً بها و يكون الاتصال مأخوذة على الاطلاق عنده فيكون السلب السلب المقيد بالمرتبة فليس اذا سلب الاتصال عن المرتبة على النهج الذى ذكرناه تحقق عدمه على الاطلاق الوعدمه المقيد بالمرتبة حتى لو لم يتحقق واحد منهما لزم القول بارتفاع النقيضين بل نقيض الاتصال المقيد انما هو رفعه فالاتصال المقيد مرفوع عن المرتبة و كذا عدمه المقيد بها و امّا رفعها فغير مرفوعين عن المرتبة الا اذا اخذ هذا الرفع ايضاً مقيداً بالمرتبة و هكذا الى ان ينقطع اعتبار التقييد و ينتهى الامرالي رفع غير مرفوع و ارتفاع الاتصال و عدمه على النهج المذكور عن مرتبة الجسم ليس يلازم للارتفاع بحسب مرتبة متأخرة عنها فالجسم في الواقع اما متصل او منفصل مع خلّوه في حدّذاته و حقيقته عنهما.»

١. تعليقات شرح الهداية الاثيرية، التعليقة ٥٧ المجلد الثاني من هذه المجموعة ص ٣٢٨ ـ ٣٢٧.



[١]

نرگسمسست توبادهپر سستی کندا شدزیك نقطه عیان از دهنت سر وجود

[۲]

آینهٔ حق نماست جلوهٔ رخسار یار سلسلهها، حلقه ها کاش به حلقم زنند

[٣]

دل آیتی است از حقّ و دلبر حکایتی ظلمت ندیده ام که گرفتی به نور جای

[4]

نه آنچنان به خیال اندری که در همه عمر بیا و صافی مر آت بین که من رخ دوست

هرچههستیهمهچونچشمتومستیکندا نیستیبینکهبیاننکتهٔهستیکندا

عقدهٔمشکلگشاستحلقهٔگیسوی دوست سلسهگرزلف یار،حلقه اگر موی دوست ۲

جزخال او که گونهٔ خور شیدجای اوست. <sup>۳</sup>

آغاز این حکایت و آیت برای اوست

فراغتی زتوبینم که خویشتن نگرم در اوبینم و مرآت نیست در نظرم<sup>۴</sup>

۱. آقاعلی در رسالهٔ خودنوشت سرگذشت: «گاهی هم غزلیات گفته است، از آن جمله این دوفر داست که قابل نوشتن نیست . . .» ۲ . سیدا حمد دیو ان بیگی شیر ازی در تذکرهٔ حدیقة الشعر اه ، در و صف آقاعلی: «از انواع کمالات ایشان که بروز داردیکی اشعار موحدانه است که در اینجا محض نمو دار قدری از آنها نگارش می شود. گاهی هم تخلص را تغییر داده به اسم می کنند، یکی دو غزل هم دیدم «مدرس» تخلص کرده بود، من غزله: . . . ».
۳و۴. به نقل سیدا حمد دیو ان بیگی شیر ازی در تذکرهٔ حدیقة الشعراء .

[4]

خــواهی اگــر به طور دل، حق بینی ز آئینه دل غــــبار باطل بزدای

[7]

خـورشـیـدوجـود تاز رخ پرده بگشـود در آیت احـمـد آنچـه او داشت گـذاشت

بنمود جمال خویش آنگونه که بود مر آت علی چنان که او بود نمود ۲

در نار مــقــيّـد، آب مطلق بينى

تا ذات على به چشم حق، حق بينى ا

خورشیدازلزرخ چوبرداشت نقاب ظاهر به حجاب اگر نشدپس ز چهروی

برداشت نقاب و گشت ظاهر به حجاب گــــردید ابو تراب ظاهر به تراب<sup>۳</sup> [۸]

> یك جلوه نمود حق و یك جـ ذبه نمـود آنجلوهمحمّداستو آنجذبهعلى است

از جلوه وجسود دادو از جسذبه ربود زین رو به وجود این دوشد بودو نبود<sup>†</sup> [۹]

> خـــاك چون عنقـــا و آدم اوج او فــعل حق دريا و عــالم مــوج او

در حضیض فعل حق بس اوجهاست. مصوجهاست. ه

۱و ۲و ۳و ۴ . نایب الصدر شیر از ی در تذکرهٔ طرائق الحقائق (ج۳ ص ۲۳۶): «این چندر باعی که از خود آن جناب شنیده شد، آور ده می شود . . . ».

۵. سلطان الفلاسفه در حاشیهٔ اسفار ملکی خود و سیدابوالحسن رفیعی قزوینی در حاشیهٔ منظومهٔ سبزواری ملکی خود این دو بیت را از آقاعلی نقل کردهاند. (به نقل سیدمصطفی محقق داماد، نامه فرهنگستان علوم، شمارهٔ ۴ ص ۱۳۷ تهران، تابستان ۱۳۷۵).

بخش چهارم: تعلیقات نقلیه •

# تعليقات على رسالة القواعد الفقهية للميرزاحس الآشتياني قدّس سرّه

(١٣١٩ ـ ١٢٤٨ هـ.ق)



# بسماللهالرحمنالرحيم و به نستعين، اللّهم وفقّني بالاتمام

## [1]اصل في اشتراك التكليف (

لا يخفى على مذهب العدليه ان كل فعل مطلق اومع قيداوازيد عنوان و موضوع لحكم تقتضيه، ولا حاجة في ذلك الى التمسك بشئ. و انّما فائدة الاستدلال بالاجماع والضرورة و مثل آية «وانذركم به و من بلغ» و آية «هوالذي بعث في الاميين رسولاً منهم يتلوا عليهم آياته و يزكيّهم و يعلّمهم الكتاب و الحكمة و ان كانوا من قبل لفي ضلال مبين و آخرين منهم لمّايلحقوابهم» و مثل حديث «حلال محمّد حلال الى يوم القيامة و حرامه حرام الى يوم القيامة» لدفع توهم انّ اختلاف نفس الزمان لعلّ له دخلاً في الموضوع فيختلف الحكم باختلافه، كذا لا ثمرة معتّد بها بعد العلم بعدم دخل الزمان لا ثبات شمول الخطاب للغائبين، و بعد ان قلنا بحجيّة ظواهر الالفاظ، لم يكن مخاطباً بهاايضاً كما هو حجّة للمخاطب خلافاً للفاضل القمي قدس سرّم و قدثبت

١. راجع العناوين للسيدمير عبدالفتاح الحسيني المراغى، عناوين المشتر كات في ابواب الفقه، العنوان الاوّل في اشتر اك التكليف، ج ١ ص ١٩- ٢٩.

٢. الانعام / ١٩

٣. الجمعة / ٢-٣.

۴. الاصول من الكافى، باب البدع و الرأى و المقائيس، الحديث ١٩، ج١ ص ٥٨ بزيادة لفظ «ابداً» قبل «الى يوم القيامة» في الموضعين.

۵. قوانين الاصول، الباب السادس في الادلة الشرعية، المقصدالثاني في الكتاب، او اخر القانون الاول، ج ١، ص ٣٩٨،
 والباب السابع في الاجتهاد والتقليد، القانون الثاني، ج ٢ ص ١٠٣٠.

خلافه في محلّه. ١

فحيننّذ أنّما يبقى الثمرة بين حكم ثبت باللفظ و بين ماثبت باللبّ او بلفظ مجمل، ففى الاوّل فماشككنا فى انّ له دخلاً فى الموضوع ندفعه باطلاق اللفظ او عمومه، ولو ثبت دليل فى طرف خلافه فلابدّ من اعمال قو اعد التعارض، بخلاف الثانى حيث لادافع فيه للشك. فلو اقتضى اصل من الاصول شمول حكم اللبّ للمشكوك فاذاقد اثبتنا الحكم بالاصل لا بالدليل فلو نظق على خلافه اضعف الادلة يتخذّ الاصل سبيله سرباً. وقولهم «قضية فيه. فى واقعة» مورده ثبوت حكم معلوم لعنوان غير معلوم، و معناه هذا حكم ثبت لواقعة مجهولة فلاحجيّة فيه.

فظهران من قال لا يجب صلوة الجمعة عيناً او تخييراً على الغائبين لاحتمال اشتراط حضور المعصوم (ع)، لاوجه له بعد اطلاق الادّلة الاّ ان يجعل الاطلاق وارداً مورد الغالب و يكون مراده مجرد التأثيد لا الاستدلال، والله اعلم.

# [2] اصل في حكم المكلّف الخارج عن العادة والمشتبه بكلّه او بعضه كمن فيه عضو زائد او ناقص و الخنثي و ذوى الحَقوين <sup>7</sup>

مقدّمة: لانزاع ان الاشتغال و التكليف اليقيني يوجب تحصيل البرائة اليقينية و قداطبقت على ذلك عقول العقلاء و آراء العلماء، و ان الشك في التكليف لا يوجب تكليفاً، و انّم اوقع النزاع في موارد لا تحصى في تشخيص الموضوع للكبري و الصغري و انّالشك فيها شك في التكليف او المكلّف بعومن هذه المواردمان حن فيه، فاستمع لما يتلى.

#### مسائل

[المسئلة] الاولى: في حكم الاعضاء، اما مستوى الخلقة فلا كلام، و ميزه اما عضواً كماً اوكيفاً (١) اوناقص. ثم الحكم امالكل هو داخل فيه كاليد في الغسل والاصبع في الوضوء، و اما الحكم له خاصّة، ولا اشكال ايضاً في الاول فيغسل الجسد كله واليد كلها زاد او نقص، لفهم العرف و كلام اهل الفتوى، و كذا يقطع اليد باليد و ان كان في احدهما زيادة و في الاخرى نقيصة و كذا النفس بالنفس.

[۱] قوله «كماً» اى عدداً مثل من له يدزائدة، و المرادمن «الكيف» هو الصغر والكبر كمن له يد طويلة او عريضة خارجة عن المتعارف، هكذا سمعت منه دام عزه. (۱۱۰).

١. فرائدالاصول، للشيخ الاعظم مرتضى الانصارى، المقصد الثانى فى الظن، الاوّل فى الامارات لاستنباط الاحكام من الكتاب والسنة، التنبيه الاوّل، ص ٤٤-٧٣؛ و بحر الفوائدفى شرح الفرائد للميرز احسن الآشتيانى، ذيل قول الشيخ فى هذا الموضع.

٢. راجع العناوين، العنوان الثاني، ج ١ ص ٣١-٩٠.

و اما الثانى فالناقص لا يكلفه الله الاوسعه فمن لا يدله او اصبع انما يغسل مافيه، و اما الز ايد فان تميز من الاصلى فالحكم للاصلى و لا تكليف على الزائدو ان لم يكن الآخر، ولا يقطع فى السرقة لو كان يداوليس له قصاص الاصلى ولا ديته، فيرجع فى هذه الاحكام الى الحكومة الا ان يكون للجانى مثله فيقتص منه لعموم «و الجروح قصاص» لا يتحقق به الجناية دخو لا و مدخو لا و لا الزناو اللواط، و لا يحصل الرضاع بالثدى الزائد (٢) و هكذا .

«وهل يجبستر الزائد، قيل نعم لصدق العورة اى ما يستقبح ابر ازه، وفيه تأمل، بل الاقوى خلافه لقولهم قدس سرهم «ويجزى للرجل ستر قبله و دبره» و للنصوص المستفيضة ، منها «العورة عور تان القبل و الدبر ، و الدبر مستور بالاليين فاذا سترت القضيب و البيضتين فقد سترت العورة » أ ما نحصر الاشكال في الاشتباء و الاجمال ففي العبادات فعلى المكلف مراعاة الامرين لقاعدة الاشتخال و ثبوت التكليف في البين كما فصّلناه في الشبهة المحصورة ، و القرعة (۱۳) و التخيير لا وجه له و اما في الاسباب فلا تحصل الابعد حصولها فلا رضاع و لا حدو لاجنابة لو لاهما (۱۴) و ليس المقام من الشبهة المحصورة في شئ لعدم العام الاجمالي، و اما في القصاص و الديات فلا يجرى فيها الالقرعة في من الرائد، و الدية في (۱۶) الاصلى و الحكومة (۷) في الزائد، و

[۷] الحكومة في كتاب الديات، وانما يحكم بها في غير المقدرات التي بين الشارع (ص) تقدير هامثل مابين ان في قطع يدوا حدة نصف دية الانسان وغير المقدرات هي التي لابيان له (ص) فيها، والمر ادمن الحكومة ان يفرض الحرّ الذي وقع عليه الجناية في عضو منه ليس للشارع في ديته خاصة بيان عبداً، ولو حظ فيه انه على تقدير كونه عبداً هل نقص من قيمته بتلك الجناية اولم ينقص، فان لم ينقص فلا شع على الجاني، وان نقص فالمقدار الذي نقص من قيمته هو مقدار الجناية، فافهم ذلك . (۱۷)

<sup>[</sup>٢] لخروجه عن الرضاع المتعارف. (١١٠).

<sup>[</sup>٣] لانها موضعة لتعيين مالادليل لناعلى تعيينه، والاصل غير معارض بمقابله، والمفروض في المقام حصول العلم الاجمالي المنجز بالتكليف فافهم.

<sup>[4]</sup> اى معاً فلارضاع الابالثديين المشتبه للاصلى منهما بالزائد. (١١٠)

<sup>[4]</sup> يعنى اذا اوقع الجناية بالاصلى على الاصلى اوبالزائد على الزائد (١١٠)

<sup>[</sup>۶] يعنى اذا وقع الجناية بالاصلى على الزائد فلاحكومة، او بالزائد على الاصلى، فالدية. (۱۱۰)

١ . المائده / ۴۵

٢. وسايل الشيعة، كتاب الطهارة، ابو اب آداب الحمام، الباب الرابع في حدالعورة التي يجب سترها، الحديث الثاني، ج ١ ص ٣٤٥٠.
 ٣. بحر الفوائد في شرح الفرائد.

لكن الاحوط بل الاقوى ان يقرع قرعتين اولى يعلم ان احده ماز ائداو كل واحداصلى فان اليدين من طرف و كذا الرجلين اذا تساويا قبضاً وبسطاً واخذاً وبطشاً فلم يقم دليل على لزوم زيادة احديهما، واى مانع من استعداد القو ابل والمو ادان يعطيها الله يدين كاملتين كما قد يعطيها يداً واحدة كما يمكن ان يكون كلتاهماز ائدتين كما اذا خرجتاعن استواء الخلقة، فان حكم القرعة بانهما اصل فله يمينان ويسار ان، نعم لا يتجاوز دية الاربع ديه النفس للاستقراء (١) مع ان فيه تاملاً اذا لاستقراء في الاستواء (١) والقرعة سهم الله وسهم الله لا يخطأ فاذا ثبت بها ان له يمينين وقد ثبت ان دية اليد نصف الدية، فدية الاربع ديتان .

#### فروع:

[الفرع الاول] ما قرع سمعك ان الاعتبار على الاستواء انما هوفى الحدود لاالمحدود كقولهم يجب غسل الوجه من منتهى الشعرما دار عليه الابهام والوسطى و هكذا، و اما الممرود فالمدار على ماهو الموجود فيجب غسل الوجه (١٠٠) صغيراً و كبيراً.

[الفرع الثاني] ان المدار في البول والغائط والفرطة والفسوة والمنى على صدق خروجها و ان لم يكن من الموضع المعتاد لتعلق الاحكام على هذه الاشياء في الاخبار أو كلام الاخيار، وقوله (ع) «لاينقض الوضوء الاماخرج من طرفيك والنوم» فمحمول (١١) على الغالب، بل لاحاجة الى المحل اذالمر ادمما خرج من طرفيك البول والغائط والمنى انفسها لامن حيث انها خرجت (١٢) من الطرفين فلاوجه لاعتبار الاعتبار (١٢) بعد الصدق و لا انسداد (١٤)

[٨] اى لاستقراء دية الاعضاء فى ماقرره الشارع اذليس فيها مايزيد ديته عن دية النفس و ان تكافئا كقطع اليدين فان ديتهما دية النفس اذدية كل واحدة منها نصف دية النفس، فافهم. (١١٠)

[٩] اي متساوي الخلقة. (١١٠)

[ ١٠] بالحد المذكور و هوما دار عليه الابهام والوسطى . (١١٠)

[ ۱۱] اي القيد محمول على الغالب و وار د مور ده. (۱۱۰)

[ ١٢] بل القيد لكشف المرادو كونه اخص لا يضر في التعريف اللفظي تدبر تفهم . (١١٠)

[١٣] بل قيد طرفيك بعد صدق البول مثلاً عليه. (١١٠)

[۱۴] اي ولا وجه لاعتباره يعني انسداد الموضع المعتاد كما اعتبره البعض. (١١٠)

١. وسايل الشيعة، كتاب الطهارة، ابواب نواقض الوضوء، الباب الثاني، ج ١ ص ١٧٧.

٢. وسايل الشيعة، كتاب الطهارة، ابواب نواقض الوضوء، الباب الثاني، الحديث الاوّل، ج ١ ص ١٧٧.

موضع المعتاد والخروج (۱۵) تحت المعدة، كما لاوجه لذلك مع عدم الصدق و ابعد من الجميع ما في الرياض ان القول بالعدم مطلقاً (۱۶) قوى للاصل و فقد المانع لعدم عموم في الاخبار يشمل ما نحن فيه.

[الفرع الثالث] قدجرى على اجراء حكم التام في الناقص فيغسل و يمسح من له نصف اليد او نصف الرجل تمسكاً بالعرف و قوله (ع) «الميسور لايسقط بالمعسور» و سياتي تفصيل ذلك ان شاء الله [في] تحقيق له حققنا في رسالة القرعة، و استنبطنا من ادلتها و اوعيتها ان موردها منحصر في ما تحير العقول و لم يجر اصل من الاصول (١٧٠)، كارث الممسوح فانه ولدحقيقة والولد اما ذكر او انثى، ولو قبل الاصل عدم استحقاقه ازيد من حق الانثى فالاصل (١٨٨) عدم استحقاق الباقين ايضا، فافهم و تدبر.

[المسئلة] الثانيه: في الخنثي وهومن له الفرجان.

و فيهااطراف:

[الطرف] الاوّل: الاقوى ان الخنثى اما ذكر او انثى لظاهر آیات كثیرة جداً كقوله «فاستجاب لهم انی لا اضیع عمل عامل منكم ذكر او انثى» و قوله «و من یعمل من الصالحات من ذكر او انثى و هومؤمن» آلایة و نظائر ذلك و قوله تعالى «وا نه خلق الزوجین الذكر و الانثى من نطفة اذا تمنى» و قوله «و ما خلق الذكر و الانثى» و قوله «یهب لمن یشاء اناتاً و یهب لمن یشاء الذكور او یزوّجهم ذكر اناً و ا ناتاً و یجعل من یشاء عقیماً» و قوله «یا ایهاالناس اتّقوا ربكم الذى خلقكم من نفس و احدة و خلق منها زوجها و بثّ منها رجالاً كثیراً و نساء هللذكر و قوله «و ان كانوا اخوة رجالاً و نساء فللذكر

<sup>[</sup>١٥] اي ولاوجه لاعتبار هذا ايضا كما اعتبره ذلك البعض. (١١٠)

<sup>[18]</sup> انسدّ الموضع المعتاد اولا، خرج تحت المعدة اولا. (١١٠)

<sup>[</sup>۱۷] سالماً عن اصل آخريعارضه. (۱۱۰)

<sup>[</sup>۱۸] ای ماهو معارض بهذا. (۱۱۰)

١.عوالي اللئالي.

۲. آل عمران/۱۹۵.

٣. النساء / ١٢٤.

۴. النجم /۴۵-۴۶.

۵. الليل ۳/.

الشورى/ ۴۹-۵۰.

٧. النساء / ١.

٨. النساء / ١١.

مثل حظّ الانثيين» و قوله «ولا تتمنّوا ما فضّل الله به بعضكم على بعض للرجال نصيب ممّا اكتسبوا وللنساء نصيب ممّا اكتسبن» و قوله «قل للمؤمنين يغضّوا من ابصارهم» و «قل للمؤمنات يغضضن من ابصارهن» و هكذا من امثالها.

و لما ورد في الاخبار <sup>۵</sup> من علامات التميز فلو كان امكن طبيعة ثالثة لما كان وجه لها اذلكان كلّ خنثي كذلك وسيأتي (۱۹) انشاء اللّه و لمّا ورد في ارث الممسوح من دعاء الامام (ع) (۲۰) فانّه يدّل على الانحصار ع، و ايضاً اللازم في مركبّات العناصر حصول التولّد و التوالد، و لكان طبيعة ثالثة لكان لها ايضاً ذكر و انثى و ايضاً انّما يحصل الطبيعة الثالثة من اختلاط النوعين كالبغل من الحمير و الخيل، و ايضاً كل نوع من الحيوان منحصر في الذكر و الانثى، مع انّ اجماعهم قدانعقد على ذلك موارد شتّى في الوضوء و غسل الميّت و صلوة الجماعة و الجمعة و مسئلة النظر و الشهادة، و لنا وجوه اخر حكمية طويناها مخافة الاطناب، «ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب اوالقي السمع و هو شهيد». ٧

[الطرف] الثانى: في علامات التميّز و كلّها بوله، ففي الصحيح «يورث من حيث يبول [فان خرج منهما جميعاً] فمن حيث سبق بوله فان خرج منهما سواء فمن حيث ينبعث (٢١) فان كانا سواء ورث ميراث الرجال و ميراث النساء (٢٢) و في المرسل المروى في الكافي «في المولود له ماللر جال وما للنساء يبول منهما جميعاً، قال من أيّهما سبق. قيل فان خرج منهما جميعاً قال فمن أيّهما استدر (٢٢)، قيل فان استدرا جميعاً قال فمن

[۱۹] اي في الاشتر اك في العلامات. (١١٠)

[ ۲۰] المذكور في كتاب الارث المذكور في

[۲۱] اي يخرج قويّا. (۱۱۰)

[۲۲] اي نصف المجموع منهما. (۱۱۰)

[۲۳] ای پېول قو يّا. (۱۱۰)

١. النساء / ١٧٤.

۲. النساء / ۳۲.

٣. النور / ٣٠.

۴. النور / ۳۱.

٥. وسايل الشيعه، كتاب الفرائض و المواريث، ابواب ميراث الخنثي و مااشبهه، الباب الاول و الثاني، ج ١٧ ص ٥٧٢\_٥٧٨.

٤. وسايل الشيعه، كتاب الفرائض و المواريث، ابواب ميراث الخنثي و مااشبهه، الباب الرابع، ج ١٧ ص ٥٧٩ ـ ٥٨١.

٧. ق. / ٣٧.

٨. حديث هشام بن سالم، التهذيب ج ٩ ص ٣٥۴، رواه في الوسائل ج ١٧ ص ٥٧٥ من الكافي بتفاوت.

٩. وسايل الشيعه، ابواب ميراث الخنثي و ما اشبهه، الباب الرابع، ج ١٧ ص ٥٧٩\_ ٥٨١.

ابعدهما ( <sup>۲۴)</sup> و على هذا الترتيب نقل الاجماع.

الا ان من اعتبر قوة البول قليل و انما ذكر بعدالسبق التأخّر و حملوا لفظ (٢٥) ينبعث على ذلك نظراً الى ان القوّة يلزمها تأخّر الانقطاع، و فيه مالا يخفى مع ان الخبر الاخير ردّ غير صريح، فالاقوى ان العلامات اربع: البول، فسبقه، فقوّته، فتأخّر انقطاعه؛ و امّا ماروى من «عدّ الاضلاع فان تساوت طرفاه فأمر أقو ان زاد الطرف الايمن بواحد فرجل معللاً بان حوّاء (ع) خلقت من ضلع آدم (ع) الايسر» فضعيف جداً، اذ العامل بها قليل بل للعامل لها اصلاً فان من عمل بها أنما عمل بها بعد علامات البول، و الاخبار "أنما جعل العدّ علامة (٢٤) مطلقة بل منحصرة مع ان هذا معارض بما مرّمن الاخبار فان قوله (ع) «فان كانا سواء ورث كذا» أينفي العدّ، و كذا قوله (ع) في خبر آخر «فان مات و لم يبل فنصف عقل المرأة و نصف عقل الرجل» مع ما نا عدنا اضلاع الرجل فوجدنا طرفيه سواء.

مع ان في الصافى في تفسير قوله تعالى «و خلق منها زوجها» عقل اخباراً في طعن هذا القول و انه مذهب العامة، قال و في الفقيه و العلل عن الصادق(ع) انه سئل من خلق حواء و قيل له ان اناساً عندنا يقولون ان الله عزوجل خلق حواء من ضلع آدم الايسر الاقصى قال سبحان الله و تعالى عن ذلك علوا كبيراً يقول من يقول هذا ان الله تبارك و تعالى لم يكن له من القدرة ما يخلق لآدم زوجة من غير ضلعه و يجعل للمتكلم من اجل التشنيع سبيلاً الى الكلام يقول ان آدم(ع) كان ينكح بعضه بعضاً اذا كانت من ضلعه بالهواء و حكم الله نبينا و نبيهم و ساق الحديث، الى ان قال و العياشي عن الباقر (ع) انه سئل من اي شئ خلق الله حوّاء، فقال اي شئ يقولون هذا الخلق، قلت يقولون الله خلقها من غير ضلعه من اضلاع آدم(ع) فقال كذبوا كان ليعجز ان يخلقها من غير ضلعه الحديث.

[۲۴] اى من حيث الدفق الى مكان ابعد او من حيث القطع والاوّل هو البعد المكانى والثانى هو البعد الزمانى والثانى اظهر اذ الاستدرار السابق يلازم الاوّل. (١١٠ عفي عنه).

[۲۵] اى من حيث القطع وفيه يكون الاظهر من الابعدهو البعد المكاني. (١١٠) [۲۶] فلا عامل بها على وجه كونها علامة مطلقة كما في الاخبار بل من عمل بها انما

عمل بها بعد علامات البول. (۱۱۰)

١. وسايل الشيعة، كتاب الفرائض و المواريث، ابواب ميراث الخنثي و مااشبهه، الباب الثاني، الحديث الرابع، ج ١ ص ٥٧٥.

٢. حديث هشام بن سالم، التهذيب ج ٩ ص ٣٥٤، رواه في الوسائل ج ١٧ ص ٥٧٥ من الكافي بتفاوت.

٣. وسايل الشيعة، ابواب ميراث الخنثي و مااشبهه، الباب الثاني، الحديث الثالث و الرابع و الخامس، ج٧٧ ص٥٧٥\_٧٥٠.

۴. حديث هشام بن سالم، وسايل الشيعه، ج ١٧ ص ٥٧٥.

۵. حديث اسحاق بن عمار ، وسايل الشيعه، ج ١٧ ص ٥٧٥.

٤. النساء / ١.

٧. الفيض الكاشاني، تفسير الصافي، ذيل النساء /١.

[الطرف] الثالث: في احكام الخنثي المشكل، وهو الفاقد للعلامات، اذالو اضح واضح، وهي على قسمين:

الاول في احكامه في نفسه، و هذا على اقسام ثلثة، فقد ثبت للرجل حكم و للمرأة آخر سواء امكن الجمع بين بينهما بان يكون في التروك كترك النظر الى الرجل و الانثى و تروك الحج اولا بل يحتاج الى التكرار كالجمع بين وظيفتهما في الوضوء والجهر والاخفات و هيأت (٢٧) الصلواة و غير ذلك. و قديثبت للرجل حكم دون المرأة كالجهاد والجمعة و دخول المساجد و القضاء (٢٨) و لبس الحرير و غير ذلك. و قديعكس الامر مثل وجوب ستر جميع البدن على المرأة الاما خرج، و كراهة الجلوس في الماء للصائمة و حرمة سماع الصوت للاجنبي على القول بها، و هكذا.

اما القسم الاول فلاوجه لاعمال البراثة لضرورة ان عليه اما تكليف الرجل اوالمرأة فبقى اما القرعة اوالتخيير او الاشتغال والاحتياط، وظاهرهم فى المستحبات التخيير كالوضوء وهيأت الصلوة او تقديم الآكد (٢٩)، وفى التروك الاحتياط، وفى الافعال الاخذبا حسن الوجه كالجهر اذا لم يكن اجنبى والاخفات اذا كان، ولم ارمن قال بالتكرار بل هو خلاف الاجماع ظاهراً.

وهذا طريق حسن كما لا يخفى الافى ترك النظر الى الصنفين فانه حرج شديد و عسر اكيد. فلو قيل فيه بالقرعة لما كان بعيداً، بل يمكن القول بها فى الجميع كما عن الشيخ لكنه بعيد جداً، لان الشك فى هذا القسم شك فى المكلف به لا التكليف، فيجب فيه الاحتياط، و لو لا ظهور الاجماع على عدم وجوب التكرار فى الافعال لما كان عنه محيص.

و اما القسمان الآخر ان فلما كان شك الخنثى في كل مسئلة (٢٠٠) شكاً في التكليف فله اجراء البرائة، ولما كان المعلوم اجمالاً ان عليه اما تكليف الرجل او المرأة لانه اماذكر او انثى فعليه العمل بالاحتياط، كمن يعلم ان هذا خمر او ذاك غصب، ويحتمل التخيير نظراً الى تعارض الادلة، ويحتمل القرعة لانها لكل امر مشكل، فنقول: امامن قال بالطبيعة الثالثة فهو في راحة لجريان البراثة عنده بلاريبة وليس له علم اجمالاً، والاقوى انه لا يجوز له البراثة. و من (٢١٠) يلتزم انه يجوز له القضاء وصلوة الميت ولبس الحرير (٢٢٠) وكشف ماسوى العورتين، والقرعة لا تخلوعن

<sup>[</sup>۲۷] كهيئة الركوع مثلاً فان المراة لاتنحني بقدر انحناء الرجل. (١١٠)

<sup>[</sup>۲۸] ای الحکم بین الناس. (۱۱۰)

<sup>[</sup> ٢٩ ] من المستحبات سواء كان للرجل اوالمرأة، فان كان للرجل آكد يعمل به وكذا ان كان للمرأة آكد يعمل به. (١١٠)

<sup>[</sup>۳۰] تكون من هذين القسمين. (۱۱۰)

<sup>[</sup>۳۱] استفهامیة. (۱۱۰)

<sup>[</sup>٣٢] اذا كان الميت رجلا. (١١٠)

قوة، و ان كان الاحتياط سبيل النجاة، والتخيير مشكل، والظاهر كفاية القرعة الواحدة يعلم انه ذكر او انثى، فيلتزم في تمام الفقه بما حكمت به، بل لا يجوز تعددالقرعه للزوم المخالفة القطعية، اما التخيير فلم ارمن التزم به، ولو قيل به فلا بدّمن التخيير البدوي لا الاستمراري للزوم المخالفة والعلم عندالله تعالى.

القسم الثانى: في حكم الناس معه: مقتضى الاصول ان لانجعله قاضياً ولا اماماً الاللانثى و ان شهادتة شهاده الانثى، فلوصلى على ميت فعلينا الاعادة و هكذا، و اما النظر فالظاهر جواز نظر كل من الرجل و المرأة اليه كمسئلة ثوبى المشترك بالنسبة الى واجدى المنى بلا تفاوت، و من قال بعدم الجواز لهما كالاستاد دام ظله فهو خلاف التحقيق، و العلم عند الله تعالى .

#### فروع:

[الفرع] الاول: ان ماسمعت انما هو بالنسبة الى احكام تثبت للرجل او المرأة خاصة و اما ما يثبت بالعموم ثم خرج منه الرجل او المرأة فالخنثي داخل في العام للشك في التخصيص، و عليك بمراعاة ذلك في تمام الفقه، ولا تغفل.

[الفرع] الثاني: أن أرثه نصف النصيبين (۳۳) لمامر ولايدل ذلك انه طبيعة بين الطبيعتين، بل هو اصلاح و سلوك للوسط <sup>(۳۴)</sup>، و أما القصاص والدية فم قتضى الاصول انه كالانثى <sup>(۲۵)</sup> الا أن ظاهر من تعرض المسئلة أن ديته بين الديتين <sup>(۳۶)</sup>، فظاهرهم ورودالرواية <sup>۲</sup> على ذلك، و ليس عندى كتاب مبسوط. ثم الاقوى سواء قلنا أنه كالانثى أو

[٣٣] اي نصف نصيب الذكر والانثي اي نصف مجموعهما . (١١٠)

[٣۴] الجهل في المقام بالموضوع. (١١٠)

[٣٥] لاصالة برائة الجاني عن الزائد على ماهو مقدّر في الانثي . (١١٠)

[۳۶] اى نصف مجموع الديتين، قال فى اللمعة بعد ذكر اقسام دية الرجل «و دية المرأة النصف من ذلك كله و الخنثى المشكل ثلثة ارباعه» انتهى . و ثلثة ارباع دية الرجل ربع مائة و خمسين دينار أوهو نصف مجموع الف دينار الذى هو دية الرجل و خمس مائة دينار الذى هو دية الرجل و خمس مائة دينار الذى هو دية المرأة و هو الف و خمس مائة دينار . (١١٠)

الشيخ مرتضى الانصارى، فرائد الاصول، آخر المقصد الاول في القطع، ص٣٧: «واما معاملة الغير معها فقديقال بجواز نظر كل من الرجل و المرأة اليها لكونها شبهة في الموضوع والاصل الاباحة. وفيه ان عموم وجوب الغض على المؤمنات، الاعن نسائهن اوالرجال المذكورين في الآية [النور / ٣٠ و ٣١] يدل على وجوب الغض عن الخنثي».

٢. وسايل الشيعة، كتاب الديات.

٣. الشهيد الاول، اللمعة الدمشقية، كتاب الديات، الفصل الثاني، المسئلة الاولى.

بين الرجل والانثى دية جراحته اذا بلغ الثلث لايرد (٢٧) الى النصف، لان هذا حكم ثابت للمرأة بالخصوص (٢٨). [الفرع] الثالث: ان مقتضى ما ذكر نا جواز النكاح له بالقرعة، ولكن ظاهرهم الاتفاق على عدم جواز ذلك. تنبيهان:

[التنبيه] الاول: ان ماجعله الشارع حجة من الادلة انما هو حجة اذا لم يكن العلم على طبقه ولاعلى خلافه اذلاتأثير للجعل في العلم نفياً و اثباتاً فمالم يعتبره الشارع اذا افاد العلم فهو والافهو «كسراب بقيعة يحسبه الظمآن

[۳۷] قال الشهيد الثانى ره فى تقدير ات كتاب الديات من شرح اللمعة بعد ذكر دية المرأة فى الجراحات والاطراف «وفى الحاق الحكم بالخنثى نظر والمتّجه العدم للاصل» . وقال الشيخ على ره فى الحاشية «اى فى الحاق حكم التنصيف المقرر للمرأة الخنثى بمعنى الحكم على الخنثى به نظر من كونها كالانثى او الذكر، والمتّجه عدم الالحاق للاصل.» انتهى، اى الاصل عدم كونه مرئة فلا يثبت له الحكم المخصوص بها. (١١٠)

[۳۸] قوله «لان هذا حكم ثابت للمرأة خاصة» قال في اللمعة «و تقيص للمرأة من الرجل في الطرف من غير رد حتى يبلغ دية الحرفصاعداً فتصير على النصف» و قال الشهيد في شرحه «و كذا البحث في الجراح يتساويان فيها دية و قصاص مالم يبلغ ثلث الدية فاذا بلغته ردت المرأة الى النصف، و مستند التفصيل اخبار كثيراً: منها صحيحة ابان بن تغلب عن ابى عبد الله (ع) قال: قلت له ما تقول في رجل قطع اصبعاً من اصابع المرأة كم فيها؟ قال: عشر من الابل. قلت: قطع اثنين. قال: عشرون. قلت: قطع ثلثاً. قال ثلثون. قلت: قطع اربعاً. قال: عشرون، ان عشرون. قلت: سبحان الله، يقطع ثلثاً فيكون عليه ثلثون و يقطع اربعاً فيكون عليه عشرون، ان هذا كان يبلغنا و نحن بالعراق فنبرء ممن قاله و نقول الذي جاء به شيطان. فقال (ع): مهلاً يا ابان، هذا حكم رسول الله (ص) ان المرأة تعاقل الرجل الى ثلث الدية فاذا بلغت الثلث رجعت الى النصف، يا ابان اخذ تنى بالقياس، والسنة اذا قيست محق الدين. أ» انتهى كلامه ره أه (١١٠)

١. الشهيد الثاني، الروضه البهية في شرح اللمعة الدمشقية، كتاب الديات، الفصل الثاني، المسئلة الاولى، ج ٢ ص ۴٠۴.

٢. الشيخ على بن الشيخ محمد الذي كأن جده الشهيد الثاني، حاشية شرح اللمعة، ج ٢ ص ٢٠٤.

٣. الشهيد الأول، اللمعة الدمشقية، كتاب القصاص، الفصل الاول، القول في شرائط القصاص.

۴. ثقة الاسلام الكليني، الكافي، ج٧ ص ٢٩٩.

٥. الشهيد الثاني، الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقيه، ج ٢ ص ٣٧٧.

[ماءأ]» و إن افاد ظناً اقوى، (٣٩) «إن الظن لا يغنى من الحق شيئاً» فما في العناوين «إن الامارات المنصوصة ليس شئ منها هنامما يفيد القطع، [بل كلها ظنية]، و من المعلوم عدم [مدخلية] خصوصية (۴٠) في ذلك، [بل اعتبرت كاشفة عن الواقع و لوظناً] فكل امارة افادت مثل ذلك ظناً تكون حجة (عجيب جداً مع ان الاستقراء و بناء العلماء يرشدك الى ان في الموضوعات الصرفة لاعبرة الا بالعلم اوبالادلة الشرعية فحينئذان افاد المرجحات الذكورية من اللحية و عدم تفلك (۴۱) الثدى و الاحتلام و شدة الرغبة الى النساء في الجماع و الاحبال و عفونة المنى و غلظته و خروجه من آلة الرجل و خروج عظم الحلقوم، و المرحجات الانوثية من الحيض و عكس ماذكر نا علماً قطعياً فهو و الأفلاعبرة به و كذا الامرعند تعارض بعض لبعض، و لكن لا يخفي ان هذه الامارات تفيد العلم عادة.

[التنبيه] الثاني: ان كل حكم افترق فيه الذكر والانثى فهومور د عنوان الخنثي في تمام الفقه.

المسئلة الثالثة: في الممسوح، وهو من ليس بخنثي ولاذكر و لاانثى، فقدورد اخبار <sup>6</sup> بارثه بالقرعة ولا يبعد ان يكتفي في حقّه في تمام الفقه بقرعة واحدة (<sup>۴۲)</sup> و ان كان الاحوط العمل بالاحتياط (<sup>۴۳)</sup> و قلة الوجود كفت الاهتمام، والعلم عندالله.

[٣٩] قوله «ظناً اقوى» يعنى افاد ظنا هومن اقوى الظنون فضلاً عن الظن القوى اوالضعيف، فافهم(١١٠)

[۴۰] قوله «و من المعلوم عدم خصوصية» يعنى و من المعلوم ان لاخصوصية فيما يوجب كونها حجة سوى انها تفيد الظن فالعبرة في حجيتها بحصول الظن منها، فكل امارة الخ.(١١٠)

[۴۱] ای صیرور ته کرویة. (۱۱۰)

[۴۲] لاان يقرع له في كل واقعة قرعة على حدة بل يقرع له اولا قرعة ، فان كشفت عن كونه انثى بنى الامر عليه في كل واقعة ، وكذا ان كشفت عن كونه ذكراً فافهم . (١١٠) [۴۳] في كل واقعة يمكن الاحتياط فيها و الآفالمتّبع هو القرعة . (١١٠)

١. النور / ٣٩.

۲. يونس/ ۳۶.

٣. في العناوين: خصوصيتها.

 <sup>4.</sup> في العناوين: فكل امارة افادت ذلك تكون حجة.

٥. السيد مير عبدالفتاح الحسيني المراغي، العناوين، العنوان الثاني في حكم المكلف الخارج عن العادة، ج ١ ص ٥٢.

٤. الوسائل، كتاب الارث، ابو اب مير اث الخنثي، الباب الرابع،الحديث الثاني: صحيحة فضل بن يسار.

المسئلة الرابعة: في ذي الراسين. و قديقال له ذوالحقوين، و هذا اسم فاسد، لاتحاد الحقوفي الرواية ( و كلام الاصحاب ( و ان كان يمكن تعدّده.

و فيه ابحاث:

[البحث] الاوّل: اتفق الاصحاب انه قديكون واحداً وقديكون اثنين تمسكًا بما وردانه ولد في عهد امير المؤمنين فداه روحي و روح العالمين مولود له راسان وصدران في حقو واحد، فسئل (ع) عن امره في الميراث، فقال عليه السلام: ترك ثم يصاح به فان انتبها معاً كان له ميراث واحدو ان انتبه واحدو بقي الآخر نائماً يورث ميراث اثنين. "ولا يخفي على ذي مسكة الوحدة بوحدة الروح و التعدّد بتعدّدها، فحينئذ نقول: لااشكال في وحدته و لكن عادة الله في مجرى الطبيعة يأبي عن التعدّد و اذلا بدّ لكلّ روح من مملكة خاصة فلاريب انه لايمكن التعدّد الأ باشتمال كلّ واحد على جميع الاعضاء الرئيسة ممّا يتوقّف عليه القوى النباتية و الحيوانية و الانسانية من الرأس والقلب و الكبد والمعدة و غير ذلك، و مع ذلك يقع الاشكال في تصر فهما فيما تحت الحقومن المخرجين والرجلين، فان كان مختصاً بتصرّف الواحد لايمكن بقاء الآخر من دون دفاع الفضلات و ان كان محلاً لتصر فهما فربّما يريد احدهما الامساك و الآخر يقصد الدفع غير ذلك من الاشكالات الواضحة عند من له خوض في الطّب والحكمة يزول كثير من الاشكالات بتعدّد ما فوق الركبتين او الفخدين و لمّالم يكن احد من العلماء متشكّكا و لا راداً فلامناص عن القبول.

[البحث] الثاني: تميّز الواحد عن الاثنين سهل يسير و علائمه رهط كثير ولاينحصر في المنقول فيعلم بسهولة باتّحاد الدواعي والحركات و لوازم الطبيعة والارادات واختلاف ذلك ولاحاجة الى بسط الكلمات.

[البحث] الثالث: في احكام الواحد، ولااشكال فيه كثيراً فيكتفى في الوضوء بغسل و مسح وجه و رأس واحد و بغسل اليدين اذ يتصدق انه غسل وجهه و يديه و مسح رأسه ورجليه الّا ان يكون طرفاً منه ناقصاً فليعصد طرفاً تاماً، و كذا التيمّم والسجود والاستقبال و نحو ذلك، بخلاف الاغسال والستر و كلّما يترتّب على الالفاظ من العقود والايقاع والاقارير والدعاوى والادعية و الاذكار فيكفى فيها لكمة بلسان واحد بخلاف التروك كتروك الصيام والاحرام فيجب عليه المراعاة من الطرفين و في الشهادة والارث و الديات والحدود والقصاص واحد بلااشكال و انّما الاشكال ان لايديه الاربع دية اوديتين و كذا باقي جوارحه، ولا يبعد الثاني كما انّ دية العفو المشترك واحد على الظاهر و ان كان اثنين كما اشرنا من قبل، و كذا الاشكال في مالوقطع راس منه فمات طرف منه فهل له دية كاملة او لا، و هو العالم.

[البحث] الرابع: في احكام الاثنين. و الضابط ان الاثنين المستقلين كالاثنين المنفصلين بلا اشكال

١. الوسايل، كتاب الارث، ابواب ميراث الخنثي، الباب الخامس، الحديث الاوّل، ٦٧٠ ص ٥٨٢.

٢. راجع الشرائع ج ۴ ص ۴۷، القواعد ج ٢ ص ١٨٧، الدروس ج ٢ ص ٣٨١.

٣. الوسائل، كتاب الارث، ابواب ميراث الخنثي، الباب الخامس، الحديث الاوّل، ج١٧ ص ٥٨٢.

فى البين فيكون فقر احدهما وغناء الآخر وجهل احدهما وعلم الآخر و فسق احدهما وعدالة الآخر و كفر احدهما و اسلام الآخر ورضى احدهما و كراهة الآخر و بكاء احدهما و ضحك الآخر الى غير ذلك ممالا يحصى فلا يبطل طهارة احدهما بحدث الآخر وصوم احدهما بافطار الآخر واقرار احدهما بانكار الآخر و عقد احدهما باعراض الآخر.

#### فروع:

[الفرع الاوّل]: اذا كان احدهما مسلماً فالظاهر طهارة العضو المشترك فانّه عضو مسلم، و ان كان يصدق انه عضو كافر ايضاً لسلامة قاعدة الطهارة، و لان الاسلام يعلو ولا يعلى عليه. \

[الفرع الثانى]: حكى عن العلاّمة ؟: انهما فى النكاح واحدو ان كان انثى ولا يصدق الجمع بين الاختين، و كذا عن المسالك ؟، اقول: ان كان العورة واحدة فالا قوى بطلان النكاح سواء رضى احدهما او كلاهما و سواء كان ذكر ا اوانثى لا نهما اختان حقيقة و لا يجوز اشتر اك رجلين فى زوجة، اللّهم الا أن يفرض اختصاص العورة باحدهما و عدم حلول روح الآخر فيها اصلاً و انّما يكون حلولها فيها فوق الحقو. نعم لوفرض تعدّدها من فوق الركبتين فيكون لكل قبل و دبر لا يبعد صحّة نكاح احدهما فقط، فيمكن ان يكون لكل واحد زوج آخر و زوجة اخرى، لعموم الادلة و عدم المانع، و لكنّه ايضاً مشكل لاستلز امه معاص كثيرة كما لا يخفى و كذا لو كان احدهما ذكراً و الآخر انثى.

[الفرع الثالث]: اذا كان ظهر احدهما مقابلاً لظهر الآخر فلا يجوز صلوتهما آن واحد لانّه متى يستقبل احدهما يستدبر الآخر، و الظاهر تكميل كل الآخر تعاوناً على البرّ و احترازاً عن تعاون الاثم و العدوان، و اذا كان وجه احدهما مستقبلاً بظهر الآخر فيمكن صلوتهما في زمان واحد، فيكون مسجد احدهما ظهر الآخر، و هل يجب على الآخر رضاه على ذلك مقتضى الاصل العدم و اذا لم يرض فهل يؤمى الآخر مستقبلاً او يسجد على الارض منصر فأ فيه اشكال و العلم عندالله.

[الفرع الرابع] كما يمكن وقوع بدنين على حقو واحداو رجلين كذا يمكن اكثر من ذلك مع وحدة الروح و تعددها.

[الفرع الخامس] قد صدر عن صاحب العناوين السهوا بيّناً حيث فرض رضى احدهما و كراهة الآخر مع وحدة الروح، و سهو كثير في الباب، فلانطيل لوضوح الامر على المراجع الفطن، بل يظهر هذا

١. الحديث النبوي المشهور.

٢. قواعد الاحكام، ج ٢ ص ١٨٧.

٣. الشهيد الثاني، مسالك الافهام، ج ٢ ص ٣٤٢.

٩. و لكن ما في العناوين للمحقق المراغى خلاف ذلك: ج ١ ص ٧٠: «انهما في عقد النكاح ـ ذكراً كان او انثى ـ حكمه
 حكم سائر العقود من اعتبار تراضيه ما معاً، و لو قلنا هناك بالتجزئة مطلقاً او التعدد فهنا لانقول به، لعدم انفكاك الشخصين، و اعتبار رضاء احدهما دون الآخر، فيعتبر رضاهما...».

السهو من الشهيد الثاني في ارث الروضة ' ، و قد اكتفينا على هذا القدر لقلة الموضوع و ان كان فيه كفاية الاستنباط، و هو العالم.

## [3] اصل في تأخر الحادث

هذا من شعب الاستصحاب، و له قسمان:

[القسم]الاول: اذاعلم وجودشيء في زمان او عدمه (<sup>۴۴)</sup> فيه و لايعلم بدو ذلك، و يحتمل ان يكون زمان العلم زمان العدم زمان العدم زمان العدم أو الحكم بعده قد بعد زمان كنّا عاملين بعدم حدوثه فيه حكماً على الاجمال (<sup>۴۷)</sup> والحكم بحدوثه (<sup>۴۸)</sup> في خصوص زمان العلم لا قبله و يترتّب على كل واحد احكام كما لا يخفى.

امَّاالاوَّل، فلا شبهة فيه عند من يعمل بالاستصحاب بل هو مورد بعض الاخبار، ففي صحيح زرارة «و ان

[۴۴] هذا اذا فرض الحادث عدم شيء كما ان الاوّل اذا فرض كونه وجود شيء. (١١٠).

[۴۵] اى بعد الحدوث و احتمال كون زمان الحدوث بعد زمان العلم غير معقول. (۱۱۰)

[48] اي في هذا القسم من القسمين. (١١٠)

[۴۷] من دون تعيين لجزء من اجزاء الزمان الفاصل بين العلمين، العلم بعدم الحدوث و العلم بالوجود. (۱۱۰)

[۴۸] الفرق بين الاخيرين والاول، ان في الاوّل يحكم بعدم الحدوث و فيهما يحكم بالحدوث، و اما في الاخيرين فالفرق بينهما ان في اولها يحكم بالحدوث في زمان غير معيّن هو ما بين زمان العلم بعدم الحدوث و زمان العلم بالوجود، و في ثانيهما يحكم به في زمان معين هو زمان العلم بالوجود. (۱۱۰)

١. و لكن قال الشهيد الثاني في الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية، كتاب الميراث، الفصل الرابع، المسئلة الاولى
 (ج ٢ ص ٢٩١٩): «اما في النكاح فهما واحد من حيث الذكورة والانوثة اما من جهة العقد ففي توقف صحته على
 رضاهما معا نظر و يقوى توقفه فلولم يرضيا معاً لم يقع النكاح و لو اكتفينا برضا الواحد ففي صحة نكاح الآخر لوكان
 انثى اشكال...».

٢. راجع العناوين، العنوان الثالث، ج ١ ص ٩١ - ١١٢.

لم تشكّ (<sup>۴۹) ث</sup>م رأيته اى الدم رطباً قطعت الصلوة و غسلته ثم بنيت (<sup>۵۰)</sup> على الصلوة لاَنك لاتدرى (<sup>۵۱)</sup> لعلّه شيء اوقع عليك <sup>(۵۲)</sup>، فليس ينبغي لك ان تنقض اليقين بالشك». \

و اما الثانى، فالظاهر عن بعض انه صحيح ايضاً و لا غبار عليه: فلو نذر احدهكذا: ان جاء ولده من السفر بعد السبت فرآه يوم الخميس و لم يعلم أنه جاء بعد السبت او قبله فيحكم باصالة عدم قدومه يوم السبت و الاحدو هكذا مع العلم (۵۲) بالقدوم انه جاء بعده فعليه (۵۴) ما نذر، و لكن التحقيق و فاقاً لاهل التحقيق خلافه، اذ الاقوى عدم حجيّة العلم المثبت، و هذا من فروعه (۵۵) و ليس من الاحكام الشرعية لعدم القدوم يوم السبت المجيىء بعده، و نحن و ان قلنا بثبوت الموضوع بالاصل و بالحسّ، و لكن المقام ليس منه اذما احسّ بحدوث القدوم، و سيأتى التنبيه عليه ان شاء الله . فاذا لم يثبت الثاني (۵۶) فالثالث بطريق اولى .

[٤٩] اى قبل الدخول في الصلوة بل قبل حصول العلم بالدم. (١١٠)

[ ٥٠] هذا اذا لا يحتاج الغسل الى فوات ماللصورة والآفان كان زائداً على القدر المعفّو قطع الصلوة وغسل الموضع من الدم واعاد صلوته. (١١٠)

[۵۱] حال حدوثه. (۱۱۰)

[۵۲] يعني مقارناً لعلمك به. (۱۱۰)

[۵۳] اى يحكم مع كونه عالماً بالقدوم يوم الخميس. (١١٠)

[۵۴] ای یحکم نظراً الی اصالة عدم قدومه مع کونه عالماً بقدومه بانّه جاء بعد السبت و بعد السبت هو متحقق نذره، فعلیه ما نذر . (۱۱۰)

[۵۵] علّة لكونه من فروعه اى من فروع اصل المثبت، فان لزوم ما نذر عليه انّما هو بالمجىء بعد السبت و هو لايثبت باصالة عدم القدوم يوم السبت اذ لايثبت بالاصل الآما هو من الاحكام الشرعية و عدم القدوم يوم السبت ليس متعلقاً للنذر حتّى يثبت باصالة عدم القدوم فيه لزوم ما نذر بل المجىء بعده و هذا من اللوازم الواقعية لا من الاحكام الشرعية فلايثبت بالاصل حتى يتفرّع على ثبوته لزوم ما نذر، فافهم. (١١٠)

[۵۶] قوله «فاذا لم يثبت الثاني» اى الحكم بحدوثه فى زمان غير معيّن من الازمنة الواقعة بين زمان العلم بعدم الحدوث و زمان العلم بالحدوث، فالثالث و هو العلم بحدوثه فى خصوص زمان العلم بطريق اولى . (١١٠)

١. علل الشرائع، ص ٢٤١، تهذيب الاحكام، ج ١ ص ٤٢١، وسائل الشيعه، ج ٢ ص ١٠٠٤.

[القسم]الثاني: اذاعلم حدوث حادثين فامًا ان يعلم ان احدهما المعين بعد الآخر و ان لم يعلم خصوص تاريخهما فلا كلام في احكامهما (<sup>(۵۷)</sup> نعم الاحكام الثابتة على حدوثهما في زمان مخصوص لو فرضت لا تثبت لما مرّ من عدم ثبوت زمان الحدوث بالاصول و لو علم ان احدهما الغير المعيّن قبل الآخر و لا تقارن فان اقتضى الاصول (<sup>(۵۸)</sup> حينتُذ تعمل بها مثل موت اخوين مع العلم اجمالاً بتقدّم احدهما مو تأفانه لا يرث احدهما من الآخر في غير الغرقي و

[۵۷] قوله «فلاكلام في احكامهما» اى الاحكام التي يترتّب على مجرّد كون احدهما بعد الآخر او الآخر قبله و امّا الاحكام التي ترتّب على حدوث احدهما في زمان خاص مقدّماً على الآخر او مؤخّر اعنه فلا يثبت لما مرّ من عدم ثبوت زمان الحدوث بالاصل. (١١٠)

[٥٨] قوله «فان اقتضت الاصول» محصوله أنّه لو علم ان احدهما الغير المعين قبل الاخر مع عدم احتمال التقارن فعند ذلك يجري في كلّ منهما اصالة التأخّر مع وجود العلم الاجمالي بتأخر احدهما فان اقتضى اصل من الاصول سوى هذين الاصلين المتعارضين حكما عمل بمقتضاه مثل ان يعلم اجمالاً بتأخّر واحد من البيع و العيب عن الآخر، فإن كان البيع مقدّماً فالخيار للمشتري و ان كان العيب فله الخيار و اصالة تأخّر كل واحدمنهما معارض باصالة تأخر الآخر، فيتساقطان، لكن هنا اصل آخر غير معارض و هو اصالة اللزوم في البيع التي لاتعارض باصل آخر في قبالها و الآفان دلّ دليل اجتهادي على حكم الواقعة خاصة عمل بمقتضاه مثل ماورد في اخوين غريقين او مهدوم عليهما لايعلم تأخّر واحد منهما عن الآخر حتى يتعيّن ان يرث المتأخر موتاً عن المتقدم موتاً من اعطاء تركة كل منها بوارث الآخر جميعها ان لم يكن وارث آخر او بعضها ان كان او دلّ دليل آخر غير اجتهادي كالاجماع على العمل بمقتضى العلم الاجمالي عمل بمقتضاه لحكم القرعة لان العمل بمقتضى ذلك العلم مشكل و لاينحلّ الاشكال الآبها كتوأمين لايعلم ان ايّهما متأخر ولادة حتى يعطى المتقدم الحبوة فيقرع ويعمل بمقتضاها وان لم يكن اصل من الاصول غير معارض يتعيّن به حكم الواقعة، والادليل اجتهادي كذلك والاغير اجتهادي يدلّ على العمل بمقتضى العلم الاجمالي فيعمل بمقتضى التساقط مثل اخوين غير غريقين ولا مهدوم عليهما لا يعلم تأخّر منهما موتاً عن الآخر، فافهم جميع ذلك. (١١٠)

١. وسايل الشيعة، ابواب ميراث الغرقي و المهدوم عليهم، الباب الثاني، الحديث الاول، ج ١٧ ص ٥٩٠.

المهدوم عليهم (<sup>69)</sup> فلا حكم لهذا العلم الاجمالي وان تعارضت ولم يبق شيء نعمل بالقرعة كتو أمين ذكرين لا يعلم ان ايهما اسبق و لا دة حتى يعطى الحبوة، و امّا في مثل مسئلة البيع و العيب اذا لم يعلم ان ايها اسبق فنرجع الى اصالة اللزوم و عدم الخيار و الارش؛ و ان جهل تاريخهما فنحكم باصالة عدمهما الي زمان العلم و لا يثبت به التقارن لو امكن لا ته اصل مثبت كما مر "مع ان التقارن في ذاته في غاية البعد و القلة مضافاً الى قلة ثمرة التقارن في الاحكام و الارش في المتقدم و المتاخر علم تاريخ احدهما و لو اجمالاً فلا ريب في انه يجرى احكام اصالة عدم الآخر الى زمان العلم و لكن لا يثبت بذلك (۴۰) تأخره عن الآخر لما مر (۶۱).

فروع:

[الفرع الاول] انه ربّما يتوهّم بعضهم ان العلماء قدّس سرّهم اثبتوا بالاصل تأخّر المجهول التاريخ وقد نسب اليهم شيخنا الانصارى ايضا، اذقال في الاستصحاب: «وهو ظاهر المشهور وقد صرّح بالعمل به الشيخ و ابن حمزة والمحقق و العلاّمة والشهيدان وغيرهم في بعض الموار دمنها مسئلة اتفاق الوارثين على اسلام احدهما في غرّة رمضان و اختلافهما في موت المورّث قبل الغرّة او بعدها فأنّهم حكموا بانّ القول قول مدّعي تأخّر الموت» و لكن الظاهر عدم صحّة النسبة و عدم دلالة المثال على النسبة اذيكفي ثبوت الاسلام عند عدم موت المورّث (٤٢) و يكفى

[۵۹] فان فيهما يرث كل واحد منهما من الآخر فيجعل موت احدهما مقدّماً فيرث الآخر منه و ينتقل ما ير ثه منه الى وارثه ثم يجعل بعد موت الآخر مقدّماً فيرث منه الاول و ينتقل ما ير ثه الى وارثه، قال الشهيد [الثانى] في شرح اللمعة «و عن على عليه السلام في قوم غرقوا جميعاً اهل بيت مال قال: يرث هؤلاء من هؤلاء و هؤلاء من هؤلاء و لا يرث هؤلاء مما ورثو من هؤلاء» انتهى كلامه» (١١٠)

[۶۰] و لايترتّب عليه من الاحكام المترتبّة على تأخّره، نعم يترتّب عليه ما يترتّب على على على عدم حدوثه من الاحكام. (١١٠)

[۶۱] من أنّه اصل مثبت. (۱۱۰)

[۶۲] فيستصحب عدم موته و يكفى عدم موته و لو بالاستصحاب لتر تب الحكم عليه و لا يحتاج الى اثبات التأخّر بالاصل الذى هو فى معنى وجود الموت بعد الاسلام، فقولهم والقول قول مدّعى التأخّر ليس معناه ان التأخّر يثبت بالاصل و انّ اجراء الحكم يتوقّف على اثباته به بل معناه انّ القول قوله لمو افقته اصالة عدم الموت التى يترتّب الحكم عليها فافهم ذلك . (١١٠)

١. فرائدالاصول، التنبيه السابع من تنبيهات الاستصحاب، ص ۶۶۸.

٢. الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية، كتاب المبراث، الفصل الرابع، المسئلة الثامنة، ج ٢ ص ٣٢١. و الحديث في الوسايل، ابو اب ميراث الغرقي و المهدوم عليهم، الباب الثالث، الحديث الثاني، ج ٧٧ ص ٥٩٢.

عدم مو ته بعد الاسلام و كثير أما يقع الاشتباه بين احكام عدم الشئ عند وجود آخر و بين احكام وجوده بعد وجوده و كثير من امثلة العناوين من هذا القبيل، فأنه اذا علم زمان البيع او القبض دون العيب يكفى فى نفى الخيار اصالة عدم العيب عند البيع و القبض، و هكذا بخلاف العكس فان عدم البيع و القبض عند العيب لا يترتب شىء و اتما يترتب على البيع و القبض بعده و هو لا يثبت بالاصل، فراجع فى الامثلة، و تأمل جيداً.

[الفرع الثاني] أنّا قد حقّقنا في محلّه الاصل المثبت حجة اذا ثبت الواسطة العقلية او العادية بالحسّ و العلم او بالادلّة الاجتهاديّة كما اذا كان في الكوز ماء ثمّ افرغناه في الليل و سمعنا صوت الصبّ و لكن نشك أنّه صبّ الماء السابق او لعلّه افرغ قبل ذلك و صبّ فيه شيء مضاف و هذا صبّه فبحكم اصالة بقاء الماء وحسّ الصبّ نقول انه صبّ الماء لاصبّ المضاف، و كذا اذا سمعنا صوت وصول العصاء المنجّسة الى ما في الحوض في الليل و لكن لعلّ الماء افرغ و هذا شيء مضاف فنحكم بالطهارة لاستحصاب الماء و كريته بخلاف ما اذا لم نسمع و الظاهر أنّهم لاينكرون ذلك (۶۳) و أنّما انكروا ثبوت الواسطة بالاصل و هذا هوالذي نقول أنّه قد ثبت الموضوع بالاصل و بالحسّ، و امّا كلام شيخنا دام مجده «ان المقام من هذا القبيل» ففيه كلام اذ لم نعم الا حضور الولديوم الخميس مثلاً لاحدوث قدومه فيه فلم يثبت (۶۴) الواسطة بالحسّ قتدبّر.

[الفرع الثالث] قولهم الاصل تأخّر الحادث المجهول عن المعلوم التاريخ معناه الاصل عدم وجوده الى حين علمنا فتترتّب احكام الوجود من حين العلم لا انَّ معناه الاصل وجوده بعده اذلم يكن هذا ثابتاً في زمان حتى يستصحب و ارادتهم و اضحة و ان كانت العبارة موهمة، و امّا عدم حجيّة اصل المثبت فقد بالغ جمع في تحقّقه كشيخنا دام مجده و صاحب العناوين "، فلاحاجة الى بيانه، فر اجع.

#### [4] اصل في العدول والانقلاب والكشف والنقل ً

العلّة امّا بسيطة و امّا مركبة، و في القسمين اما يكون العلم والظن والشك وجوداً اوعدماً علّة او لا يكون لها

[۶۳] اذلايثبت الموضوع الخارجي الذي هو الواسطة العقلية او العادية بالاصل بل هنا دليلان و مدلولان فاصالة بقاء الماء و كريّته يدّل على وجوده و الصّب يدّل على وصول العصاء اليه. (۱۱۰)

[ ٤٤] بل اذا علم القدوم يوم الخميس فلا احتياج الى الاصل و ذلك ظاهر (١١٠)

١. بحر الفوائد في شرح الفرائد.

٢. الشيخ مرتضى الانصاري، فرائدالاصول، التنبيه السادس من تنبيهات الاستحصاب، ص ٤٥٩-٤٤٥.

٣. السيد مير عبدالفتاح الحسيني المراغي، العناوين، العنوان الثالث، ج ١ ص ٩٧ ـ • ١١ .

۴. راجع العناوين، العنوان الرابع، ص١١٣ ـ ١٥٠ .

دخل، فلاحاجة الى حصولها فى حصول المعلول و ان كان ترتب الآثار يتوقّف عليه فيحصل الطلاق بعدالة الشاهدين واقعاً فمن لم يعلم بذلك و زوّجها فالنكاح صحيح الا آنه فعل التجرّى و هكذا. ثم قد يبنى المطّلق على عدالتها فيجرى الطلاق بلا تعليق و تردد، فصحته ظاهرة. و قديجرى على التعليق القلبى او اللفظى فهل يبطل من اجل ذلك اولا، لانه انما علق على ما علّق عليه الشارع فتحقيقه في مسئلة التعليق.

ثم قديكون نفس الشئ علّة اوجزء علّة و هذا كثير ظاهر و قديكون لحوقه مثل ان الفعل ان ترتب عليه ما قصد من الغايات يكون خيراً و ان لم يترتب يكون عبثاً و باطلاً، و هذا المعنى غير معلوم عند الفعل و انّما ينكشف بعد ذلك و لهذا يسمّى هذا اللاحق بالكاشف، ولا تعليق في الواقع لانه امّا يلحق فالمعلول بالفعل حاصل بحصول العلة و ان لم نعلم به و امّا لافلا يحصل ابداً لا نتقاء العلة بخلاف القسم الاوّل فانّه اذا تأخّر فيه بعض اجزاء العلّة نعلم بان المعلول غير حاصل الآن ظاهراً و لا واقعاً فاذا حصل المعلول حصل من حينه، و هذا القسم يسمّى في مسئلة الاجازة ناقلاً لانه ينقل الملك من حينه. ثم قيل في غيرها بالناقل و لا بأس به. ثمّان هذين القسمين امر معقول واقع في الشرعيّات و العقليات كثيراً و ان اختلفوا في بعض الموارد انّه من اي القسمين كالاجازة. (۶۵)

ولكن ما اشتهر بين متأخّر المتأخرين من احتمال قسم ثالث واسمه الكشف الحكمى بان يكون الاجازه ناقلة اذا حصلت من حين العقد فهو امر غير معقول ولم يتفوّه به احدممّن تبعهم فيما اعلم و ما توهّم من ظهور السابقين فى ذلك فهو مثل تمنّى امر محال. و امّا الدليل على بطلان هذا القسم مع وضوحه عندمن تأمّل جيداً. و اعراض الاصحاب عنه سلفاً و خلفاً فهو ان تأخّر شئ عن شئ ذا تأو تقدّمه عليه زماناً ، و لو هذا النحو من التقدّم غير معقول عند من له انس بالحكمة ، فاذا كان بهذه المثالة فلا يجرى فيه التعبّد و جعل الشارع ، فانّ القدرة لا تؤثّر في المحال ، فافهم و تدبّر جيداً.

#### امور:

[الامرالاوّل]: انّ ماذكره في العناوين من الامثلة فالجميع عندنا من القسم الثاني المسمّى بالكاشف.

[الامرالثاني]: انمااور دعلى اهل الكشف من المحال من اجتماع المالكين فيما اذا اشترى الفضولي مثلاً ما باعه فضو لا قهو غير وار دعلى مثل شيخنا اذقال: «ما به ينتقل من الفضولي بعدان انتقل اليه لامن المالك الاصلى» و لاعلينا اذقلنا ببطلان هذا القسم رأساً وبينًا وفي الفقه ". والعجب من اهل الكشف الحكمي كيف التزمو ابصير ورة الميت زوجاً او زوجة اذامات احدهما قبل بلوغ الآخر اوقبل اجازته فاجاز وكيف يقولون بانً الدم المتجاوز عن العادة قبل العشرة

[۶۵] اذوقع الخلاف فيهامن انهامن القسم الاوّل فيحصل العقد والانتقال من حينها او من القسم الثاني فيكون من حصول العقد والانتقال حال جريان العقد. (١١٠).

١. العناوين، العنوان الرابع، ج ١ ص١١٤ ـ ١١٨.

٢ . الشيخ مرتضى الانصارى، المكاسب، بحث الفضولى.

٣ . مخطوط لم يطبع الى الآن.

ليس في الواقع حيضاً والااستحاضة الى غير ذلك مما لا يخفى على المتدّبر في الامثلة.

[الامرالثالث] قداستكشفنا من الادلّة انّ الاصل انّ الاجازة اللاحقة كالاذن السابق و ان كانت اضعف منها الاّ ما خرج بالدليل كالايقاعات حيث لا تؤّثر فيها الاجازة على المشهور، و زيادة التحقيق و الفروع تطلب من تعليقاتنا على فقه شيخنا دام ظلّه '، فراجع.

## [5]اصل[فيالشك بعدالفراغ]

الاستصحاب و ان كان حجَّة واردة على كثير من الاصول الاَّ انَّه قدورد في كثير من موارده ادَّلة اخرى حاكمة عليه.

منها قاعدة الشك بعدالفراغ، سواء كان الفراغ من تمام العمل او بعضه فلاعبرة بالشك فيما مضى سواء كان الشك في اصل الوجود او في صحّة ما فعل، لاخبار كثيرة:

منها[مارواهالشيخفيالصحيحعن]زرارة:رجلشكّفيالاذانوقددخلفيالاقامة،قاليمضياليانقال الصادق(ع):يازرارةاذاخرجتمنشيءثمدخلتفيغيرهفشكّكليسبشي. ٣

و منها مارواه الشيخ بسنده عن الصادق(ع) ان الشكّ في الركوع بعدما سجد فليمض وان شك في السجود بعدماقام فيلمض، كل شئ شك فيه ممّاقد جاوزه و دخل في غيره فيلمض عليه. <sup>\*</sup>

ومنهامارواه الشيخ ايضاً عن الباقر (ع)قال: كل ماشككت فيدممًا مضى فامضه كماهو . ٥

و منها الصحيح : «الرجل يشك بعدما يتوضاً قال هوحين مايتوضاً اذكر منه حين يشك» و هذا التعليل عام في جميع الافعال وابعاضها من العبادات و المعاملات والاحكام.

ومنها الموثق: «انّما الشكّ اذا كنت في شيح لم تجزه». ٧

فروع

[الفرع الاوّل] اختلفوا في اعتبار الدخول في الغير وعدمه لاختلاف(۶۶) ماقرأنا عليك من الاخبار ، وقيل

[۶۶] من حيث الاطلاق عن التقييد بالدخول و من حيث التقييد به. (١١٠)

١ . تعليقات الميرز احسن الآشتياني على مكاسب الشيخ الانصاري ذيل الكلام في الاجازه و ما يتعلَّق بها (مخطوط).

٢ . راجع العناوين، العنوان الخامس، ص ١٥١ ـ ١٧٥ .

٣٠ التهذيب ج ٢ ص ٣٥٢، حديث ١۴٥٩.

٤. التهذيب، ج٢ ص١٥٣، حديث ٤٠٢.

۵. التهذيب، ج ۲ ص ۳۴۴، حديث ۱۴۲۶.

۶و۷. التهذیب، ج۱ ص ۱۰۱.

بالاعتبار حملاً للمطلق منها على المقيد، والحقّ ان الاختلاف بينها لاختلاف الموضوع. بيان ذلك ان مضّى الشيء و تجاوزه سواء كان ذلك باعتبار نفسه او باعتبار محلّه أنّما يصدق على احدالوجهين فان فعله في الجمله و شكّ في صحة مافعل و فساده و تماميّته و نقصه فيصدق انه مضى و تجاوز، فحينئذ لا يعتبر الدخول في الغير نظراً الى ما في الصحيح المذكور \ من التعليل، مع ان السائل سئل عن البعدية (٤٧٧) لا الدخول في الغير، والموثق بعده وان كان الشكّ في اصل فعل الشيء وعدمه فلا يصدق التجاوز عنه و لاعن محلّه الآبالدخول في الغير كما لا يخفى، فموضوع بعض الاخبار الاوّل و بعضها الثاني، فافهم.

مع ان الاجماع متحقّق ظاهراً ان لااعتبار بالشكّ في العمل المستقل بعد الفراغ عنه كالوضوء والصلوة والحج مع أنّه يستلزم الحرج كثيراً سيّما في الصلوة لغفلة العوام بل كثير من الخواص في احوال الصلوة كثيراً فربمايشكّ في بعض الآيات والاذكار صحّة و فساداً قبل الدخول في آخر

[الفرع الثانى] ان المراد بالدخول فى الغير، والشىء مطلق الغير، والشىء وان كان كلمة بالنسبة الى كلمة اخرى لعموم اللفظ ولو كان المراد شيئاً خاصاً للزم الاجمال فيسقط عن الاستدلال. ثم ان الغير الذى دخل فيه قديكون امراً متربّباً على الشئ المشكوك فيه شرعاً كاجزاء الصلوة سواء كان واجباً عقيب واجب كالسجود بعدالر كوع اوندباً بعد واجب مثل «كذلك الله ربّى» بعد سورة الاخلاص و «سمع الله لمن حمده» بعد الركوع، والذكر بعد السجدتين، اوعقلياً بعد شرعى كالانحناء للسجود بعد الركوع و النهوض للقيام بعد السجود و نحوذلك، اوعقلاً و هو فى الشرعيات قليل بل فرضد (٤٩٨) مطلقاً (٤٩٨) مشكل لان مالايوجد الا بعد وجود غيره كيف يمكن وجوده مع الشك فى وجود الموقوف عليه الا أن يكون احدهما شرعياً والآخر عقليا كما مثلنا، اوعادة كمن اعتاد على الاكل بعد الصلوة اوالمشى بعد الوضوء وهكذا، و قديكون اتفاقياً. كذا ذكره غير واحد، ولا ارى له وجهاً اذالشك ان كان فى اصل وجود عمل اوجزء عمل فلامعنى لان يكشف الفعل غير واحد، ولا ارى له وجهاً اذالشك بعد احراز الوجود فى الجملة، فذلك يكفى فى برائة الذمة ولايحتاج الى الدخول فى شئ اصلاً كما لايخفى بل يشكل ذلك فى المرتب الشرعى والعادى (٢٠١) اذا كان الشك فى وجود المترتب عليه لعدم جريان التعليل، والموثق بعده والخبران.

<sup>[</sup>٤٧] حيث قال بعد مايتوّضاً. (١١٠)

<sup>[</sup>۶۸] ای الترتّب. (۱۱۰)

<sup>[</sup>۶۹] سواء كان في الشرعيّات او في غيرها. (١١٠)

<sup>[</sup>٧٠] بان يكون العادي متر تّباً على الشرعي . (١١٠)

١. اي الرواية الرابعة.

٢. اي الرواية الخامسة.

الاولان وإن كانا عامين إلّا إنّ سياقهما ربّما يختّص بالاجزاء المترتّبة شرعاً لا الاعمال المستقلة المرتبّة شرعاً كالظهر و العصر فضلاً عن الترتّب العادّي وان كان احد الاشكالين وهو عدم شمول الاخبار للاعمال المستقلة ضعيفاً لانّ العبرة بعموم (٧١١) اللفظ مع ان العلماء فهموا عن آخر التعميم ولم يتأمّل منهم احد فيقي الاشكال الثاني و هوشمول الاخبار للترتب العادي و عدم شمولها و قد ذكر غير واحد بالشمول وان استشكل فيه شيخنا دام مجده اذقال في الاستصحاب: «هذا كلّه ممّا لااشكال فيه الا الاخير (اي العادة) فأنه ربّما يتخيّل انصراف اطلاق الاخبار الى غيره مع ان فتح هذا الباب بالنسبة الى العادة يوجب مخالفة اطلاقات كثيرة، فمن اعتاد الصلوة في اوّل وقته اومع الجماعة فشك في فعلها بعد ذلك فلايجب عليه الفعل و كذا من اعتاد فعل شيء بعد الفراغ عن الصلوة فرأى نفسه فيه و شكّ في فعل الصلوة و كذا من اعتاد الوضوء بعد الحدث بلافصل يعتدُّ به او قبل دخول الوقت للتهيؤ فشكَّ بعد ذلك في الوضوء الى غير ذلك من الفروع التي يبعد التزام الفقيه بها. نعم ذهب جماعة من الاصحاب [في] مسئلة معتاد الموالات في غسل الجنابة اذا شك في الجزء الاخير كالعلاّمه و ولده و الشهيدين و المحقق الثاني و غيرهم قدسالله اسرارهم، و استدّل فخر الدين على مختاره في المسئلة بعد صحيحة زرارة المتقدمة «بانّ خرق العادة على خلاف الاصل ولكن لايحيضرني كلام منهم في غيير هذا المقام، فلابدَّمن التتَّبع، و التأمل. والذي يقرب في نفسي عاجلاً هوالالتفات الى الشك وان كان الظاهر من قوله(ع) فيما تقدم «هوحين يتوضأ اذكرمنه حين يشكَّ» ان هذه القاعدة من باب تقديم الظاهر على الاصل فهو دائر مدار الظهور النوعي ولو كان من العادة لكن العمل بعموم مايستفاد من الرواية ايضاً مشكل، فتأمل، والاحوط ماذكرنا». ١

اقول: قد علمت بالتعليل المزبور الوارد في العمل المحرز وجوده فيما شك في اصل وجوده ففيه ما لا يحفى فحينند لابد من فهم الدخول في الغير من حيث المعنى التركيبي ان المراد من الدخول في الغير مطلقة او الدخول في الغير الذي امر الشارع بالدخول فيه بعده وجوباً او استحباباً، وشانه ان يدخل فيه بعده والذي يظهر من سياق الاخبار والامثلة فيها بل من مقابلة الدخول للخروج هوالثاني. نعم يمكن ان يستدل للعموم بقوله(ع) في الشك في فعل الصلوة بعد خروج الوقت «وان كان بعد ما خرج وقتها فقد دخل حائل فلا اعادة». أوفيه ان وقت الشيء و خارجه ايضاً امر مجعول من الشارع فالقول بالتعميم الى غير الحائل الشرعى بعيدجداً، اذا الحائل هو ما يكون حائلاً بقول مطلق لا عند شخص خاص بحسب عادته فافهم. فاذن الاحوط

[۷۱] لابخصوص المورد فلاعبرة في المقام بخصوصية الموردوهو الاعمال الغير المستقلة. (۱۱۰)

١. الشيخ مرتضى الانصاري، فراندالاصول، ص ٧١٠ و ٧١١.

٢. تهذيب الاحكام، ج ٢ ص ٣٤۴.

بل الاقوى خروج العادة من مصداق الدخول فى الغير اذا كان الشك فى اصل الوجود سيّمامع ملاحظة ماذكره شيخنا دام ظلّه المناه فى الاستبعاد سواء كان الشك فى عمل اوجزء عمل.

[الفرع الثالث]فلمًا زهق الترتب العادى فلنذكر الشرعى و اعتباره في الاجزاء كالبديهي كما مر وكذا العمل التّام لعموم الاخبار و كلام الاخيار، فالشك في اصل وجود الظهر بعد الدخول في نوافل العصر او في العصر لاعبرة به و كذا المغرب بالنسبة الى نوافلها و العشاء و كذا النوافل المترتبة اذا شك في بعضها بعد الدخول في آخر فمن دخل في الركعة الثالثة من نوافل الظهرين فلا عبرة بشكّه في الاولى و الثانية و كذا صلوة الليل و كذا الكلام في الآيات و الاذكار و الاحية.

ثم قد مررت بالحديث المذكور بان خروج الوقت حائل و قد عمل به العلماء في مورده فكل موقت اذ اخرج وقته فشك فيه و كان قضاء فلاعبرة بالشك فلايجب القضاء. و هل يعم ذلك ما ثبت له القضاء من الواجبات العرضية المترتبة و الموقتة كالنذر و العهد، و الظاهر ذلك لعموم الاخبار و ترك الاستفصال في كلام الاخيار و لصدق ان هذا الترتب ترتب شرعى لامر الشارع بالوفاء و لئلاً يلزم الحرج و لظاهر حال المسلم.

و كذا الكلام في الشروط فكل شرط يجب احرازه قبل المشروط فلاعبرة بالشك فيه اذا دخل في المشروط لما مرّ في [موضعه] عن رجل ترك بعض ذراعيه او بعض جسده من غسل الجنابة اذا شكو كانت به بلّة وهو في صلوته مسح بها عليه و ان كان استيقن رجع فاعاد عليها ما لم يصب به بلّة فان دخله الشك و قد دخل في صلوته فليمض في صلوته فلا شيء عليه.

قال شيخنا: «ذكر بعض الاساطين: فان حكم الشك في الشروط بالنسبة إلى الفراغ من المشروط بل الدخول فيه بل الكون على هيئة الداخل حكم الاجزاء في عدم الالتفات فلااعتبار بالشك في الوقت و القبلة و اللباس و الطهارة باقسامها و الاستقرار و نحوها بعد الدخول في الغاية و لا فرق بين الوضوء و غيره انتهى. و تبعه بعض من تأخّر عنه و استقرب أفي مقام آخر الغاء الشك في الشرط بالنسبة الى غير ما دخل فيه من الغايات، و ما ابعد ما بينه و بين ما ذكره بعض الاصحاب من اعتبار الشك في الشرط حتى بعد الفراغ عن المشروط، و الاقوى التفصيل بين الفراغ عن المشروط فيلغو الشك في الشرط بالنسبة اليه لعموم لغوية الشك في الشيء بعد التجاوز عنه، و امّا بالنسبة الى مشروط آخر لم يدخل فيه فلاينبغي الاشكال في لغوية الشك فيه، لان الشرط المذكور من عبث كونه شرطاً لهذا المشروط لم يتجاوز عنه بل محلّه باق، فالشك في تحقق شرط هذا المشروط شك في الشيء قبل تجاوز محلّه و ربما بني بعضهم ذلك على انّ معنى عدم العبرة في الشك في الشيء بعد تجاوز المحلّ هو بناء على الحصول او يختص بالمدخول.

١. الشيخ الانصارى، فرائد الاصول، ص ٧١٠.

استغرب(ن).

اقول [لا اشكال] في ان معناه البناء على حصول المشكوك فيه، لكن بعنوانه الذي يتحقق معه تجاوز المحلّ لا مطلقاً فلو شك في اثناء العصر في فعل الظهر بني على تحقق الظهر بعنوان أنه شرط للعصر و لعدم وجوب العدول اليه لا على تحققه مطلقاً حتى لا يحتاج الى اعادتها بعد فعل العصر فالوضوء المشكوك فيما نحن فيه أنّما فات محلّه من حيث كونه شرطاً للمشروط المستقبل . و فيه أنّما فات محلّه من حيث كونه شرطاً للمشروط المستقبل . و من هنا يظهر ان الدخول في المشروط ايضاً لا يكفى في الغاء الشك في الشرط بل لا بدّ من الفراغ عنه لان نسبة الشرط الى جميع اجزاء المشروط نسبة و احدة و تجاوز محله باعتبار كونه شرطاً للاجزاء الماضية فلا بدّ من الحرازه للاجزاء المستقبلة. نعم ربّما يدّعى في مثل الوضوء أدم لحرازه لجميع اجزاء الصلوة قبل الصلوة لا عند كل جزء و من هنا قد يفصل بين ما كان من قبل الوضوء ممّا يكون محلً احرازه قبل الدخول في العبادة و بين غيره مما ليس كذلك كالاستقبال والستر فان احرازهما ممكن في كلّ جزء و ليس المحلّ الموظف لاحرازهما قبل الصلوة باللهوة بالخصوص بخلاف الوضوء فلو شك في اثناء الصلوة في الستر و الساتر وجب عليه احرازه في اثناء الصلوة اللاجزاء المستقبلة، و المسئلة لا تخلو من اشكال، الا أنه ربّما يشهد لماذكرنا من التفصيل بين الشك في الوضوء في اثناء الصلوة و في اثناء الصلوة و فيه بعده صحيحة على بن جعفر عن اخيه (عليهما السلام) قال سئلته عن الرجل يكون على وضوء في اثناء الصلوة و في صلوته انصرف و اعادها و ان ذكر و قد فرغ من صلوته اجزئه ذلك أ بناء على انّ مورد السؤال الكون على الوضوء أ باعتقاده ثم شك في ذلك .» انتهى كلام شيخنا الانصاري دام ظله العالى.

اقول: والذين يظهر من الاخبار الواردة من اهل البيت (ع) ان التجاوز من المحلّ من الامارات الكاشفة عن وجود الشيء مطلقاً لا على وجه دون وجه وجميع ماذكروه تقييد فيها من غير مقيد، اليس ماذكر نامعنى قوله (ع) في صحيح زرارة مكرراً «يمضى» و قوله (ع) في آخره «اذا خرجت من شيء و دخلت في غيره فشكك ليس بشيء» و قوله (ع) «كل شيء شك فيه و قد جاوزه و دخل في غيره فليمض عليه» و قوله «كل ما شككت فيه مما قد مضى فامضه كما هو » و قوله «انما الشك في شيء لم تجزه و قد سئل عنه في من شك في الركوع و قد اهوى الى السجود قال (ع) قد ركع » و قد سمعت في الحديث السابق ان «لاعبرة بالشك في الفعل بعد الدخول في الصلوة » أو صحيح على بن

١. راجع الباب ٤٢ من ابواب الوضوء، وسايل الشيعه، كتاب الطهارة.

٢. الكون على الصلوة(ن).

٣. فرائدالاصول، الموضع الخامس من قاعدة الفراغ والتجاوز، ص ٢١ و ٧١٥.

۴. التهذيب، ج ٢ ص ٣٥٢، الحديث ١۴٥٩.

۵.التهذيب، ج ۲ ص ۱۵۳، الحديث ۶۰۲.

٤. التهذيب، ج ٢ ص ٣٤٤، الحديث ١٤٢٤.

۷.التهذیب، ج ۱ ص ۱۰۱.

٨. الوسايل، كتاب الصلوة، ابواب الركوع، الباب ٢٣، ج ٤ ص ٩٣٤.

جعفر (ع) ظاهر مخالف للاتفاق، فان قوله «يكون على وضوء ثم يشك» كالنص في الوضوء الواقعي لا الاعتقادي سيما بقرينة «ثم» الدالة على ان الشك انما ثبت بابتداء الزمان و ماذكره تأويل لاعبر قبه، والعجب ان خروج الوقت حائل رافع للتكليف والدخول في العصر ليس برافع، ثم أنه لا فرق بين الطهار ات و سائر الشرائط في وجوب تحصيلها قبل الصلوة و ترتب الصلوة عليها و امكان تحصيل الباقي بينها دون الطهار ات لا دخل له بالمقام، فالا قوى ماذكر بعض الاساطين. و بالجمله حكم الشك بعد التجاوز و حكم كثير الشك قبله فتأمل و تدبّر جيداً.

[الفرع الرابع] لا يخفى انّه ربّما يعرض الغفلة فى اثناء الاعمال سيّما القرائة و الاذكار فربّما يلتفت فيسك فى صحّة ما مرّ من آية مثلاً قبل الدخول فى اخرى مع علمه بغفلته حين القرائة، فلا عبرة بشكّه، و ان كان هذا الغرض خارجاً عن قوله «هو حين يتوضأ اذكر» لعموم باقى الاخبار و لانّ العادة والملكة تقتضى صدور ما فعل على طبق الملكة مع انّه يوجب الحرج كما لا يخفى. و كذا لو فعل فى اللاحق و شك فى وجود السابق مع العلم بالغفلة. نعم لو حدث شكّه عن سبب كان غافلاً حين الفعل، كما اذا رأى حاجباً فى اعضاء الوضوء و الغسل بعد الفراغ مع علمه بغفلته عنه حين الفعل، فالاقوى وفاقاً لغير واحد من الاساطين وجوب العود لعدم الفرق بين زمان العقل و بعده اصلاً فلااعادة و لا تذكر مع أنه نادر فليس بداخل فى سؤال الاخبار و لا جوابها مع انه احوط. نعم لو شك فى غفلته او كان حاجباً عادياً كالخاتم فلاعبرة به، و مما ذكرنا يعلم حكم ساثر الاقسام المذكورة فى العناوين. \

قد خرج من قاعدة الاجزاء موردان:

احدهما: الوضوء، فيعود فيما شك فيه من اجزائه ما لم يفرغ، لما ورد فيه من الاخبار ٢ الواردة فيه المطابقة لفتاوى الاخيار . و هل الغسل و التيمّم كالوضوء او كسائر الاعمال؟ الاقوى الثاني و ان الحقهما به غير واحد، لعدم دليل يعتّدبه، و هو العالم.

و ثانيهما: الشكّ في السجود، ففي الموثق كالصّحيح «رجل رفع رأسه من السجود فشك قبل ان يستوى جالساً فلم يدر اسجدام لم يسجد قال: يسجد، قلت: فرجل نهض من سجوده فشك قبل ان يستوى قائماً فلم يدر اسجدام لم يسجد قال: يسجد» و لا يخفى ان السؤال لايصّح الا بالنسبة الى السجود الثاني بقرينة قوله «رفع رأسه من السجود»، فالفرض الاوّل على القواعد لبقاء المحّل قبل النهوض فالمخالف لها هو الفرض الثاني. و امّا بعد القيام فلا عبرة بالكشف جز ماً للاخبار العامّة و خصوص الصحيحة «و ان شكّ في الركوع بعد ما سجد فليمض، و ان شك في السجود بعد ما قام فليمض» أو مقتضى المفهوم و ان كان الرجوع في الركوع قبل السجود الا انه مخصّص

١. العناوين، ج ١ ص ١٥١ ـ ١٧٥.

٢. الوسائل، ابواب الوضوء، الباب ٤٢، ج ١ ص ٣٣٠.

٣. الوسائل، ابواب السجود، الباب ١٥، الحديث السادس، ج ٤ ص ٩٧٢.

۴. الوسائل، ابواب السجود، الباب ۱۵، الحديث الرابع، ج ۴ ص ٩٧١.

بالاخبار و خصوص قوله (ع)، «قدر كع» و قدمر .

[الفرع الخامس] الاقوى ان من رجع الى المشكوك فيه بعد التجاوز احتياطاً و تحصيلاً للواقع و لم يكن خوف الوسواس و كثرة الشك فلابأس به والامر بالامضاء و عدم الاعتناء أنما وقع لدفع توهّم خطر المضّى و وجوب الرجوع الا أن يكون ركناً فليس الاحوط حينتُذ العود . ثم الاعادة سيما في الركوع، وهو العالم بحقائق احكامه .

#### [7] في تحقيق قولهم الاحكام تتبع الاسماء ً

وبيان ذلك يحتاج الى قاعدتين:

لاريب ان الاحكام شرعية كانت او غيرها تابعة لموضوعاتها فاذا انتفى الموضوع انتفى الحكم وهذا ظاهر، أنّما الاشكال في تشخيص الموضوعات و احراز بقائها فربّما يعبّر عن الموضوع بلفظ اخصّ مثل اليهودي نجس، و أنّما الموضوع الكافر، و ربّما يعبّر بلفظ اعمّ مثل «للذكّر مثل حظّ الانثيين» (٧٢) و كلا القسمين في غاية الكثرة و ربّما يثبت الحكم لموضوع و ان اختلف احواله و اسمائه فاذا حرم لبن (٢٢) او قذر جزمنا ببقاء هذا الحكم و ان صار مخيضاً او سمناً او جبناً و كذا لو نجس او حرمت بقى حكمها و ان جعل طحناً او خبزاً او غير ذلك و قد يختلف باختلاف الحال كمن نذران لا يأكل لبناً فالجبن و المخيض و ساير ما يحصل منه حلال ، و قد يعلم الموضوع من جميع الجهات و لكن قد يشك في بقائه و عدمه و انقلابه و عدمه ان الذي قد علم من عموم الادّلة و استقراء الاحكام الفقهية و من الاجماع بل الضرورة ان الاحكام الثابتة للموضوعات لافرق بين ان يكون الموضوع موضوعاً لهذا الحكم في بدو الخلقة كالملائكة في احكامهم و لا يكاد يوجد لهذا القسم مثال في العرضيات، او كان موضوعاً لحكم أحكم الموضوع موضوعاً لحداً الحكم في بدو الخلقة كالملائكة في احكامهم و لا يكاد يوجد لهذا القسم مثال في العرضيات، او كان موضوعاً لحكم أحماً الموضوع موضوعاً لحداً الحكم في بدو الخلقة كالملائكة في احكامهم و لا يكاد يوجد لهذا القسم مثال في العرضيات، او كان موضوعاً لحكم (٢٤)

[۷۲] في اوايل سورة النساء: «يوصيكم الله في اولادكم للذكر مثل حظّ الانثيين» فقوله سبحانه «للذكر مثل حظّ الانثيين» يشمل الاخ و الاخت الاميين لميّت مع انهما يرثان منه على السواء و لا جل خروجهما عن هذا الحكم قيد سبحانه الحكم بقوله في اولادكم فالتعبير اعمّ في اصله و التخصيص انما هو بقوله في اولادكم، فافهم. (١١٠)

[۷۳] كلبن نجس العين او لبن ... و امثاله. (۱۱۰)

[٧۴] او غير الحكم المفروض له في الحال. (١١٠)

[۷۵] المفروض له في حال. (۱۱۰)

١. الوسائل، ابواب الركوع، الباب ١٣، ج ٢ ص ٩٣٤.

٢. راجع العناوين، العنوان السادس، ج ١، ص ١٧٧\_ ٢٢٧.

٣. النساء / ١١.

طاهر و ان كان خمراً اولا، و الخمر نجس و ان كان خلاً من قبل، و بول الحيوان الطاهر طاهر و ان حصل من الخمر، و الماء النجس و بول غير مأكول اللحم نجس و ان حصل من الماء و المايع الطاهر، و الزوجان لهما احكام و ان كانا سابقاً اجنبيتين، و الاجنبي له حكم و ان كان من قبل زوجاً او زوجة، و هكذا، فالعجب ممّن يتأمّل في طهارة بعض ما انقلب الى موضوع طاهر كالكلب و الخنزير اذا انقلبا ملحاً و هكذا.

اذا علمت ذلك تعلم ان الاحكام تتبع الموضوعات وجوداً وعدماً لاغيرها، وهذا هو مرادهم إيضاً و لكن لما كان لكل موضوع اسم خاص فاذا انقلب الموضوع انقلب الاسم عبر واعن الموضوعات بلوازمها اى اسمائها ثم اذا لكل موضوع اسم خاص فاذا انقلب الموضوع انقلب الاسم عبر واعن الموضوع على الموضوع علمنا الموضوع و ان عبر عند بلفظ آخر اعم (۱۹۶۷) او اخص فهو و الا فعمار أيناه موضوع أفى ظاهر الادلة فهو الموضوع و لا يتعد ي حكمه الى غيره. نعم دائرة الاستصحاب واسعة و طريقة العرف باسطة فاللازم اجراء احكام الموضوع عليه و ان اختلف احواله و اسمائه الى ان ينقلب الى موضوع له حكم مغاير لهذا الموضوع و من هناصارت النار من النجسة اذا صارت و معنى تطهيرها تقليبها موضوع أبحتاً الى موضوع آخر، ولا خلاف ظاهراً في طهارة الاعيان النجسة اذا صارت و ماداً بالنار لو دوداً (۱۷۷۷) او شيئاً آخر لزوال الموضوع، و انّما الاشكال في المتنجسات اذاصارت وماداً بالنار لما ذكره بعض المتأخرين ان الموضوع فيها هو الجسم (۱۷۷) و هو باق لايزول بالاستحالة و الشاهد على دلك قولهم كل جسم (۱۷۷) لا قي نجسامع وطوبة احدهما فهو نجس، و فيه مع اختلاف (۱۸۰۰) كلام القوم و النقض بمالا دلك قولهم كل جسم (۱۷۷۱) لا تقي نجسامع و طوبة احدهما فهو نجس، و فيه مع اختلاف (۱۸۰۰) كلام القوم و النقض بمالا دوداً او علفاً او ملحاً، و هكذا ان قولهم (۱۸۱) لبيان عموم القضية مثل ان يقال كل جسم له خاصة و تأثير، مع ان الخواص من عوارض الانواع او الاشخاص، ثم اي فرق بين و مادالمتنجس و دخانه (۱۲۸) مع بقاء الجسمية فيها، فالحق هو القول بالطهارة، نعم في الفحم اشكال الا أذا علم ان ما اثر وله النجاسة ذهب و زال ما بقي وصل اليه النجاسة و مماً تلونا

[٧۶] فلا عبرة بعموم اللفظ و لا بخصوصه اذاعلم الموضوع و عند العلم به كيف يلتفت الى دلالة ظاهر اللفظ عن عمومه او خصوصه. (١١٠)

[۷۷] لانقلاب تلك الاعيان النجسة من حيث اصل ذواتها و العبرة بنجاستها من حيث ذواتها، فاذا انقلب القذر رماداً انقلب ذاته النجسة. (۱۱۰)

[٧٨] اي الجسم المطلق، و لا عبرة بالصور النوعية. (١١٠)

[٧٩] فجعلوا موضوع الحكم هو الجسم المطلق. (١١٠)

[ ٨٠] يعنى في كون الانقلاب مطهّراً. (١١٠)

[ ٨١] اي «كل جسم لاقي نجساً» أنما هو لبيان عموم القضية لامن جهة ان موضوع

الحكم هو الجسم المطلق مثل الخ. (١١٠)

[ ٨٢] مع أنَّهم لا يقولون بنجاسة الدخان. (١١٠)

علمت ان تطهير النار لايحتاج الى التمسك بالاخبار.

قال الاستاد دام ظله في مسئله الاستصحاب: «إن مراتب تغيّر الصورة [في الاجسام مختلفة، بل الاحكام ايضاً] مختلفة ففي بعضى مراتب التغيّر حكم العرف بجريان دليل العنوان من غير حاجة الى الاستصحاب و في بعض آخر لا يحكمون بذلك و يثبتون الحكم بالاستصحاب، و في ثالث لا يجرون الاستصحاب ايضاً.» \

اقول: قد اختلف كلمتهم و تشتّت آرائهم في المقام، والحقّ هوما اشرنا اليه اي بقاء حكم كل موضوع و ان تطوّر احواله و تغيّر اسمائه الى ان ينقلب الى موضوع له حكم آخر في الشريعة، و هذا الضابط لامخصّص له، فاللبن الطاهر اوالنجس اوالحلال اوالحرام باق احكامه و ان اختلفت الفاظه الى ان يصير جزء من مأكول اللحم اوغير المأكول او نحوذلك مما يختلف حكمه و لو نذران لا يأكل اللبن فجعله مخيضاً او زبداً فهو حلال لانه ليس بمنذور فاختلف العنوان في الشريعة، فافهم و تدّبر.

## [الضابط] الاوّل: ٢

ان جملة من الافعال مشتركة بين عناوين كثيرة ولا يختص بواحد منها الا بالقصد والنية كالعبادات و غيرها فلا يتميز صلوة الصبح عن نافلتها والظهر عن العصر و اعطاء الخمس عن الزكوة و الصدقات بعضها عن بعض الا بالنية و كذا اعطاء شئ يحتمل اموراً كثيرة ان يكون ثمن بيع اوصداق امر أة اوهبة اواباحة اوعوض خلع و هكذا، و هكذا الالفاظ يحتمل الانشاء و الاخبار، والمعتبر في ذلك قول العامل فاذااعترف و اخبر عن نيته فهو منقول لقاعدة من ملك، نعم قد بينًا في محلّه أنه اذاكان للفظ ظاهر فادّى اللافظ خلافه فهو غير مسموع كما اذا أقربانٌ لزيد على كذا ثم ادعّى و فسر قوله بان لى عليه كذا، والا لانسد باب المعاملات والاقارير و الشهادات و نحوها كما لا يخفى، و ان جملة لها مما له ظاهر و يمكن صرفه بالقصد كضرب اليتيم فان ظاهر ه ظلم الا أنه ربّما يكون بقصد التأديب اليتيم حتى يملك الاقرار

١. الشيخ مر تضى الانصارى، فرائدالاصول، ص ۶۹۵.

٢. لا يخفى ان كلامه قدس سرّه فى هذا الموضع لا يرتبط بماقبله، و كذلك لاثانى لهذا الاوّل مصرّحاً فى كلامه. و لما كان هذه الرسالة الشريفة على ترتيب «العناوين» للمحقق المراغى بلاتر ديد، يظهر وجه ارتباط هذالبحث بما قبله بالمراجعة الى العناوين. قال المحقق المراغى فى العناوين (ج ١ ص ١٨٢):

<sup>«</sup>وحيث انجر بناالكلام الى باب الالفاظ فنذكر بعون الله هنا قواعد كلية مشتر كة في ابواب الفقه يعم نفعها لاهل هذا الفن و طالبيه ففقول: الموضوع الذي تعلق به الحكم من الشارع ابتداءاً اوبواسطه اخذ المكلفين له عنواناً في معاملاتهم، اماً ان يكون مشتر كاً مع غيره في شرط اوجزء اولا . و على التقديرين: قديكون هذا محدوداً من اصل الشرع مضبوطاً و قديكون غير محدود . و على الثاني قديكون ماينبغي ان يرجع اليه في فهمه من العرف و العادة او اللغويين غير مختلف في ذلك، و قديكون فيه اختلافاً، فيحتاج الى تحرير اربع ضوابط . الضابة الاولى [في حكم الموضوع المشترك و كيفية تعيينه و ذكر فروعه] . . . »

والمصنف قدسَّ سرَّه ايضاً ذهب على هذا المنوال فاشرنا الى هذه الضوابط في مواضعه.

به والظاهر انّه كذلك لانّه احسان «و ما على المحسنين من سبيل» أ ، و ان جملة منها له ظاهر لا يمكن صرفه كمن يعرف المساجد المعظّمة و المشاهد المشرفّة ويعرف الارجاس فابقى نجاسة فيها اختياراً فادعّى الاكراه اوالجهل اوالنسيان، ولو قيل نحوذلك لانسدّ باب الحدود و فائدة الشهود و الامر بالمعروف و هذاظاهر.

اذا عرفت هذا فاعلم ان من جملة ما يوجب صرف الشيُّ الى عنوان خاص النيَّة الاجمالية المتعلَّقة بالاعمال المركبة فانَّ بها يصير الاجزاء اجزاء لها و ان كانت في حد ذاتها مشتركة كالقرائة و الركوع والسجود و الاذكار فلاحاجة الى قصد كل واحد واحد فمتى لم يقصد الخلاف فهو جزء. نعم ان قصد الخلاف فهوالمتبع و ان من جملة الصارف العادة، فمن اعتاد سورة الاخلاص لا يحتاج الى تعيين البسملة و جعلوا العادة بدلاً عن القصد في مواضع كمسئلة الامناء والنظر في الصوم و تحقق العمد بكون آلالة قتالة و هكذا، بيان ذلك: ان الشخص لوخلى و طبعه أنما يفعل ماعود و ان لم يكن له التفات و لذا يعبث باللّحية و يتحرّك كثير من الناس عند قرائة القرآن بلا اختيار، هذا بيان كفاية العادة في مثل السورة ممّاليس له سبب و امّا كفاية العادة في مال السيف قتالة او نحو انه قصد المسبّب فهو كاذب جزماً، فمن اعتاد الانزال عقيب النظر او علم ان السيف قتالة او نحو ذلك فقال انى لم اقصد المسبّب فظاهر كذبه، و من هنا نقول بحرمة عمل مصور ذوات الارواح و صانع الآلات المحرمّة و عاملها بمجرد الشروع مع احتمال أنه اراد محلّه شيئاً آخر في هذا لمرّة.

ثم اعلم ان المشترك في السورة هو البسملة و بعض كلمات رؤسها و امّا ما ليس بمشترك فلايحتاج الى التّميز . فلوقال الغير المعتاد غافلاً بعد البسملة «قل هو الله» آ او «قل هو» آ او «قل اعوذ برب الفلق» أ او «بربّ الناس» فيتّم مابقى فصلوته صحيحة لان مجموع ما قرء غافلاً مختصّ بسورة، نعم لو لم يجاوز الغافل من المقدار المشترك فالا حوط بل الاقوى الاستيناف مع التّميز و هو العالم .

#### [الضابط الثاني] في بيان حدود بعض الاشياء

اعلم اوّلاً انّ ما ذكره في العناوين «انّ السرّ في كثير من هذه الحدود ليس لخصوصية فيها بل الامر يتحقّق فيها و في غيرها ايضاً، فتعريف اللقطة سنة من جهة شدّة الاهتمام للوصول الى المالك و سنة العنّين لاحتمال القدرة على الجماع في الفصول المختلفة و المسافة في القصر لحصول المشقّة و نفس القصر لوقتها و يشهد بذلك جزماً على الشرايع اللّا انه لما كان اغلب المكلفين بين افراط و تفريط، فلو لا هذه الحدود لا نجر الامر الى التنازع و التحير و الفساد، فلو لا ان الشارع اناط حريم البئر بعدم الضرر فواحد يقول: هذا مضّر و آخر يقول غير مضرّ، و كفاك

١. التوبة/٩١.

٢و٣. التوحيد/١.

۴. الفلق ١/.

۵. الناس/۱.

اختلاف كلمتهم و اضطراب آرائهم فيما لم يرواحد من الشرع كتعريف المثلى والقيمى و ضمان المتلفات ان المراديوم التلف اويوم الاداء لويوم الغصب او اعلى القيم و هكذا. فظهر من ذلك انّه لايجوز التعدى من هذه الحدود و ان حصل، فلايمكن القول بنفى العدّة و ان علم انتفاء الحمل، وهكذا» أكلام حقّ لاغبار عليه.

وكذاقوله «ان اغلب هذه الحدود تحقيق في تقريب بمعنى انّ الحدّ الحقيقي و معياره و كاشفه تقريبي يقبل الاختلاف، كماترى من اختلاف الامداد والارطال بقليل، وهكذا، فمتى صدق عرفاً ان هذا منّ اومدّ اكتفى به ولا يجب المدّاقة و طلب مدّ يكون انقص من هذا المدّ اوازيد و كذا الصّاع. نعم لو وزن الطعام بصاع من الصيعان فقص الطعام عنه بمثقال اوازيد لا يكفي في اداء الفطرة و ان صدق عليه الصاع بالمسامحة العرفية فيها هكذا.» ٢

ثم ان الامور مختلفة [١] فمنها ماحد بالزمان كاليوم والزوال و السحر، [٢] و منها ماحد بالوزن [٣] و منها ماحد بالعدد كدلاء ماحد بالمساحة و المكان كالقصر، [۴] و منها ماحد بالعدد كدلاء البئر و نصب الشاة و هكذا، [۶] و منها ماحد بالهيئة كالركوع الى غير ذلك.

#### [١-حد اليوم والليل]

اذا علمت ذلك فاعلم: ان اليوم و النهار بمعنى واحدلقوله تعالى «يسبحون الليل و النهار» و قوله «سبع ليال و ثمانية ايام» و يقابله ماالليل و هي شرعاً من طلوع الفجر الصادق الى المغرب لقوله تعالى في الصوم «ايام معدودات» الى غير ذلك من القرائن القطعية، وماور د الصبح خارج عن اليوم والليل فلعل المراد لطافة هوائه و صفاء زمانه كماشبه به هواء الجنّة ولاير ادبه ظاهره لعدم معارضته للادلة القطعية و من شاء ان يقف عليها فليرجع الى جواهر شيخنا قدّس روحه، فاذن المرادمن الليل من المغرب الى طلوع الفجر الصادق، فنصف الليل الذي هو اوّل وقت صلوة الليل وسط المغرب و الصبح لاطلوع الشمس، فكذلك حكم شرعى يكون موضوعه الليل او النهار، فالمراد ماذكرنا، و أنّما الاشكال في اليوم العرفي وليله لاختلاف اطلاقاتهم و كثرة مسامحاتهم، ولعّل المراد باليوم عندهم من طلوع الشمس. وبالجملة اذا تعلّق حكم باليوم عند العرف، كما اذا اخذ اجيراً يوماً فلابدً من تشخيص مرادهم، فان علم [فهو] والا فالمرجع الاصول والقواعد.

#### [٢ـحدّالسحر]

و امًا السحر الذي هوافضل الاوقات و مقام التقرّب من المناجاة و فضله اكثر من ان يكتب في الصفحات، فآخره طلوع الفجر الصادق، و انما الاشكال في اوّله و الحقّ ان السحر الثلث الآخر من الليل، و يدّل على ذلك قوله

١. المحقق المراغى، العناوين، العنوان السادس، الضابطة الثانيه، البحث الاوّل، ج ١ ص ١٩٠ ـ ١٩٣ (ملخصاً).

٢. العناوين، العنوان السادس، الضابطة الثانية، البحث الثاني، ج ١ ص ١٩٣.

٣. الانبياء / ٢٠.

٤. الحاقة / ٧.

۵.البقرة/۲۰۳.

٤. الشيخ محمدحسن النجفي، جو اهر الكلام في شرح شرائع الاسلام، كتاب الصلوة، باب المواقيت.

تعالى حكاية عن يعقوب(ع) «قالواياابانا استغفر ذنوبنا أنّا كنّا خاطئين قال سوف استغفر لكم ربّى أنّه هو الغفور الرحيم» في الكافي عن الصادق (ع) قال: قال رسول الله (ص): خير وقت دعو تم الله فيه الاسحار، و تلاهذه الآية للم وفي اخبار هم ان يعقوب(ع) اخر الدعاء والاستغفار الى الاسحار، و في الصحيح عنه اين افضل ساعات في الليل، قال الثلث الباقي. و في القوى المعتبر فاذا زال نصف الليل صلّى ثمان ركعات واو تر في الربع الاخير من الليل بثلث ركعات، ولاريب انهم (ع) كانوا ينتظرون افضل الاوقات، فاذا شرع في صلوة الليل من الثلث الباقي و صلّى ثمان ركعات لم يبق ازيدمن الربع، و في جملة من المعتبرة «ان في السحر ثمان ركعات ثم يو تر و احب صلوة الليل اليهم آخره كما في الصحيح، و في الموثق القريب منه عمّا جرت به السنّة في الصلوة، فقال ثماني ركعات الزوال الى ان قال ثلث عشر ركعة من آخر الليل و نحوه في مثله سنداً، و عن العلل بسند صحيح عن مو لا ناالباقر (ع) في قوله تعالى «تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربّهم خوفاً و طمعاً» لآية، نزلت في امير المؤمنين (ع) و اتباعه من شيعتناينامون في اول الليل، فاذا ذهب ثلث الاول اوماشاء الله فزعوا الى ربّهم، و من الخصال في الخصال الّتي سأل شيعتناينامون في اول الليل، فاذا ذهب ثلث الاول اوماشاء الليل افضل؟ قال جوف اليل الغابر للمناء عن رسول الله (ص) سئله اي ساعات الليل افضل؟ قال جوف اليل الغابر المناء .

هذا مضافاً إلى النصوص الوارد في فضل الثلث الاخير واستجابة الدعاء فيه والاستغفار، و ممّا يدّل على ذلك قوله تعالى في قصّة لوط (ع) «فأسر باهلك بقطع من الليل ولا يلتفت منكم احداً الا امر أتك انه مصيبها ما اصابهم ان موعدهم الصبح اليس الصبح بقريب». في الصافى في العلل والعياشي عن الباقر (ع) فاسر باهلك يالوط اذا مضى لك من يومك هذا سبعة ايام ولي اليها بقطع من الليل اذا مضى نصف الليل الحديث مع قوله الآآل لوط نجينًاهم بسحر ع، ولا ينافى الحديث الاوّل لائه لبيان النهى عن الخروج في النصف الاوّل والامر بالخروج في النصف الثاني، ويظهر من الآية الثانية ان الله نجّاهم واخرجهم في السحر مع أنّه ربما يكون الليل انقص من ثماني ساعات فكيف يمكن الجمع بين ماور دمن الحثّ والامر بالسور الطّوال والتوجّه والاقبال و كثرة التضرع والادعية والسؤال، و بين مامر من الحثّ والتأكيد في ان يؤتي بصلوة الليل في السحر مع القول بأنه قبل الصبح اوسدس الليل او نحوذلك، وبالجملة من لاحظ الاخبار الواردة في فضل الثلث الباقي و الآثار الواقعة في فضل السحر لم يبق له شك ان احدهما هو الآخر، فافهم و تدبّر كيلا تبقي في حيرة كجمع كثير، فالحمد لله.

[٣\_ حدالشهر والسنة]

وامَّا الشهر فهو في الشريعة والعرف محمول على الهلالي لانه اسهل واضبط من الشمسي، وامَّا العددي

۱. يوسف/۹۷ و ۹۸.

٢. الوسائل، كتاب الصلوة، ابواب الدعاء، الباب ٢٥، الحديث الثاني، ج ٤ ص ١١١٧.

٣. السجدة/١٤.

٤. راجع الوسائل، كتاب الصلوة، ابواب المواقيت، الباب ٤٣، ج٣ ص ١٨٠.

۵.هود/۸۱.

٤. تفسير الصافي، ذبل هود/٨١.

فغير معمول به، معانه ايضاً معسور لكثير من الناس، وافصح الادّلة قوله تعالى «ان عدّة الشهور عند الله اثنى عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السموات والارض اربعة حرم». أنعم قد حمل جمع من العلماء الاخبار الواردة في خواص ايام الشهور سعدها و نحسها على شهور الفرس بالقرائن وهي ان السائل سلمان الفارسي رضوان عليه و ان اسماء الايام بلسان الفرس مذكورة فيها و لما كان السنة عبارة عن اثنى عشر شهراً و السنة ايضاً هلالية وهي عبارة عن المحرم الى المحرم و يدل بذلك تاريخنا الموضوع من هجرة نبيّنا صلى الله عليه و آله و ادعيتنا المأثورة عن اثمتنا كدعاء آخر ذي الحجة «اللهم ما علمت في هذه السنة الخ» و دعاء اول المحرم «اللهم ان هذه سنة جديدة و انت ملك قديم الخ ،» "

و مقتضى ما سمعت من تعريف اليوم و الليل و الشهر والسنة ان لايصدق واحد منها عليه و هذا ظاهر و هل قام دليل يدل على ثبوت احكامها له الظاهر ذلك و هو امور:

منها الاخبار، ففي الصافى عن العياشى عن الصادق(ع) في تفسير قوله تعالى «فسيحوافي الارض اربعة اشهر» تعشرين من ذى الحجة و المحرم و صفر و شهر ربيع الاول و عشر امن شهر ربيع الآخر لايطوف بالبيت عريان و لاعريانة و لامشرك الامن كان له عهد عندرسول الله فمدة الى هذه الاربعة اشهر و فيه اخبار اخر كلها يدل على ان بدو هذه الاشهر كان يوم النحر.

و منها اجماع علماء المسلمين على ذلك في امور كثيرة كاشهر العدة و سنة العنين و سنين الدية و ايام الاستبراء و ايام خيار الحيوان و يوم و ليلة الرضاع و هكذا، و ما ذكرناه بالنسبة الى الشهر و السنة لاريب فيه و كذا بالنسبة الى حكم يكون موضوعه اليوم و الليلة معاً كالرضاع او يومان اوليلتان فصاعداً بخلاف ما كان موضوعه اليوم او الليل نصاً فانه لا يشتمل الملفق لعدم دليل عليه و يكذبه العرف او ما رأيت ان العلماء عن آخر اخرجوا النص من يوم التراوح، نعم ربما يطلق العرف لفظ اليوم و الليل على الناقص بساعة او اكثر تسامحاً.

[فروع]

[الفرع] الاول: ان المتبادر ان يحسب الملفق من المثل الى المثل و لايلاحظ اختلاف الايام و الليالى زيادة و نقيصة، فمن زوال الى زوال بعد يوم و ليلة و كذا من نصفه الى نصفه و هكذا و ان كان احدهما اكثر من آلاخر بدقيقة مثلاً.

[الفرع] الثاني: اختلفوا في بيان الشهر المنكسر، و الحق انه كغير الملفق قديكون ثلثين و قد ينقص بيوم واحد فان كان الشهر الاولى تاماً فهو تام و ان كان ناقصاً فناقص و الشاهد لذلك العرف، فانهم انما يعدون من عاشر هذا الشهر الى عاشر التالى مثلاً شهراً وهكذا، فلو قيل لهم ان الشهر من هذا العاشر الى

١. التوبة / ٣٤.

٢. سيدبن طاوس، الاقبال، اعمال آخر ذي الحجة.

٣. الاقبال، اعمال اول المحرّم.

۴. التوبة / ۲.

الحادى عشر التالى لبنوه الى الجهل ويشهد بذلك ما هو في تفسير قوله تعالى «فسيحوا في الارض اربعة الشهر» ( فراجع.

[الفرع] الثالث: اذا كان لفظ اليومين مثلاً موضعاً لحكم فليلة الثانى داخل جزماً وليلة الاول خارجة، و كذا لو كان الموضوع ليلتين فيوم الاولى داخل جزماً و الثانى خارج قطعاً، و الامر فيمازاد كذلك كاثناً ماكان و قد صرح بذلك غير واحد. نعم قديكون عدد احدهما مثل الآخر كما اذا بيع حيوان وقت المغرب، فزمان الخيار ثلث ليال و ثلثة ايام، فافهم وقس.

[الفرع] الرابع: في بيان بعض الاوزان: مثقال الصير في اربع و عشرون حصة و مثقال الشرعي ثلثة ارباع الصير في، و لكل عشرة دراهم سبعة مثاقيل شرعية ، فكل درهم عشرة حصة الاخمسين؛ و الرطل العراقي مأة و ثلثون درهماً على الاشهر الاقوى، و كل رطل ثمانية و ستون مثقالاً صير فياً و ربع مثقاله؛ والكر الف و مأتار طل بالعراق و لمّا كان كل صاع تسعة ارطال عراقية و اربعة امداد فكل مدّر طلان و ربع رطل.

فلنعطف البیان الی ذکر بعض اصطلاحات، فاستمع و کل مانذکر من المثقال فالمراد الصیر فی فتقول: تخم ده مثال است، سیر که اصطلاح اهل طهران است شانز ده مثقال است، و هر چارك ده سیر است، و هر من تبریز جهار چار فی است، و من شاه دو من تبریز است، پس هر رطل چهار سیر و چهار مثقال و ربع مثقال است، و هر مد نه سیر و نه مثقال و سیز ده نخو دو نیم است، و هر صاع سه چارك و هشت سیر و شش مثقال و ربع مثقال است، و آنچه شنیدی سنگ هشت عباسی است که چارك او شانز ده تخم است، و اما سنگ نه عباسی چارك او هیجده تخم است، پس و سق که شصت صاع است پنجاه و هفت من و نیم تبریز است و هشت سیر و دو مثقال بالا می شود به سنگ هشت عباسی، پس پنج و سق که نصاب غلات است دو پست و هشتاد و هشت من و نیم تبریز و ده مثقال بالا می شود که دو خروار چهل و چهار من شاه می شود به سنگ هشت عباسی بعلاوه دو چارك و سیز ده صاع و سه رطل است که دو و سق و سیز ده صاع و سه رطل است که دو و سق و سیز ده صاع و سه رطل می شود، پس یك کر صدو بیست و هشت من تبریز و سه سیر و چهار مثقال است که دو و سق شصت و چهار من شاه است به سنگ هشت عباسی بعلاوه سه سیر و چهار مثقال، و پنجاه و شش من و هفت جارك و چهار مثقال، و پنجاه و شش من و هفت جارك و چهار سیر و هشت مثقال، است به سنگ هشت عباسی بعلاوه سه سیر و چهار مثقال، و پنجاه و شش من و هفت چارك و چهار سیر و هشت مثقال، است به سنگ هشت عباسی بعلاوه سه سیر و چهار مثقال، و پنجاه و شش من و هفت چارك و چهار سیر و هشت مثقال، است به سنگ هشت عباسی بعلاوه سه سیر و چهار مثقال، و پنجاه و شش من و هفت چارك و چهار سیر و هشت مثقال، است به سنگ نه عباسی .

### [ الضابط الثالث : في تنقيح مسالة العرف و العادة ]

[الفرع] الخامس: ٢ لما كان اعتياد الاشياء و منشأ الاحكام كثيرة فلابد اولاً من بيان تحققها ثم الاشارة الى احكامها، فنقول: لاريب ان اتصاف شئ بكونه عاديا او عادة و معتاداً لايتحقق بوجوده مرة و الالكان كل شئ

١. التوبة / ٢.

لا وجه لعدَّ هذا الضابط فرعاً خامساً. راجع العناوين، ج ١ ص ٢١٠ الضابطة الثالثة.

معتاداً، و مايحكى عن بعض العامة (<sup>۸۳)</sup> غير قابل للسماع فضلا عن ان يكون محّلا للنزاع، و ظاهر جمع تحققه بالمرتين نظراً الى انه مشتق من العود، و اول درجة المرتبة الثانية التفاتاً الى ماورد فى الحيض، ففى الموثق: اذا اتفق شهران عدة ايام سواء، فتلك عادتها و لاخلاف عند علمائنا فى اتصاف الحيض بالعادة بالمرتين، و كذلك عند مخالفينا، و منهم من اكتفى بالمرة على ما نقل، و اما تحققه بالثلث ففى العناوين انه ظاهر الاكثر أ، و فيه تأمل و انما نقل ذلك عن ابن حمزة و الحلّى فى كثير السهومع ان دليلها ظاهراً الصحيح المحدد لكثرة السهو بالسهو فى كل ثلث، و الاكثر اعرضوا عنه فى مورده، فقالوا ان المرجع فى الكثرة الى العرف و ما عينوا له عدداً، و هذا هو الحق.

لكن لا يخفى عليك ان اتصاف الاشياء بالعادة فى العرف مختلفة فربما لا يعلم المناط فلا يتحقق بالثلاث و لا الاربع، و هذا القسم انما يكون غالباً فى صفات و احوال يكون على خلاف مقتضى الطبيعة و النوع، مثل كثرة الشك و اعتياد النوم و اليقظة فى زمان غير متعارف و ربما يتحقق بالمرتين و الثلاث مثل غلبة احد على صاحبه (AF) فى المصارعة، و من هذا القبيل (AP) عادة النساء فى المحيض، فظهر من ذلك انه لادلالة لاخبار الحيض على ان (AP) الاعتياد فى كل شئ بالمرتين، فافهم.

ثم انه اذا شك في تحقق العادة فالاصل عدمها كما انه اذا شك في زو الها فالاصل عدمه.

و اما ملاكها فاعلم ان العادة قد تكون مناطأ و باعثاً لحكم شرعى مثل رجوع المعتادة الى عادة حيضها و مثل تحقق الخيار في البيع بالعيوب التي لا تكون عيبا الااذا كانت ملكة و عادية كالاباق و البول في الفراش و كون الفرس حروناً و احتباس الحيض و نحو ذلك، و ربما لا يكون كذلك بل انما فائد تها صرف اللفظ الى التعميم كتوابع المبيع <sup>(AV)</sup> و الوقف و الوصية و غير ذلك و في عدّ صاحب العناوين <sup>7</sup> مثل تو ابع المبيع من القسم الاول فيه مافيه، او الى التخصيص

[۸۳] من تحقّقها لوجو ده مرّة. (۱۱۰)

[٨۴] فانها كاشفة عن المناط و هو زيادة قوة الغالب على قوة المغلوب. (١١٠)

[٨٥] لانها باقتضاء الطبيعة فقط لابمزاولة العمل كالنوم و اليقظة. (١١٠)

[۸۶] اقول: و يحتمل ان يكون تلك الاعتياد متساقةلبيان المراد من العادة في النساء و خصهم بها في لسان الشرع. (۱۱۰) .

[۸۷] اذالعادة جارية بالتعميم في لفظ المبيع بحيث يشمل توابعه كمن باع سيفه فانه ينصر ف الى غلافه ايضاً بحسب عادة العرف. (١١٠)

١. وسائل الشيعه، كتاب الطهارة، ابواب الحيض، الباب السابع، ج ٢ ص ٥٤٥.

۲. العناوين، ج ١ ص٢١٣.

٣. العناوين، ج ١ ص ٢١٤.

كما فى المأكول و الملبوس المنهى عن السجو دعليها فقد حملواهذا المطلق عن اخرهم على المعتاد و مثل نفقة الزوجة و الاقارب و المملوك و مثل حمل ( ( ) ( ) وقية الهلال على المعتاد و كذا الفورية فى ردّ السلام و الفسخ و الاخذ بالشفعة و كذا الايات المخوفة ، و هكذا ممّ الايحصى .

اماً القسم الاوّل فدوران الحكم مدار العادة وجوداً وعدماً و زماناً و مكاناً مماً لاخلاف و لااشكال، فان دوران المعلول مدار العلّة اظهر من الشمس. و اماً القسم الثاني فقد جرى العلماء رضوان الله عليهم في اكثر موارده كما جروا في القسم الاوّل فقد احالوا توابع البيع و سائر الاشياء اعلى عادات (٨٩١) الامكنة و الازمنة و ما اعتبر وازمن الشارع (ص) و لاعادة قوم خاص و كذا الاوصاف (١٠٠) الرافعة للجهالة و كذا دلوالبئر و غسل الاعضاء و هكذا، و انما اختلفوا في قليل من الموارد، فقد قال جمع ان ما كان مكيلاً اوموزوناً في زمن الشارع او في بلد فهو ربوى في جميع الامكنة و الازمنة (١١٠) و كذا في المأكول و الملبوس بالنسبة الى السجدة و قد نقل الاقوال و الاختلافات في العناوين المراجع.

و ما ذكروه و ان كان احوط فى الجملة (<sup>(۹۲)</sup> الاان الاقوى خلافه و ان حكم الجميع واحد و ليت شعرى من اين حصل هذا الاختلاف و هذا التخصيص، مع ان فهم العرف فى الجميع واحد و لو كان الامر كماذكروه لاضبطوا ماكان معتاداً فى زمن الشارع و نقلوه بالتو اتر لتوفّر الدواعى و لامر وا التجّار المتخلفين فى النواحى ان يضبطوا معتادهم فر اراً من الربا و بطلان الصلوة، فان الشرط واقعى و ليس بعلمى اتحسب ان من سجد طول عمره فى الصين

<sup>[</sup>۸۸] اي على رؤية الابصار المعتادة لابمعنى بصر حديد. (١١٠)

<sup>[</sup>۸۹] اى من جهة التعميم والتخصيص. فالحكم أنّما هو بحسب عادة كلّ قوم فى بلدهم و زمانهم من فهمهم التعميم او التخصيص و ما اعتبر العلماء عادة زمان فى زمان متأخر عنه و لاعادة قوم خاص فى قوم آخر، فافهم. (۱۱۰)

<sup>[</sup>۹۰] فان كان الرافع للجهالة عدداً مثل مايباع بعدده كالجوز فالرافع للجهالة فيه هو العدد، و ان كان الكيل فالرافع الكيل و ان كان الوزن فالوزن (۱۱۰)

<sup>[</sup>۹۱] وان كان في تلك الازمنة البعيدة فيه بعدده فلو بيع الف جوز بالف ولا يساوى وزنهما وكان في بلدمن البلاد مكيلاً وموزوناً فهو ربّوي. (۱۱۰)

<sup>[</sup>۹۲] انما قيده بذلك فأنه ليس باحوط في جميع موارده فانه اذا دار الامر بين ماهو مأكول في بلد غيره و بين ماهو اخس منه في باب السجدة كالسجدة على اظفاره مثلاً فالاحوط بل المتعين السجدة على ماهومأكول في بلد غيره . (۱۱۰)

۱. العناوين، ج ١ ص ٢١٤ ـ ٢١٥.

مثلاً أن صلوته كلّها باطلة؟ و كذا الكلام فيما كان مأكولاً في زمان دون زمان كقشري اللوز . <sup>(٩٣)</sup>

قد ذكر في العناوين افي هذا المقام تعارض اهل اللغة مع عدم ربطه كثيراً (١٤١) بالمقام و نحن منه في راحة لعدم حجيّة الظن المطلق عندنافي الاحكام الشرعية حتّى يتفرّع عليها حجيّة الظن في اللغة لكثرة الظنون الخاصّة و لبيان المطلب مقام آخر .

### [V] في اصالة عدم التداخل[V]

و لنقّدم اموراً:

[الامر] الاوّل: ان الفظ التداخل فضلاً من تصريحاتهم و تلويحاتهم يدلّ على ان محل النزاع مايكون كلّ من السببين فصاعداً مقتضياً لمسبب بالخصوص، فكماكان شئ سبباً مرّة و لايكون اخرى، فلامعنى للتداخل اذلا تعدّ حتى يتداخل على انه ما (٩٥) يكون مقتضى السببين واحداً كاسباب الوضوء و الغسل او مختلفاً بالشدة و الضعف كأن يقتضى شئ وجوب شئ و الآخر استحبابه و لذا يتداخل تحيّة المسجد و صلوة اخرى وجوباً ١٩٥٤ كانت اوندباً، و العجب من صاحب العناوين حيث اخرج ذلك من محلّ النزاع بان الوجوب و الندب صفتان متناقضتان فلا يجتمعان مع قوله بان معنى التداخل اسقاط شئ من الاشياء لا اجتماع الاشياء في الشئ، او مختلفا بالقلة و الكثرة كاسباب النزح و الكفّارات و الحدود و نحوذلك فيأتى على فرض التداخل بالاكثر لا الاقل. و لا يكاد يتحقق في غير ذلك على القول بالاجتماع، و ان كان غير بعيد على القول بالاسقاط، و كذا يدّل على انّه ما يؤتى بالمسبّب عقيب السببين اذ لا يعقل تقدّم مسبّب على سبب. نعم يمكن القول بالاسقاط فاخر اجه في العناوين لا لايخلو عن شئ و ان كان الفرض بعيداً او معدوماً، على انه ما يمكن القول بالاسقاط فاخر اجه في العناوين الابخلو عن شئ و ان كان الفرض بعيداً و محارباً خارج عن محل النزاع فلا شاهد فيه للفاضل فمثل اجتماع القتل في شخص و احد بان يكون قاتلاً و مرتداً و محارباً خارج عن محل النزاع فلا شاهد فيه للفاضل النراقي قدس سرة ثم لا فرق في الفروض الممكنة بين ان يكون السبّبان فردين كالنوم مرتين او فردين من

[٩٤] والوجوب والاستحباب مختلفان شدة و ضعفاً. (١١٠)

<sup>[</sup>۹۳] فانها في اوّل حدوثه ماكول و بعده غير مأكول. (۱۱۰) [۹۴] فانّه اذا كانت العبرة بفعل كل طائفة فاين التعارض؟ (۱۱۰) [۹۵] كلمة «ما» موصولة. (۱۱۰)

١. العناوين، العنوان السادس، الضابطة الرابعة، ج ١ ص ٢٢٠ ـ ٢٢٧.

٢. راجع العناوين، العنوان السابع في اصالة عدم تداخل الاسباب، ٦ ص ٢٢٩ ـ ٢٤٥.

٣. العناوين، ج ١ ص ٢٣١.

٤. العناوين، ج ١ ص ٢٣٣.

٥. عوائد الايام، العائدة ٣١.

نوعين. نعم حصر امكان التداخل في الفرض الاول اقرب الى النظر.

[الامر] الثانى: فرق بين تداخل الاسباب و المسبّبات، فانّ معنى الاوّلى ان يؤثّر السبب الاوّل تأثيره فيكون ماسواه لغواً و خالياً من التأثير لفوات المحل كاسباب الوضوء اذا تعاقبت و لم يتخلل المسبّب، فانّاقد علمنا من الادّلة ان حدوث كل واحد منها يوجب حدوث حالة مانعة عن الصلوة و لا يتكرّر تلك الحالة و لا تشتدّ بل ايّها سبق في اثره فلا اثر لماسواه و لازم ذلك ان لا تكليف الاّبالوضوء الواحد فلوكروّه لير تفع ما اوجبه غير الاول لكان بعد عنه الأيام له المكلف اجتمع فيه اشياء او هو مسقط و كذا لو توضأ بقصد زوال مانشأ من غير الاول فقط لكان في صحته اشكال لوكان للقصد دخل، و معنى الثاني ان لكل اثر ما فلكل مسبّب فائدة و ان كان اصل الفائدة المعتنى بها حاصلاً بواحد و هذا كاسباب الغسل، فاذا يفوت من المكلف جزماً فوائد ماتر كها من المسببات سواء نواها ام لاكما لا يخفى على المتأمّل ففي الحقيقة لا اجتماع و لا اسقاط و لا دلالة لحديث زرارة اذ المسببات سواء نواها ام لاكما لا يخفى على المتأمّل ففي الحقيقة لا اجتماع و لا الفعل الواحد الحدث المانع عن الصلوة لا انه يحصل به فوائدها و لوكان كذلك لكان تكرر الغسل لغواً مع ان لفظ الا جزاء يدّل على الفرق بين الوحدة و التكرار، فافهم و هو العالم.

[الامر] الثالث: قدحققنا في تعليقاتنا على رسائل شيخنا الانصارى دام مجده أنه مالم يكن في الغسل مصلحة ملزمة حتى في العبادات لا يأمر به الشارع و مالم يكن فيه مفسدة ملزمة لا ينهى عنه وهذه المصلحة و المفسدة غير الثواب . . . "

۱. التهذيب، ج ۱ ص ۱۰۷، الكافي، ج ٣ ص ۴١.

٢. بحر الفوائد في شرح الفرائد.

٣. الى هنا تمَّ ما وجدته من هذه الرسالة الشريفة و كلامه لايتُّم.



بخش پنجم: تقریرات و مناظرات

•





#### [بسم الله الرحمن الرحيم]

# [الفن الاول: في الربوبيّات]

### [المقالة الاولى: في الاشارة الي مبدء الوجود]

[الفصل الرابع: في ان الواجب الوجود انيته ماهيته]

### [تكميلعرشي]

[1]قوله قدّس سرّه «موجودية الممكن ...)

اختلف كلمة العقلاء في موجودية الاشياء، فذهب سندساداة اولياء التدقيق الى موجوديتها باتحادها مع مفهوم الموجود ولم يعتبر في صدق هذا المفهوم قيام المبدء اذليس عنده له مبدء قائم بالماهية او متّحد به فان الوجود على رأيه ليس الا المفهوم المصدرى.

و له في ذلك كلام ملخصّه: «انه لا يجوز عروض الوجود المصدرى او مفهوم الوجود للماهية في نفس الامر لان عروض شيء الآخر و ثبوته له فرع لوجود المعروض فيكون للماهية وجود قبل وجودها فيلزم التسلسل.

١. المبدء والمعاد، صدر المتألهين محمدين ابراهيم الشير ازى، الصفحة ٣٠، السطر ١٥٠.

٢. السيد صدر الدين الدشتكي الشيرازي.

و ايضاً مفهوم الموجود متحد مع الماهيات و المتحدّان يمتنع عروض احدهما للاخر حيث اتحداو لاعروض للوجود بالمعنى المصدرى لها بحسب الاعتبار الذهنى ايضاً، لان العقل و ان وجد الماهية خالية عنه اذا اخذها بذاتها بلاضميمة لكنها لا يجدها بعدهذه المرتبة موصوفة به لانه يجدها حينئذ موجودة لا وجوداً و لا يلزم للماهية بحسب الاعتبار الذهنى حيث يجد العقل الماهية اذا اخذت بذاتها بلاضميمة جارية عنه و يجده فى المرتبة الثانية عارضة لها و لهذا يحكم بانه عرض لها و لا يجوز عروضه لها فى نفس الامر، لانها فى نفس الامر امر واحد لا تغاير بينهما فيه اصلاً ضرورة ان السواد والموجود فى نفس الامر واحد ذاتاً و وجوداً اذ لا يتصور هناك نسبة بينهما بالعروض و غيرها. و اما فى الاعتبار الذهنى فهما شيئان لان العقل قد يفصل هذا الشي الواحد الى ماهية متقدّمة و وجود متأخر في تصور بينهما النسبة بهذا الاعتبار . » ا انتهى .

و فيه انظار اور دها عليه معاصره الجليل. ٢

ونحن ايضا نقول: عروض الوجود المصدرى و ان كان متفرعاً على وجود المعروض لكن ذلك لايلازم كون المعروض موجوداً بنفس ذلك المفهوم المصدرى ليلزم التسلسل اذ القدر اللازم وجوده، لم لا يجوز ان يكون لذلك المفهوم افر ادواقعية موجودة بذاتها توجد المعروضات لذلك المفهوم بها قبل عروضه لها نحواً من القبلية و امّا ان صدق المشتق لا يوجب قيام مبدء الاشتقاق فهو قول صدق، فانّ المبدء و هو ما يوجد به مفهوم المشتق و يحمل فرد من الوجود، و النسبة بين الوجود والماهية اتحادية لا قيام له بها في العين، أنّ ما القيام في بعض اعتبار العقل و تعملاته و هو تجريد الماهية عن كليّة الوجودات بمعنى عدم اعتبارها معها و عدم الاعتبار لا يلازم اعتبار العدم و لا العدم بحسب الظرف الخارج عن ظرف الاعتبار، فلاقيام له بها في الواقع الأ في بعض مراتب الواقع لو كان مرتبة الاعتبار ايضاً من مراتبه.

و ذهب ابو الحسن الاشعرى و ابو الحسين البصرى و من تابعهما الى ان الوجود في كل شيء عين ذاته و حقيقته بمعنى ان الحيثية المعبر عنها بوجود الفرس هي بعينها الحيثية

١. السيد صدر الدين الدشتكي الشير ازى، حاشية شرح التجريد، مخطوط.

٢. جلال الدين الدواني، حاشية شرح التجريد، مخطوط.

المعبّر عنها بالفرس ولااختلاف بينهما في الواقع، و لماانكروا ان يكون للوجود معنى عاماً مشتركاً بين الموجودات رأوا ان لفظ الوجود و مرادفاته في ايّ لغة كانت مشترك بين معانى لايمكن حصرها و ضبطها.

و ذكرت الاقوام كما في التجريد و شروحه البطال ذلك دلائل لاتدلّ الاّعلى زيادة مفهوم الوجود العامّ على الماهية و مغاير ته اذبعد اثباتهم معنى عاماً للوجود و ذلك غير ما رامه الاشعرى من جهة أنه لم يدّع عينيّة المفهوم العام اذهو غير قائل به بل مدّعاه مالوّحناه، و زيادة المفهوم لايلازم زيادة الحقيقة الواقعيّة فانّ حيثية الذات في الواجب جل جلاله بعينها حيثية الصفات الكمالية مع مغايرة تلك الصفات بحسب المفهوم، فان موجودية الاشياء عند الاشعرى بالنفس ذواتها من دون انضمام امر اليها و او اتحاده بها. و سنذكر ان شاء الله كلاماً يبطل هذا القول فانتظر.

و ذهب الجمهور من المتكلمين الى انّ الوجود زائد على الماهيّة واجبة كانت او ممكنة قائم بها قيام الاعراض بموضوعاتها.

والمعروف من اتباع المشائين هو هذا الرأى السخيف الفاسد في كلّ ما له ماهيّة و وجود، امّا في الواجب القيّوم جلّ جلاله فليس الامر كذلك عندهم. فالوجود عند هؤلاء في الممكنات هو امر مبائن الماهية بحسب الحقيقة و العين، و يلازم هذا المذهب الجعل التركيبي \* بين الوجود والماهية كما هو المشهور منهم. والظاهر من جواب الشيخ عن بعض اسؤلة بهمنيار في الجعل و هو قوله ما جعل الله المشمش مشمشاً بل جعله موجوداً، فأنّه نفي الجعل التركيبي بين الماهية و نفسها و اثبتها بينها و بين الوجود.

<sup>\*</sup> اى لاجعل الماهية ولاجعل الوجود حتى يكون الجعل بسيطاً بل جعل الماهية موجودة، و حال الجعل التركيبي و البسيط حال التصور والتصديق نظراً الى ان التصديق الذى هو الاذعان عبارة عن الادراك المتعلق بالنسبة، و النسبة امر اضافي لا بنفسه من الشيئين، كذلك الجعل المركب بخلاف الجعل البسيط فان حاله حال التصور يكفي الادراك المتعلق بالمتصور .

١. تجريد الاعتقاد، المقصد الاوك، الفصل الاوك، المسئلة الثالثة.

و قد ابطل الفلاسفة المكرمون تلك العقيدة بلزوم الدور اوالتسلسل نظراً الى القاعدة الفرعية القائلة بانَّ ثبوت الشيَّ للشيُّ فرع على ثبوت المثبت له.

و بامور اخرى مثل ماحقّقه المصنّف قدس سرّه في هذا الكتاب ، و خلاصته انّ المفهوم من دون جعل المفهوم من دون جعل مستأنف.

#### [۲]قوله «وليست ايضاً ...» ٢

اى موجودية الماهية ليست بزيادة الوجود و انضمامه من الجاعل على الماهية بحيث كان من الامور الانضمامية لكونه عبارة عن تحقق الشئ بالمعنى المصدرى و ليست ايضاً بافادة الجاعل نفس الذات مع قطع النظر عن ارتباط الماهية الى جاعلها التام اذ لوكان كذلك لكان حمل الوجود عليها كحمل الذاتيات.

و توضيح ذلك أنهم قالوا الذاتى لا يعلّل والعرض يعلّل لا بنفس الذات او بامر خارج عن الذات. والمراد ان الجعل من الجاعل اذا تعلّق بالذات يكفى فى حمل الذاتيات عليها ولا يحتاج الى جعل مستأنف تعلّق بالذات ثانياً اذمعنى مجعولية الذات بعينها عبارة عن مجعولية ذاتيات الذات. فكما ان الضرورة الذاتية التى [هي] عبارة عن تحقق الشي بلاعلّة كما فى واجب الوجود \* اقتضت استغناء الواجب عن تعلّق الجعل به كذلك الفرد لا الذاتية اقتضت استغناء الذاتيات عن تعلق الجعل بها اذات حيث اخذت الماهية ذلك التقرّر من الجاعل يكفى فى انتزاع ذاتياتها عنها و حمل الذاتيات عليها، اذا معنى تقرّر الذات هى تقرّر ذاتياتها، وان كان فى الذات ايضاً افتقار تبعى بالنسبة الى الجاعل نظراً الى ان ثبوت المحمول وهى الذاتيات

<sup>\*</sup> واعلم ان واجب الوجود ممتازعن الغير بنفس ذاته و بكونه مبدء للكلّ بلاواسطة امرينضم الى ذاته حتى لا يكون ممتازاً عن الغير الآبه، فأنه يحتاج الى ذاك الامر فيلزم ان يكمل بهذا الامرويكون كماله به وكلّها مستلزم للنقص اى فردمن الوجوداى من هذا المفهوم اى هذا المحمول ثابت له بضرورة ذاتيه وازلية.

١ .الميدء والمعاد .

<sup>. \ \/\\\\</sup> 

هنا للموضوع يحتاج الى تقرّر الموضوع، فالافتقار الذاتى الى الجاعل أنما هو فى الذات لا بالتبع الذاتيات و ان كان فيها ايضاً افتقاراً تبعياً بخلاف الوجود، فان افتقاره الى الجاعل بالذات لا بالتبع فافادة الجاعل نفس الذات لا يكفى فى انتزاع الموجودية وحمل الوجود عليها من دون ملاحظة الماهية مرتبة الى الجاعل، فان اثر الجعل أنما هو افاضة الوجود على الذات. وبالجملة سبيل حمل الوجود على الذات اذالوجود من العرضيات بالاتفاق ولا يقاس العرضى بالذاتى لان الذاتى لا يعلّل والعرضى يعلّل. وبالجملة القضية المقصودة فى حمل الذاتيات على الذات قضية توقيتية اى يحمل الذاتى على ذى الذاتى حين صدرت من الجاعل و لا القضية المقصودة فى حمل الوجود على الماهية الممكنة قضية توقيقية موقوف على تقرّر الذات لا التوقيتية، هو واضح.

#### [٣] قوله «ليس شيئاً مستقلاً ...» \

اذ الارتباط والاضافة من المعانى التي لا يتحقّق الالله الطرفين فلا يعقل تحقق الاضافة بدون المضاف والمضاف اليه و كذلك الارتباط بدون المرتبط والمرتبط اليه.

### [4] قوله «انّما [هو] اثر شئ لاشئ بنفسه، ٢

ولهذا الارتباط والافتقار قال الشيخ الشبسترى:

چو ممکن گرد امکان برفساند بجیز واجب دگر چینزی نماند.

و مراده من الامكان هوا لارتباط والافتقار. [2] قوله هو ما و جد من آلاثار مستقلة بذ [و] اتها ...»

كالماء المسخّن بالنّار فأنه يبقى حرارة الماء مع فناء النار و انتفائها، فنقول: ان الحرارة و ان كانت اثر أمستقلاً ممتازاً عن مؤثره و هوالنار الاّ انّ ذلك أنّما هو بحسب الظاهر لابحسب الحقيقة، و بعبارة اخرى النار كانت علّة محدثة للحرارة لاعلّة مبقية.

وان شئت توضيح ذلك فنقول ان الكلام في المقام انّما هو في ارتباط المعلول الي علتها التّامة و المفعول الي فاعلها التام لا في الفواعل الاعدادية و العلل الناقصة، فإن الفاعل التام في ايجاد

<sup>.19/41.4</sup> 

<sup>.</sup> ۲۰/۳۱ . ۳

الحرارة هو الواجب الوجود اذلامؤثر في الوجود الآالله، فالوجود انّما هو منه و هو الفاعل مامنه و المثال النار من شرائط قبول المادة كما انّ وجود زيد شرط ان يكون ابوه موجود أاوّلاً ثم يكون هو قابلاً للوجود من الفاعل التام و العلّة التامة . وبالجملة هذه و سائط و شرائط قبول القابل و الافاعل التام هو الواجب تعالى و القابل التام هو الهيولي الاولى و البواقي من شرائط قبول القابل . [2] قوله «و ليس معنى كلامه ...» \

و لمّا كان كلام ذلك البعض من الصوفية متيناً غاية المتانة، و اهل العرف لنقص مرتبتهم عن ادر اك المعقولات و المطالب العاليه يفهمون من الارتباط كون الماهية مرتبطة الى الواجب اذكون الواجب مرتبطاً الى الماهية كما هو المنسوب الى الصوفية ايضاً والظاهر من الارتباط ايضاً في نظر اهل العرف كون المرتبط للاثار اوصافاً للمرتبط اليه وكون المرتبط اليه موصوفاً لتلك الاوصاف ار ادالمصنف ان يردهذا التوهم عن ذلك البعض من كلامه.

[٧] قوله «كنسبة الاعراض [بالقياس] إلى موضوعاتها» . ٢

لكون الجسم اسود فان السواد نعت للجسم والجسم منعوت له و موضوع و محلّله. [٨]قوله «و ان كانت مقربّة من جهة» "

غرضه ان الاتيان بتلك الامثلة أنّما هو من جهة تقريب المطلب الى الاذهان الضعيفة لا التمثيل و التشبيه الحقيقي و لذا يقول المولوى:

خاك بر فرق من و تمشيل من.

ای برون از وهم و قال و قیل من

[٩]قوله «كالتمثيل بالبحر والامواج» ٤

حيث انه يترأى كون البحر محلاً للامواج والامواج حالة فيه، و كذلك النور والاظلال، فبهذه العلاقة الحالية والمحلّية قالوا ان الواجب الوجود ايضاً كذلك.

[ ۱۰ ] قوله «كالتمثيل بالشعلة المجتالة» ٥

حيث انَّ الخط المدوّر حالا في الشعلة والخط المتَّصل حالٌّ في النقطة النازلة نظراً

<sup>.</sup> ۲۳/۳۱ . ۱

<sup>.</sup> ۲۳/۳۱ . ۲

<sup>. 7/77 . 7</sup> 

<sup>. 7/77. \$</sup> 

۵. ۲۳۲۲.

الى انّ القوّة الباصرة قوّة ضعيفة لا يمكن لها ان تدرك الشعلة والنقطة منفصلة الاجزاء فتدركها امر أواحداً شخصياً متصلاً.

### [۱۱]قوله «الحركة التوسطية» ١

الحركة قسمان، قسم توسطية وهي كون المتحرك بين المبدء والمنتهي، و معلوم ان هذا الكون امر موجود في الخارج.

وقطعية وهى كون المتحرك امراً ممتّدا بين المبدء والمنتهى وهى ليست امراً متحققاً فى الخارج بل انّما هو موجود فى الخيال، و راسمها هو الحركة التوسطية، فالحركة التوسطية يوجد منها امر ثم ينصرم ثم يوجد ثم ينصرم، كما فى الزمان و هذه التجددات و الانصر امات انّما يتحقّق فى ذلك المتحرك، و المتحرك موضوع لها. ٢

### [۱۲] قوله «وراسم الماهيات و فاعل الانيات» $^{\text{T}}$

و نقيض ذلك أنهم قالوا ان فيض واجب الوجود دائمي و مفاضه حادث والا فهو فياض دائماً و فيضه مثلاً بالنسبة الى العقل الاول و الهيولى الاولى على نهج سواء، و نسبة الاشياء اليه تعالى نسبة سوائية لاتقديم فيه و لاتأخير، الا ان كل شئ يأخذ من ذلك الفيض الدائم بقدر قابليّته، فيكون العقل عقلاً و النفس نفساً و الطبع طبعاً و الهيولى هيولى و الانسان انساناً الى غير ذلك، فالاختلاف في التقديم و التأخير أنما هو في الاشياء القابلة للفيض لا في الفيض و الا فليس في ذاته المقدسة تغيير و لا في مراتب فعله ترتيب و أنما الترتيب في ايجاده تعالى للاشياء اى في الاشياء القابلة بحسب قابليتها، و بالجمله الاختلاف أنما هو في القوابل و الا ففيضه واحد و امره واحد و فعله واحد و كلمة واحدة و هي كلمة كن، وامره كلمح بالبصر. أ

[۱۳] قوله «انّما هو قيّوم بذاته» ٥

اى مقيم الاشياء بذاته و لذا يلزمه نسب لاحقة و اضافات عارضة فالاضافة اضافة

<sup>.</sup>٣/٣٢.1

٢. لا يخفي ان ما كتبه المقرِّر من الحركة التوسطية والحركة القطعية خلاف الرأى المشهور في الحكمة المتعالية.

<sup>. 8/27 . 4</sup> 

۴. «وما امرنا الأواحدة كلمح بالبصر» القمر / ٥٠.

<sup>.</sup> V/TY . D

واحدة اضافة الواجب تعالى الى الممكنات وهى الاضافة القيوميّة و اضافة الممكنات اليه تعالى وهي اضافة الافتقار و الارتباط و المجعولية.

[۱۴] قوله «و لا يتوهمن ايضاً من قول المحققين من الحكماء ان حقيقته تعالى صرف الوجود» ١

و منشأ التوهم هو انه قديتوهم ان المراد من صرف الوجود هو مفهوم الوجود، فيتوهم كون وجود الحق صفة للمكنات، فدفع هذا التوهم ان المراد من صرف الوجود هو حقيقته لامفهومه، وحقيقة الوجود هو الواجب الوجود فكيف يكون صفة للمكنات. ولا يخفى أن هذا التوهم غير التوهم المزبور في الامثلة من كون الممكنات وصفاً للواجب تعالى.

[10] قوله «و لهذا قيل معيّته [تعالى بالماهيات الممكنة] ليست الاقيوميّته تعالى» ٢

فمعنى معيّة الواجب بالممكنات \* هو كونه مقيماً لها و المقيمية صفة فعلية

ای سیایه مستثل کیساه بینش در حکم وجیسودت آفسسرینش و السلام.

تمثيل الصوفية بيم و نم من جهة ان نم ترسّح من اليم لاانه يم، فأنه عبارة عن الرطوبة و هي الاثر الذي
 يحصل من الجسم المائي و به يحصل له سهل القبول للاشكال، و البلّة غير الرطوبة .

<sup>\*\*</sup> قالواان الله تعالى ليس له معيّة بشئ من الاشياء و ليس له بيانية عزلية و لامقار نة معية ، و قال (ع): «مع كل شئ لابمقار نة و غير كل شئ لابمز ايلة » بل له نسبة الموجودات الممكنة كنسبة العلة الى المعلول و هذا هو المراد من قوله . ثم في خطب نهج البلاغة «قريب من كل شئ غير مجانس له ، بعيد عن كل شئ غير مباين له » . و او از هر شئ اقرب است فانا جميل ام بعيدانت فانا و يك خطاب آيد كه همه جاهستم پس جسم نيستم كه در جهتى باشم دون جهت ديگر تا در يك جهتى بكشى و مرانخواهى تو مرا ... من همه جاهستم «اينما تو لو افتر و جهتى بالله كتبى .

<sup>.9/27.1</sup> 

<sup>. 17/77 . 7</sup> 

٣. نهج البلاغة، الخطبة الاولى.

۴. كذافي الاصل.

هنا كلمة لايقرء.

٤. البقرة/١١٥.

لاذاتية، فالقول بان المراد من المعيّة كون ذاته من الممكنات افتراء على الحكماء و كفر، بل المراد من المعيّة هو قيوميّته للاشياء . كيف فأنّا واحد من تنزّلاته تعالى فكيف يكون معنا معيّة ذاتية تعالى الله عن ذلك علوّا كبيرا. و الصوفية ايضاً ينزّهونه تعالى من امثال هذه المزخر فات و أنما ذكر هذه الامثلة من باب تقريب المطلب لامن باب التشبيه، ولو سلّم أنّها من باب التشبيه لئلايلزم ان يكون تشبيهاً تامّا بل تشبيه ناقص. الاترى انا ايضاً [اذاقلنا] ان الواجب الوجود مجرّد كما انّ النفس مجرّد فالتشبيه في صفة التجرّد لايلزم القول بانّ الواجب الوجود كالنفس في جميع الجهات حاشا [و] كلا، ان الواجب الوجود واجب الوجود من جميع الجهات والحيثيات فوجوب وجوده يأبي عن تطرق شائبة الاعدام و سنوح الحالات و سمات الامكان و شوب الماهيّة، فأنّه منزّه عن كل ذلك. و كذلك نقول ان الواجب صرف الوجود و الوجود الصرف و غير ذلك من الظلمات مع أنّه لايمكن اكتناه ذاته تعالى حما سيجيّ و لايلزم من عدم الاكتناه عدم التكلّم في ذاته تعالى اصلاً.

### [۱۶] قوله «مع انّ معيته تعالى بها اشدّ في باب المعيّة» $^{lue{1}}$

و معلوم أنّه لو قطع معيّة القيوميّة من الاشياء، فاين الحقّ و اين الخلق و اين الخالق و اين الخالق و اين المخلوق. و لا يخفى ان من ضعفاء العقول من يبحث فى الماهية التى يقول بها الحكماء، و لو كان بحثهم وارداً فالاولى بالبحث هو الواجب تعالى حيث قال فى القرآن الحكيم: انا معكم لا و انا اقرب اليكم من حبل الوريد. "

#### [17] قوله «لا في نفسه» <sup>٢</sup>

بان يكون نفس ذاته كافية في الموجودية من دون ارتباط الى الجاعل؛ ولابنفسه بان يكون موجوداً من دون حيثية تقييدية وهى الحيثية الزائدة على ذاته كالوجود كما في السوادو الاسود فان الجسم يكون الوجود بالحيثية الزائدة على ذاته وهي السواد؛ و لالنفسه بان يكون موجوداً من دون حيثية تعليلية وهو الفاعل التام و العلة التامة.

<sup>1.77/71.</sup> 

۲. آل عمران / ۸۱.

۳.ق/۱۶.

<sup>.1/44.4</sup> 

#### [۱۸] قوله «و هو الموجود في نفسه بنفسه لنفسه» ١

اى هوالموجود فى نفسهاى بلا افتقار و ارتباط الى الجاعل و هوالموجود بنفسه، اى من دون حيثية تقييدية و هوالموجود لنفسهاى بلاحيثية تعليليّة.

## [الفصل الخامس: في انّ كنه الواجب تعالى غير معلوم للبشر]

### [19] قوله «غير معلوم للبشر» ٢

و تخصيصه للبشر يوهم معلوميّة الكنه لغير البشر كالملائكة مثلاً فينتظر البراهين الآتيه حتى يعلم انّها منتجّة على التقييد اوعلى الاطلاق، و سيجئ انها منتجّة بالاطلاق.

#### 

قد مرّ بيان الفرق بين حمل الذاتيات على الذات و بين حمل الوجود على الماهيات، وهو انّ في حمل الذاتيات على الذات يكفى فيه تقرّر نفس الذات و لا يحتاج الى ملاحظة ارتباطه الى الجاعل، فتقرّر الذّات مصحّح لا تنزاع الذاتيات عنها و حملها عليها بخلاف حمل الوجود على الماهيات و انتزاع مفهوم الوجود عنها، فأنّه لا يمكن الا بحيثية زائدة وهى ملاحظة ارتباطها الى جاعلها التام اذبدون تلك الملاحظة لا وجود لها.

و سرّ ذلك: انّه لايفرض تقرّر الذات الآو قد فرض تقرّر الذّاتيات. كيف فانّ الذاتيات اجزاء للذّات و جزء الشيء مقدّم على ذلك الشئ فيكون تقرّر الذّات في مرتبة متأخرة عن تقرّر الذّاتيات الّتي هي اجزائها.

بيان ذلك: ان الجعل جعل واحد غير متعدد و انّما هذا الجعل الواحد يصدر من الجاعل و يتعلّق بالمجعول فيمر "ولا بفصل الماهيّة نظراً الى كونه خاصاً و علّة للجنس حيث قالوا: انّ الفصل كالعّلّة المفيدة للجنس. ثمّ يمر "الى الجنس فيتحقّق الماهية النوعية، فاذا تحقّق الطبيعة النوعية ينتزع منها ذاتياتها و هوالفصل و الجنس اللذين هما جزءآن للطبيعة النوعية و يحملان عليها بلااحتياج الى جعل آخر فالقضيّة فى حمل

<sup>. 4/44.1</sup> 

<sup>.0/77.7</sup> 

<sup>8/44 4</sup> 

الذاتيات على ذى الذاتى كما مر قضية توقيتية حينية بمعنى أنه يحمل الذاتيات على الذات حين صدرت الذات عن الجاعل بخلاف حمل مفهوم الوجود على الماهيات، فأنه لايمكن حمله على الماهيات و لايصح الا بحيثية زائدة عليها و هى ملاحظة ارتباطها الى جاعلها التام و الا فلايكفى مجرد جعل الماهية. هذا هوالكلام فى تقدم الفصل على الجنس فى مقام تعلق الجعل نظراً الى كون الفصل خاصاً و الجنس عاماً. و لهم كلام آخر من الكمالات الاستكمالية بعكس ذلك و هوانهم يقولون ان الجنس مادة للفصل، كما قرر فى محلّه فراجع.

بقى هنااشكال و هوانه لما كان مفهوم الوجود على الاطلاق اى سواء كان فى الواجب اوفى الممكن عرضياً، والفرق بين الذاتى والعرضى هو ان كل مفهوم ينتزع من حاق ذات مفهوم آخريكون ذاتيا كالناطق والحيوان من الانسان و كل مفهوم ينتزع لامن حاق ذات الشى بل يحتاج الى حيثية زائدة كالضاحك حيث لاينتزع من حاق ذات الانسان بل يحتاج فى انتزاعه الى ملاحظة الحيثية الانفعالية فيتوهم ان مفهوم الوجود فى الواجب تعالى كذلك اى سبيله سبيل الذاتيات ينتزع من حاق ذاته اذليس له تعالى علة و جاعل حتى يحتاج فى انتزاعه الى حيثية زائدة مع ان مفهوم الوجود عرضى بالاتفاق.

وقد يجاب اولا ان حديث الذاتى و العرضى انما هو فى الماهيات التى يمكن فيها تصور الذاتى و العرضى اذ لا يتصور في الماهيات العرضى اذ لا يتصور فى الواجب العرضى اذ لا يتصور فى الواجب اجزاء تكون تلك الاجزاء بالنسبة اليه تعالى ذاتيات و غيرها عرضيات، فانه صرف الوجود ليس له حدمحدود و لاجنس و لافصل.

و ايضا الفرق بينهما ان منشا الانتزاع في الماهيات هونفس الماهية ففي انتزاع الناطق من الانسان منشا الانتزاع هو نفس ماهية الانسان و من انتزاع مفهوم الوجود هو حقيقة الوجود لانفس الذات الموجودة و شتان مابينهما، فكذلك في الجواب فما هو عين ذاته من الوجود هو فرد الوجود و حقيقته لامفهومه و كذلك الكلام في الممكنات حيث ان مفهوم الوجود يتنزع من الوجودات النفس الامرية و حقايقها. و كذلك الكلام في انتزاع مفهوم العلم و القدرة و الحيوة فان ما هو عين ذاته تعالى من هذه هو حقيقتها لا مفهومه اذ مفهومها امر عرضي.

### [۲۱]قوله «غير مقيدة بمادام كونها موجودة» (

قال الشيخ في الشفا<sup>٢</sup> على ماحكى عنه في بيان اشر فية علم الالهى: «ان وجه اشر فيته هو كون القضايا فيه يقينيّة مطلقة غير مقيدة لوصف و لامقيدة بشرط الوجود اذ موضوعه هو الموجود بما هو موجود، فالمحمول ثابت للموضوع مطلقا بخلاف الممكنات فان المحمول ثابت للموضوع موجودا ففي العلم الالهى لا يتصور معنى المقول بان للمحمول ثابت للموضوع مادام كونه موجوداً اذ لامعنى لهذا الكلام بعد فرض الموضوع موجود ابما هو موجود بخلاف الماهيات الممكنة فانه يقال ان الانسان حكمه كذا مادام موجودا وحين كونه موجودا كما في جميع الاعراض حيث لا تعرض للماهيات الا بعد فرض مادام موجودا وحين كونه موجودا كما في جميع الاعراض حيث لا تعرض للماهيات الا بعد فرضا موجودا و

#### [۲۲] قوله «في الاذهان عالية كان او سافلة» "

يطلق الذهن على جميع القوى في الاصطلاح الخاصّ و هو اصطلاح الحكماء، فالعالية كالعقل و السافلة قوه الخيال الى قوه الباصرة.

[۲۳] قوله «اذكي التسليمات» <sup>4</sup>

ای اذکی التنزیهات.

 $^{0}$ قوله «في عالم الخلق»  $^{0}$ 

عالم الخلق هو الماديات و عالم الامر هو المجر دات.

[ ۲۵ ] قوله «بل جميع القوى الادراكية» <sup>۶</sup>

هذا اضراب لامن الاذهان بل من الامتناع وعدم الادراك، و غرضه دفع مايتوهم ان الامتناع في القوى الحسية اشدمن الامتناع في القوى العقلية بل ليس بينها تفاوت في هذا المقام و كلما في مرتبة واحدة.

<sup>9/88.1</sup> 

٢. ابن سينا، الشفاء، الالهيات، المقالة الاولى، الفصل الاوّل.

<sup>.14/47.4</sup> 

٤. هذه العبارة ليست بموجودة في المبدء والمعاد المطبوعة (م / ٤٧).

٥. هذه العبارة ليست بموجودة في المبدء والمعاد المطبوعة (م/ ٤٢).

<sup>.10/77.8</sup> 

[۲۶]قوله «بل العقل يتصورمفهوم الوجود...» `

و لما كان لقائل ان يقول ان الامر اذاكان بهذه المثابة ولم يكن تعالى مدركا لقوة من القوى لاحسية ولا عقلية فكيف يمكننا التصديق لوجوده تعالى الذي هوقرة عيون جميع العباد الذي يمكن إن يتصور إنما هو إفعاله لاذاته والذي بحسب التصديق به هو وجود ذاته لاافعاله؛ فاشار الى بيان كيفية التصديق: و هوا انا لانقول ان المكلف به والذي يجب التصديق به هوالعلم بذات الواجب و تصوره حتى يقال انه غيرممكن الوجود و التكليف يتعلق بالممكن لابالممتنع و لسنا في صدد اثبات ذاته تعالى بل نقول: انه فرق بين قولنا اثبات الصانع للعالم و بين اثبات ان للعالم صانعاً. فان كنا في صدد اثبات الصانع فهومحال اذ هوفرع التعقل و التصور حتى يمكن اثباته و قددل الدليل على امتناع كون الوجود الحق الواجب مستقلا و متقررا، و إن كان الثاني فهو ممكن غيرممتنع اذ قولنا أن للعالم صانعا مفهوم من المفاهيم و ممكن من الممكنات، اذ موضوع هذا القضية ممكن كما ان محمولها كذلك، فكذلك الكلام في اثبات الوجود الحق تعالى. فإن كنا في صدد اثبات وجوده و اكتناه ذاته فالبحث وارد كما مرّ. ولسنا في صدد ذلك بل نقول: انا نتصوّر الممكنات الوجودية و ننتزع منها مفهوم الوجود الكلي بل نتصورفردا منها لامحالة و هو زيد مثلا فننتزع مفهوم الوجود الذي هو ينتزع من ذلك الفرد اذ يكفي في انتزاع الكلي تصور فرد من افراد ذلك الكلي، و تصور جميع افراد الكلي في انتزاع ذلك الامر الكلي ليس بلازم و واجب. الاترى انه يكفى في انتزاع معنى الممكن الكلى تصور فرد من الممكنات كالانسان مثلا فقط فاذا تعقلنا ذلك الامر الكلى المنتزع من الممكنات وهوالوجود، فنقول انه يمكن عند العقل ان يكون لهذا المفهوم الكلى الممكن المنتزع من الممكن فردا، كان ذلك الفرد واجبا، فيرى العقل عدم امتناع فيحكم بوجود ذلك الفرد الواجب، ولايخفي ان هذا التصورغيرممتنع. اذ هذا البرهان ليس برهانا على اثبات وجود الواجب حتى يتوقف على تعقله و تقرره فيكون ممتنعاً بل هذا مستلزمه لاثباته تعالى كما ان اثبات ان للعالم صانع يستلزم اثبات الصانع كمالايخفي.

<sup>.19/27.1</sup> 

[۲۷]قوله «لوارتسم في العقل» (

يعنى انه يمتنع هذا الارتسام الاانه لوارتسم في العقل ينتزع العقل منه لذاته هذا المفهوم، و صدق الشرطية لا يتوقف على صدق مقدمها و كذلك قال نسبة الوجود الانتزاعي الى الواجب وان كانت نسبة المعاني المصدرية المنتزعة من الماهيات الى آخر ما قال.

### [حجة عرشية]

[ ٢٨] قوله «حقيقة الوجود الصرف بشرط سلب الموضوع [و ساير الاشياء عنه] لا لابشرط شي منها» ٢

اذلو كان لا بشرط شئ ومعلوم ان اللابشرط طبيعة كلية لاينافي الفاً فيكون مفاده انه قديكون الموضوع مسلوبا عنه تعالى و قدلايكون و هوخلاف المدعى. ثم ان المرفوع المسلوب عنه تعالى اعم من ان يكون موضوعا خارجيا كما في السواد و الجسم، اوموضوعا عقليا كالذهن بالنسبة الى الصور الذهنية. و بعبارة اخرى اعم من ان يكون بين العارض و المعروض تبايناً ام اتحاداً، اما التباين كما في السواد و الجسم حيث ان بينهما تباين في الوجود الخارجي و الافتقار و الار تباط الذي للعارض بالنسبة الى المعروض لا يجعلها متحدين في الخارج و هذا الار تباط الذي ثابت لجميع الاعراض الوجودية بالنسبة الى موضوعاتها ليس ماخوذا في ماهيتها اذ التقرر الماهوى لها لايقتضى ذلك جدا الاترى ان السواد عبارة عن لون قابض للبصر و هذا المعنى و المفهوم ليس الموضوع ماخوذا فيه بوجه من الوجوه الا ان وجود الخارجي للسواد و انما اقتضى ذلك نظر الى عدم استقلاله في الوجود الخارجي . و اما الاتحاد كما في الوجود و الماهية حيث يقولون ان الوجود عارض و الماهية معروض و معلوم الرئيس بينهما تباين الا في الذهن، فانهما متحدان في الخارج.

[٢٩] قوله «فان جوهريتها ليست باعتبار كونها بالفعل لافي موضوع» ٣

بل جوهريتها عبارة عن وجودها الشأني و هو كونها بحيث اذا وجدت في الخارج كانت

<sup>19/77.1</sup> 

<sup>.1/44.1</sup> 

<sup>. 47/44.</sup> 

لافى موضوع فالماهيات الجوهرية باى نحو من الوجود فرضت اى بجميع انحاء الوجود سواء كانت موجودة فى الخارج اوفى الذهن هذا المعنى اى الوجود الشأنى ثابت لهاولاينفك عنها، فعلى هذا لايلزم انقلابها حين تقرّرها بكنهها اذا لم يكن لذلك المعنى اختصاص بالخارج حتى يلزم من وجودها فى الذهن انقلاب، بخلاف الواجب الوجود فان حيثية ذاته تعالى حيثية وجوب الوجود والفعلية، والفعلية للاشياء و الطاردية للعدم والامتناع و الامكان وعدم الاستقلال و عدم الارتباط والافتقار الى الغير و لا يتطرق اليه الوجود الشأنى بل هوموجود بالفعل و بالذات و للذات فوجود الفعلى أنما هو لافى موضوع وليس له وجودان وجود فعلى و وجود شأنى، فلو تصور بكنهه لزم الانقلاب المذكور.

### [٣٠] قوله «والحاصل ان الواجب» \

غرضه تعميم البرهان بالوجود الخارجي والذهني فان الموضوع أنها يوجد في الوجود الذهني لاالخارجي بالنسبة الى الواجب فنقول ان الماهية مثلاً في كلّ ظرف توجد تابعة لذلك الظرف في الحكم، فالخارج نشأة والذهن نشأة اخرى، و لكل منها احكام مختصة به. بيان ذلك ان الوجود الخارجي عبارة عن الوجود الذي يكون مبدء لترتب الآثار الخارجية في ذلك الوجود، والوجود الذهني هو كونه مبدء لترتب الآثار الوجود الذهني، فنشأة الذهن شئ و نشأة الخارج شئ آخر فلكل منها آثار مخصوصة ليست تلك الآثار في الآخر بل هي موجودة بذلك، فالوجود الذي هو مبدء لترتب الآثار الخارجية خاص بآثاره و كذا الوجود الذي هومبدء لترتب الآثار الخارجية وان شئت قل ان الوجود الذي يترتب عليه الآثار الذهنية ولاشك ان الواجب الوجود موجود خارجي مبدء لترتب الآثار الخارجية فهو تصور بكنهه و يكون موجوداً في الذهن لابد وان يترتب عليه آثار الوجود الذهني، و قدمرً ان كونه مبدء للاثار الخارجية عدم كونه مبدء للاثار الذهنية فينقل الوجود الذهني، و قدمرً ان كونه مبدء للاثار الخارجية عدم كونه مبدء للاثار الذهنية فينقل الوجود الى العدم و هذا باطل فيوجب بطلان المقدّم و هو المطلوب، فقد للاثار الذهنية فينقل الوجود الى العدم و هذا باطل فيوجب بطلان المقدّم و هو المطلوب، فقد

<sup>\*</sup> كه به ذهن من آمد موضوع پيدا شدوالاً در خارج موضوعي نداشت.

<sup>1.474</sup> 

ظهران البرهان تارة من اختلاف النشأة و الاحكام المختصة بتلك النشأة و لزوم الانقلاب باعتبار انقلاب النشأة بنشأة اخرى، و اخرى بانقلاب الوجود الى العدم و كلاهما مستقيم. [٣١] قوله «ولقائل ان يقول» (

لما كان من الاشاعرة و بعض الصوفية من ذهب الى اكتناه واجب الوجود با مشاهدة الحضورية ولا شك ان الادر اك سواء كان بالار تسام او الحضور بل بكل من القوى يسمى علما و يطلق عليه العلم، و البرهان السابق أنما دل على امتناع اكتناهه بالعلم الار تسامى فقط، و بالجملة فيلزم كون الدليل اخص من المدّعى اذالمدّعى عدم اكتناهه تعالى مطلقاً سواء كان العلم الحصولى و الحضورى فلذا اور د المصنّف لقوله القائل ... حتى يجب عنه كما قال «فنقول . . . »

[٣٢] قوله: «فنقول . . . » ٢

بيان ذلك يحتاج الى تقديم مقدّمات:

الاولى: انه لاريب ان معلوميّة الشئ يكون على قسمين: فتارة ينتزع من الاعيان الخارجية بواسطة ...صورة كلية مطابقة للعين الخارجية فيكون تلك الصورة قائمه بالنفس و حاكية عن تلك العين الخارجية بواسطة مطابقتها لها فتكون مناطأً لانكشاف تلك العين الخارجية عند المدرك. و مرادهم ايضاً من كون الاشياء بحقائقها موجودة في الذهن هو كون صورها في الذهن، فظهر أن المعلوم بالذات هي الصورة و ذلك الشئ الخارجي الذي هو ذو الصورة يكون معلوماً بالعرض و بتبعيّة الصورة مثلاً فالعلم بالسماء عبارة عن حضور صورة السماء عند من حضر له فالمعلوم بالذات هي الصورة الكليّة المنتزعة من السماء و المعلوم بالعرض هو نفس السماء الخارجية، ويسمى هذا بالعلم الحصولي الارتسامي لكون الصورة الكلية المنتزعة من الاعيان الموجودة الخارجية حاصلة عند الحاضر و مرتسمة في الصورة الكلية المنتزعة من الاعيان الموجودة الخارجية حاصلة عند الحاضر و مرتسمة في ذهنه فيكون ذلك هو المناط في انكشاف السماء معلوميتها عند من حضر له.

واخرى بحضور الهوية الذاتية التي للشئ عندمن حضرله فيتعلق الابصار بنفس

<sup>.1 - / 44 . 1</sup> 

<sup>.11/44.1</sup> 

الشئ الخارجى فتكون بهويتها الخارجية حاضراً عنده لابانتزاع الصورة عنه فيكون هذا هوالمناط في انكشاف ذلك الشئ الخارجي الجزئي و بعبارة اخرى حضور ذات الشئ بذاته عند العالم و هذا اعم من ان يكون حاضراً لنفسه اولغيره. و بعبارة اخرى اعم من ان تكون سبب الحضور اتحاد العالم و المعلوم كما في علم الواجب تعالى بذاته و كعلم النفس الناطقة بذاتها و ساير المجردات بذواتها او كان سبب الحضور قيام المعلوم بالعالم كما في علم النفس بصورها العلمية حيث أنه ليس بوسيلة الشئ الآخر كما في القسم الاول فان علم النفس بالسماء كان بوسيلة صورتها المنتزعة عنها لكن علم النفس بصورة السماء ليس بوسيلة صورة اخرى و الألزم اجتماع صور غير متناهية. و بالجملة قسيم هذا بالعلم الحضوري الاشراقي و هذا القسم لا يمكن ان يوجد في الممكنات الا اذا كان العالم له نحوا حاطة للمعلوم كما في الخيال بالنسبة الى صورة و هكذا.

الثانية: انه لابد و ان يكون بين العالم و المعلوم و العاقل و المعقول كالعلّة و المعلول علاقة و مناسبة ذاتية حتى يتحقّق الادراك و يكون هذا عالماً و ذاك معلوما والا فيلزم الترجّح بلامرجّح ويلزم ان يكون كل من له صلاحية العالمية عالماً بكل شئ اذلنا صلاحيّة العالمية بكل شئ من الماديّات والمجرّدات و لكل شئ ايضاله صلاحية المعلومية لنا الا ان مجرد الصلاحية لايكفى في كوننا عالماً و كل شئ معلوماً لنا فلا يكتفى كون شئ مدركاً و الآخر مدركاً و لذا يقول المولوى في شبيه هذه المسئلة: رو مجرّد شو مجرّد را ببين.

الثالثة: ان هذه العلاقة لابدو ان يكون علاقة العلية و المعلولية لا يكتفى في تحقّق المناسبة بينهما كما هو واضح.

الرابعة: ان العلم لابد و ان يكون راجعاً الى نحو من انحاءالوجود اذ العلم راجع امًا الى الماهية اوالعدم اوالوجود و الاولان باطلان، اذ الماهية من حيث هى هى ليست الآهى فهى فى مرتبة ذاتها ليست بعالمة و لاجاهلة بل خالية عن ماوراء ذاتياتها و عن جميع الكمالات و ليس لها غير ذاتياتها فلابد و ان يكون فيها من حيثية تقييدية زائدة على ذات الماهية حتى يكون تلك الحيثية منشأ لانكشاف الاشياء و تلك الحيثية لوكانت ماهية فحالها كحالها ليست الآهى. و امّا العدم فهوامر باطل الذات، و تصورنا لهائما هو

بالعنوانات و الاعتبارات فالشئ الذي هو فاقد لذاته اى ليس له ذات بحيث يصير منشأ لانكشاف الشئ الآخر و لاريب انا اذا راجعنا الى وجداننا وجدنامن انفسنا ان حالتنا الوجدانية غيرحالتنا الفقدانية. و بعبارة اخرى حالتنا العالمية غيرحالتناالجاهلية فانحصر الامر فى الوجود، فظهر ايضاً ان العالم حيثية ذاته حيثية الوجود، و عالميته راجعة الى وجوده فلولم يكن له ماهية بل كان حيثية ذاته حيثية الوجودية فوجوده عين عالميته و عالميته و كذلك عالميته عين وجوده و لوان له ماهية فعالميته راجعة الى وجوده كالممكنات، و كذلك الكلام بعينه فى طرف المعلوم اذ العلم هوالذى مرتبط بها.

الخامسة: ان تلك الحيثية المذكورة لابدو ان يكون لهاجهة علية و اقتضاء بالنسبة الى ذى الحيثية مثلاً فان السواد و ان كان حيثية تقييدية لثبوت المحمول و هو مفهوم الاسود للموضوع و هو الجسم و مناطا لصدق المحمول للموضوع الآان لها اقتضاء و علّية بالنسبة الى صدق ذلك المحمول على الموضوع فانّها هى العلة فى صدقه عليه، و لذا يقولون ان الحيثيات التقييدية من جهة اخرى ترجع الى الحيثيات التعليلية.

السادسة: قدظهر لك لما ذكرنا ان العالم لابدّو ان يكون عالماً بالذات يعنى ان حيثية ذاته حيثية العالمية والمعلوم لابدّو ان يكون معلوماً بالذات اى حيثية ذاته حيثية المعلومية و هذا هو المرادمن قولهم انه يجب ان يكون وجود المعلوم من حيث انه معلوم عين وجوده لعالمه والآفلايكون العالم عالماً بالذات ولا المعلوم معلوماً بالذات.

اذا تحقّق ذلك فنقول: لاريب في ان الواجب تعالى عالم بالاشياء بالعلم الحضوري الانكشافي الاشراقي لاالحصولي الارتسامي و له جهة عليّة واقتضاء بالنسبة الى الممكنات فهو تعالى متعيّن في العلّية والممكنات متعيّنة في كونها معلولات ولايمكن الايعقل كون الممكنات مدركاً له تعالى بالعلم الحضوري ايضاً والا يكون الممكنات علّة والواجب معلولاً مع انّه تعالى علّة والممكنات معلولات له بالبديهة فكيف يكون العلّة منكشفاً عندالمعلول بل الممكنات متعينة في المعلومية والمعلولية. فطهر لك مماتقر ر ان البرهان لم يكن اخص من المدعى اذالمقصود من البرهان السابق هو نفي العلم الارتسامي فقط و لم يكن المصنّف يعنى من البرهان السابق مطلق العلم حتى يكون اخص من المدعى كمالا يخفى.

### [نقل كلام لتوضيح مرام]

[٣٣]قوله «مثلاً» ١

المثل مايكون موافقاً لشى فى الصفات والحالات، والمثّل مايكون حاكياً عن شئ فى الحالات فقط، فالاوّل ليس بحاك بخلاف الاخير، و منه قوله تعالى «اليه المثل الاعلى». ٢ [٣٤] قوله «كما تعلم انت نفسك» ٣

ولذا قال (ع): من عرف نفسه فقد عرف ربّه. \*

 $^{0}$ قوله «ثم تشتغل بالتفصيل» [۳۵]

فان للنفس مراتب العقل بالهيولى ثم العقل بالملكه ثم العقل بالفعل، فأنه اذاحصل للنفس ترقيات و حضر له العلم بالمعقولات بكسب و ترتيب مقدمات يسمى ذلك العقل بالملكة فاذا حصلت لها زائد عليها بحيث لم يجتمع لك كسب و ترتيب مقدمات ثم اخذ نتيجة من تلك المقدمات بل حضرت المعقولات عندها دفعة يسمى ذلك العقل بالفعل. فاذن ذلك على قسمين: نسبة المطالب والمعقولات الى النفس نسبة القابل بالقبول اى العلم علم انفعالى على قسمين: نسبة الفاعل بالمفعول اى العلم علم فعلى فالمرادهنا الاخير، فاذا سئلك شخص عن مسئلة فتقول له دفعة اقول عند جوابه مسئلتك، فهذا الكلام لعلمك بانك عالم بالمسئلة ثم تشغل بالتفصيل. ثم ان علمه الاجمالي تعالى و تقدّس بالاشياء ليس علماً تفصيلياً بها بل علمه بالاسباب فعلمه بالاسباب علمه علمه بالاسباب متغير و كذا المسبّبات كما ان المنجّم يعلم الاسباب فيعلم المسبّبات الاّ انّ علمه بالاسباب متغير و كذا المسبّبات بخلاف علمه تعالى بالاسباب، فان علمه ثابت مع كون المسبّبات متجددة، فتدبّر.

### [۳۶] قوله «على الجذع»<sup>۶</sup>

فالحاصل انه كما انّ توهّمك لضعف قوّتك الواهمة مبدءلتحقّق الشئ و وجوده كذلك

<sup>1.</sup> ٤/٣٥ . وفي المبدء والمعاد المطبوعة «مثال».

۲. الروم/۲۷.

<sup>.</sup> V/TO . T

۴. ابن ابى الحديد، شرح نهج البلاغه، ج ۴ ص ٥٤٧.

۵.۵/۳۵

<sup>11/80.8</sup> 

علمه تعالى بالشئ مبدء لوجو دالاشياء.

#### [٣٧] قوله «ابتهاجه بكماله» \

فان قلت: وما يراد من ابتهاجه تعالى؟ قلت: المفهوم الكلّى من الابتهاج سواء تحقّق فينا او فيه تعالى معلوم فالعلم لنا حاصل بالمعنى الكلّى من الابتهاج الا ان كيفية تحققة فيه تعالى غير معلوم ولسنا نعلم كما ان الجمعية الكليّة من العلم معلوم لنا من أنه اى شئ ونعلم ايضاً ان له فرد كامل وفرد ناقص و نعلم تفاوت مراتب العلم بالكمال والنقص و نعلم ايضاً ان فيه تعالى فرده الكامل و فينا فرده الناقص مع التفاوت فينا ايضاً، الا ان كيفية علمه تعالى غير معلومة لنا ولاضير فيه وهذا معنى قوله «نعم...».

#### $^{"}$ قوله «فاذا كان للاوّل امر $^{"}$

يعنى ماكان للاوّل امر فيك له نظير لعلمك به أنّما هو بالقياس الى مافيك من النظير وماليس له فيك نظير فكيف تعلمه.

## [٣٩] قوله «فان ماهوو جود بلاماهية» أ

ليس الا أنه قال الشيخ الاشراق كل ذى ماهية فهو معلول و كل معلول فهوذو ماهية وهذا القول لم يتلق عنه بعض بالقبول ولذا يقول ذلك البعض بان العقول لها وجود بلاماهية.

#### [۴۰]قوله «وعلمك بارادته...»

يعنى ان علمك بعلمه تعالى مثلاً، امّا علمك بعلمه تعالى بذاته فهو علمه تعالى بنفسه وان كان علمك بعلمه تعالى بساير الاشياء فهو علمه تعالى بغير نفسه فالاوّل صفة ذاته تعالى والثانى صفته الفعلية و كذلك العلم بقدرته و حكمته.

<sup>.10/40.1</sup> 

۲. ظ.

<sup>.</sup> ۲۲/۳۵.۳

۴. ٢٣/٣٥ وفي المبدء والمعاد المطبوعة «فانه وجود بالاماهيّة».

<sup>.17/78.0</sup> 

### [تنبيه تقديسي]

#### [۴۱] قوله «كالحركة» <sup>١</sup>

فان المربع والدايرة (اى اجزائها) مجتمعة فى الوجود بخلاف الزمان فأنّه غير مجتمعة فى الوجود اى اجزائه فكما ان وجود الدايرة الخارجى اتمّ بالبديهة وكذلك وجودها العقلى و وجود الحركة الخارجى و ماشابهها اضعف فكذلك وجودها العقلى.

### [47] قوله «على خلاف» ٢

فانالانسان مثلاً في نظر نااتم وجوداً منه تعالى و هواضعف كما هوغير خفي في توهمنا.

### [47] قوله «وانغماسها في المادّة» "

فكلما ليس له تعلّق بالمادّة يكون في الادراك كاملاً فالعقول كاملة في الادراك والنفوس انقص عن ادراك العقول لتعلّقها بالمادّة فاذا بلغ الى الماديّات فلم يبق له اضائة و اشراق و ادراك اصلاً.

### [۴۴] قوله «بل لشدّة كماله في النورية» أ

فان القوة الباصرة لماكانت ضعيفة واضائة الشمس قاهرة لاتدرك قرص الشمس كماينفي الاترى انك اذا دخلت البيت ربّما يكون ضوء البيت في قوتك الباصرة ناقصاً حتّى الا يحصل لقوتك الباصرة استعداد كي تدرك الضوء الكسبي من الشمس الذي كان في البيت.

## [40] قوله «ويتلوه كلاً منهما قوّة وضعفاً . . . »

الوجود له حاشيتان كلتا هما في بدوالوجود اى قوس النزول و لكل منهما شباهة بالآخر احديهما في طرف الكمال والشرف وغاية البهاء و نهاية التمام و هو واجب الوجود

<sup>.</sup> ۱۱/۳۷.۱

<sup>.17/77.1</sup> 

<sup>.19/47.4</sup> 

<sup>. 4/44.4</sup> 

۵. ۸۳/۲۸.

والآخر في نهاية النقص والخسّة و هوالهيولي و مابينهما متوسّطات لافي الشرف يبلغ الى كمال الاوّل ولا في النقص يبلغ الى نقص الثاني فكلما يقرب من الاوّل يكون في باب الكمال ازيدممّاكان بعيداً عنه كلّما كان قريباً من الآخر يكون في النقص ازيدممّاكان بعيداً عنه.

[48] قوله «كالاجسام والالوان و ساير الكيفيات والكميّات ولذلك كان معرفة الاجرام والابعاد علينا اسهل...» ٢

وليعلم ان القوة اللامسة وقعت في صف نعال جميع القوى الانسانية ولذا خلق الواجب الوجود في جميع بدن الانسان تلك القوة. والطف منها واعلى القوة الذائقة و من الطفيتها كونها مخصوصة بعضو خاص وهو اول اللسان. ثم الطف منها القوة الشامة لعدم احتياجها الى رطوبة لعابية كثيراً والااحتاجت اليها قليلاً وهي لا تدرك الامن الرادع و تنميّز بعضها عن بعض نتنها عن طيبها. والطف منها القوة السامعه وهي تدرك هيآت الاصوات كريهها وحسنها، والطف القوة الباصرة وهي تدرك المبصرات والانوار وهي المتصلة بقوة الخيال فيكون القوة الخيالية الطف منها لا نها تدرك المعاني الجزئية، والطف منها القوة العاقلة وهي تدرك المعاني الكلية وهكذا لوكانت القوة العاقلة صاحب المراتب فكل مرتبة اعلى [و] الطف من الانزل الى ان يبلغ حدّ الفقد المادية و بقي التجرّد الى ان بلغ الى الواجب الوجود فهو صرف الوجود والوجود الصرف.

ثم الاولى ان تفصل اقسام العلم حتى يعلم انه باى قسم من اقسام العلم لايمكن ادراكه تعالى، فنقول: اقسام العلم يتصور على اربع: علم حضورى بالكنه و علم حضورى بالوجه و علم حصولى بالكنه و علم حصولى بالوجه. امّا الاّول: عبارت است از حضور تمام هويّة عينية خارجيه معلوم عند من حضر له مثل حضور نفس عند نفسه و واجب عند ذاته و كل مجرد عند نفسه. و مراد بثانى عبارت است از علم به آثار معلوم كه آثار حضور داشته باشد در نزد من حضر له. و مراد از ثالث حصول ذاتيات ماهيّت است عند العاقلة. و مراد از رابع حضور عنوانى و مفهومى است از مفاهيم معلوم مثل تصور انسان به عنوان انه حيوان ناطق لاكلام في غير الثانى اى فى انه لايدرك تعالى بتلك الثلاثه. و انّما الكلام فى الثانى، فنقول

١. «عليها» (النسخة المطبوعة).

<sup>.10/71.7</sup> 

جمیع المفاهیم و الماهیات نسبتشان باهم نسبة بینونة و العزلة است مثلاً مناسبتی بین مفهوم حیوان و مفهوم ضاحك و مفهوم ناطق و مفهوم انسان من حیث انها مفهومات نیست پس حمل نمی شوند بیكدیگر بحمل مواطات.

و اما الوجود ففيه اقوال ثلثة: احدها آنكه وجود افر ادى نداشته باشد، بلكه منحصر باشد در فرد واحد شخصى خارجى و غير او همه موجودند بالعرض و تبع، او در وجود واحد است لاغير و لايتكثر بتكثر الماهيات و الاعيان الثابته.

و ثانیها آن است که وجودات را افر ادمتکثره ای است که یتکثر بتکثر الماهیّات و آن افر ادهمه از یکدیگر ممتازند و نسبت همهٔ آنها در نفس الامر نسبت تباین است و بالجملة بینونهٔ کلیّه و العزلة دارندمن جمیع الجهات پس آثار هریك غیر از دیگری است، هذا هو مذهب تبعة المشائین، و لایخفی انه یستلزم التعطیل فی الوجود غیر می تواند یکی جاعل باشد و دیگری مجعول و یکی مبدء باشد و دیگری نه، بلکه باعث ترتّب آثار کلیّه بر طبایع کلیه می شود بلکه مستلزم ترجّح بلامرجّح است، زیر اکه امکان جز از جمله لوازم این وجود شد و و اجب آن می بایست امر بعکس باشد نظر به اینکه وجودات همه متباینند بذاتی بینهایت و همه آنها هم وجودند.

ثالثها آنکه نه از قسم اول است که وجود واحد بالشخص باشد و نه ثانی است که متکثر باشد بتکثر الماهیات بلکه در عین کثرت وحدة است و در عین وحدة کثرت. و بعبارة اخری در عین مناسبة مباینة است و در عین مباینة مناسبة است یعنی از جهتی وحدة دار دو از اخری کثرة، و دلیل بر او همان دلیل است که دلالت بر اصالت وجود می کند که او دلالت بر مبدئیت وجود و مصدریّت احکام و آثار از او.

اما الوحدة في الكثرة فاولاً نقول: ان الوجود ما به الامتياز فيه عين ما به الاشتراك و ان الوجودات لا محالة احدها معلول و الآخرعلة و ان وجودالعلة لامحالة اقدم و اشد و اقوى من وجود المعلول فلولا الوجود امراً وحدانياً فاي معنى للاشدية و الاضعفية و الاقوائية، زيرا كه نمى توان گفت كه اين سواد اشد از آن بياض است و اين خط اقوى از آن سطح است و هكذا.

و امّا اینکه جزء ندار د زیرا که آن جزء یا از سنخ وجودات است پس نقل کلام در او می کنیم زیرا که او نیـز وجـود است و هـکذا، یا لازم می آید تسلسل یا دور ، بطلان هر دو ضروری است. و یا از سنخ اعدام است، لازم می آید که امر وجدانی مرکب باشد از امر وجدانی و فقدانی. پس آنکه وجود مفروض شده او به تمام ذاتش وجود نشد. و یا آنکه ماهیّت است یعنی نه وجود است و نه عدم، او نیز امرش واضح است.

و اما آنکه ما به الامتیازش عین ما به الاشتراك است، همان دلیلی که آخوند ملاصدرا در اول اسفار ذکر می کند کافی است و او این است مضموناً که وجود نه تخالف جنسی دارد نه تمایز فصلی و نه تباین و تغایر نوعی، نفی همهٔ اینها دلالت بر وحدتش می کند و چون وجود واحد نیست بلکه وجوداتند همین دال بر کثر تش است، پس جهت وحدتش عین کثرت و جهت مباینتش عین جهت مناسبتش است.

ومخفی نماند که کلام در حقیقت و جو داست نه در مفهوم مشتر کش. و از همهٔ اینها که ذکر شده علوم شد که اشتر اك و جو دات در مفهوم است، کلام ما در حقیقت و جو داست، و معلوم شد نیز که و جو دات باهم بینو نت صفتی دار ند نه بینو نت عزلی، یکی علّت است و دیگری معلول، یکی اشد است و دیگری امنود که بر یکی اشد است و دیگری اضعف، یکی اقدم است و دیگری نه، بر یکی امری متر تب می شود که بر آن دیگری این امر متر تب نمی شود . پس و جو د طبیعة و احده ای است از جهت یکی به عبارت دیگر بگو که طبیعت نوعیه ای است چه در و اجب و چه در ممکن، همه یك طبیعت است پس اشتر اك دار ند در طبیعت، ولی بینو نت دار ند در صفت، که یکی اشد است و دیگری اضعف، بلکه عین شد تو ضعف است، یکی غنی است، بلکه غنای محض است و دیگری فقیر بلکه فقر صرف است، یکی مر تبط الست بلکه عین ار تباط است و دیگری مر تبط الیه، و یکی صرف و جو د است و جو د صرف است و دیگری و جو د دی است که شو ب عدم و سمات امکانیه و ماهویه در اوست، پس معلوم شد که ما به الامتیاز در او عین ما به الاشتر اك است، و چون و جو د بسیط خار جیه است، این اقتضاء می کند که حاصل نشو د در عقول ما و الا لا نقلبت الخار جیة بالذهنیة، و بسا با شد شی تصور شیم مکن نیست لضعف عقولنا، و لکن لا بد است لقیام البر هان تصدیق بر آن نمو د .

ثم اعلم ان هنا كلمات ثلثة: احدها ان العلم بالعلة المعينة يقتضى و يستلزم العلم بالمعلول المعين. و ثانيها ان المعلول المعين الخاص يقتضى علّة ما. و ثالثها ان المعلول

١. صدر المتألهين، الاسفار، السفر الاوّل، المرحلة الاولى، المنهج الاوّل، الفصل السابع، ج ١، ص ٤٨-٧١.

المعيّن لايقتضى العلّة المعيّنة.

اما الاولى فنقول لاشك و لاريب ان المركوز من العلة بالذات و من المعلول ايضا كذلك، فالاقتضاء انّما هو فى مرتبة ذات العلة، و المقتضائية ايضاً كذلك فى المعلول، فالعلم بالعلّة المعيّنة يقتضى العلم بخصوص اقتضاء المعلول المعيّن و خصوص اقتضاء المعلول المعين عين المعلول المعين كما هو المفروض من انّ المقتضائية عين ذات المعلول فالعلم بالعلّة المعيّنة يقتضى العلم بالمعلول المعين. و لما كان العلم راجعاً الى الوجود فعلم العلة بمعلولها عين ذاتها فالعلم عين العلّة و كذلك فى طرف المعلول، و هذا جار سواء كان العلّة و المعلول من الوجودات او من الماهيات.

و اما الثانية ان المعلول المعين علة ما لاعلّة معيّنة سواء كان هذا ايضاً في الماهيات او في الوجودات لافي الماهيات فان علّة الافتقار فيها أنما هو الامكان و هو طبيعة كليّة عامّة و لادلالة للعام على الخاص، و لا في الوجودات فهو ان علّة الافتقار فيها هو اللار تباط و هو طبيعة كلّية ايضاً فلا دلالة للعام على الخاص.

و امّا الثالثة فهو اذا قلنا ان العلم عين ذات العلّة فالعلم هو العلّة في طرفي العلّة و المعلول فالعلم بالعلّة يكون علّة للعلم بالمعلول و لوكان العلم بالمعلول الذي هو عين المعلول علّة للعلم بالعلّة اي عين العلّة يلزم الدور و هذا واضح.

و لكن هنا اشكال قوى و هو انّه كما انّ العلّة المعيّنة يقتضى المعلول المعيّن و الاللزم تساوى نسبتها الى جميع المعلولات فلا يتعين المعلول المعيّن فكذلك العكس و الالزم تساوى نسبة المعلول المعيّن الى العلل فلا يعيّن العلّة كما لا يخفى.

والجواب، نعم لكن هذا التعين ايضاً أنّما هو من جانب العلّة فالعلّة تخصّص المعلول و
تعينّه، الاترى انّ الجنس يقتضى فصلاً ما و لا الفصل المعين كالناطق مثلاً يقتضى حصّة
خاصّة من الحيوان، فانحصر فيه ايضاً من جانب العلّة لاغير نظراً الى ان الفصل كما قالوا
كالعلّة المفيدة للجنس هكذا ان الطبيعة النوعية الانسانية يقتضى تشخصاً ما ولكن التشخص
الخاص هو الذى يقتضى حقّه من تلك الطبيعة. و كذا ان المادة بطبيعتها يقتضى صورة ما و
يحتاج الى سنخ الصورة و لكن شخص الصورة يعيننها و يحفظها، و هذا معنى قولهم «الشيء ما
لم يجب من العلّة لم يوجد» يعنى ما لم يسدّ جميع انحاء عدمه و لم يتعين لم يوجد و على هذا

يستقيم معنى قوله (ع): «يا من دلّ على ذاته بذاته» (و في الرؤية في مناجات الخمسه عشر: «عميت عين لاتر اك و كل الظهور ليس الامنك» مكذا في الاحاديث للمتتّبع. \*

الكلام الى هنا في الوحدة في الكثرة و هوقوس النزول. و امّا الكلام في الكثرة في الوحدة فنقول: ان هنا ايضاً مقامات:

الاوّل: لاريب في تحقّق الشدّة والضعف في الوجودات، و ان وجود العلّة اقوى و اشدّ من وجود المعلول الى ان يصل الى الواجب فيه و علّة العلل، فيهو في باب الوجود السدّ من الجميع فكلّ كمال يكون في الشيئ اقوى فهو في باب الوجود ايضاً اقوى، ففي الانسان قوّة نباتية و في الحيوان ايضاً كذلك و في الشجر كذلك و لاريب انّ الانسان قوّته النباتية اقوى من القوّة النباتية الله عن ساير الحيوانات و في الشجر.

الثانى: انّه لابدّ فى تعريف الاشياء الكونية من قيد فقط و بشرط لا و الاّ لمايتم التعريف المختصّ به مثلاً الشجر هوالجسم النامى بشرط لا او فقط اى بشرط ان لا يكون فيه القوّة الحسّية و كذلك الحيوان هوالجسم النامى الحساس فقط، والاّ لم يكن التعريف تعريفاً للشجر والحيوان بالكنه و كذا الانسان و ساير الماهيات فيكون جميع الماهيات مركبة من امر وجودى ثبوتى و من امر عدمى . و بالجملة فلابدّ من قيد الفاقدية لكمال مافوقه الى ان ينتهى الى غاية الغايات و هو واجب الوجود فيلغى فيه قيد الفاقدية فانّه تعالى واجد لجميع الكمالات و ليس بفاقد لكمال من الكمالات و لذا نقول ان واجب الوجود ليس له ماهية بل حقيقته انيّته، فكلّ ما فوق واجد لكل ما كان التحت واجداً له و لا عكس، كما قلنا . ففي تعريف الشجر يقال انه جو هر جسم نامى فقط اى ليس له كمال آخر بل فاقد لكمال الحيوان، و هكذا الى ان ينتهى

کقوله في نهج البلاغة: «ظاهر في الباطن و باطن في الظاهر» و هذا صريح في المطلب و عدم صراحته
 أنما هو من عدم الاطلاع على المضمون.

١. دعاء الصباح لامير المؤمنين(ع)، مصباح السيدين الباقى، بحار الانوار، كتاب الصلوة، ج ٨٧، ص ٣٣٩ و ج ٩٤
 ص ٢٤٢.

٢. هذه العبارة من كلام امير المؤمنين(ع) المنقول في احتجاج الطبرسي، ولم يذكر في ضمن مناجاة خمس عشر لسيدالساجدين(ع).

الى مبدء الكمالات و الآلم يكن الحدّ المذكور حدّاً للشجر.

الثالث: ان جميع المفاهيم الثبوتيه منتزعة من جهات الفعلية الّتى للاشياء والعدمية من جهة تعدّد الفعليّات [في] ساير الاشياء فمفهوم النامي ينتزع في الشجر من جهة الفعلية فيه و المفهوم العدمي ينتزع من قيد فقط. و بعبارة اخرى الوجودية من الوجودية والعدميّة من العدميّة و لوانتزع الثبوتية من العدميّة من جهة العدم يلزم ان يكون العدم مبدء للوجود وهوباطل لامحالة و لوكان الوجود مبدء للعدم يلزم انقلاب الوجود الى العدم وهوايضا باطل.

الرابع: كل عال واجد لكما لات الدانى بوجه اعلى و اكمل . و تفصيله: انجهة القوّة فى كل شئ يرجع الى الهيولى كما ان جميع جهات الفعلية يرجع الى القيّوم تعالى جدّه، ففى كل شئ جهة فعليته هى جهة كما له وجهة قوّة هى جهة نقصانه، والفعلية هى الوجدانات والقوّة هى الفقدانات لكمال اشياء آخر كما قلنا . فنقول ان الشدّة فى السواد مثلاً عبارة عن كون الجسم واجداً فى ملكة السواد [فى] المرتبة التى هى قريبة من وجود معنى السواد والضعف هو بعده عن تلك المرتبة ولك النافرة العرقي المواد والضعف هو بعده عن تلك المرتبة وكذلك الباقى و البياض ايضاً فاقد لمرتبة السواد التى هى كمال السواد وكذلك كلّمن الضدين فاقد لمرتبة ضدّه و كذلك كلّم تبة المعنى الحقيقى اتمّ و اكمل فى الموجودية . و بالجملة كلّما قرب من المعنى الحقيقى تمّ و اكمل فى الموجودية . و بالجملة كلّما قرب من المعنى الحقيقى يكون اكمل فى الوجود وكلّما بعد و قرب من القوّة التى هى حقيقة الامكان و اللا فعلية التى وقعت فى الوجود، فالشجر مثلاً فاقد لكمالات الحيوان، اذ فى صف نعال جميع الموجودات فهو اضعف فى الوجود، فالشجر مثلاً فاقد لكمالات الحيوان، اذ الشجر جوهر نامى و الحيوان هو مع الزيادة [فى] قولنا حساس متحرك بالارادة و كذلك الانسان فى صفنعالى الحيوان فانه هو مع زيادة انه ملاك لنعوت كليّه و المفاهيم العالية و المعانى المتعالية، و النسبة الى الحيوان فانه هو مع زيادة انه ملاك لنعوت كليّه و المفاهيم العالية و المعانى المتعالية، و الفوق مشتمل على امر زائد على ما اشتمل السافل عليه، فالوجود بما هو وجود كمال للشئ كما النقوق مشتمل على امر زائد على ما اشتمل السافل عليه، فالوجود بما هو وجود كمال للشئ كما النقوق من الشجر .

فاذا تحقّق ذلك فنقول ان حصّة النماء في الحيوان اعلى منها في الشجر و في الانسان اعلى منها في الحيوان، وكذلك الحسّ في الانسان اعلى من الحيوان و هكذا الى ان بلغ الى العقل العاشر ففيه ايضاً جميع الكمالات الكونية بوجه اعلى الا أنه لا يترتب عليه آثارها. و هذا ايضاً نحو آخر من الوجود الذهني غير مصطلح عندهم اذالوجود الذهني هو الذي لا يترتب

عليه آثار الشيع و هكذا الى ان بلغ الى العقول الاربعة . احدها الحقيقة الجبر ئيلية و شغله افاضة العلوم حتَّى الى بعض الانبياء كالنبي على بيته اوطائفة مثلاً لا على مثل نبيّنا محمّد (ص) اذ هوفوقه، لذا يصعد جبرئيل من مكانه في ليلة المعراج، ولم يقل احدان جبرئيل صعد، بل يقولون انه نزل [على غير نبينا(ص)] . و الثاني الحقيقة الاسر افيلية و شغله افاضة الصور . و الثالث الحقيقة العزر ائيلية وشغله نزع الصور الى ان بلغ الى العقل العاشر وهو الحقيقة المحمّدية(ص)، فجميع الكمالات الّتي في الممكنات موجودة فيه(ص) بنحواعلي ، و فيه جميع تلك الكثرات الامكانية الآانّه لايترتّب عليها آثارها فيمكن ان يكون العقل الاوّل مصدراً لجميع مادون دفعة واحدة لكونها موجودة فيه الآانّ القصور انّما هو في القوابل فكذلك الى ان بلغ الى علَّة العلل و هي الواجب الوجود، فالكلام الكلام، فهو مستجمع لجميع الكمالات الدونية بنحو اعلى فهو فوق مالايتناهي بمالايتناهي بالشدة و العدّة و المدّة بخلاف العقول فأنَّها فو ق مالايتناهي بمالايتناهي بالعدَّة و المدَّة لا بالشدَّة، فكل الموجو دات والماهيات الامكانية موجود في ذاته تعالى، لكن على الوجه الذي هو كلَّها اسماء الله تعالى و عنوانات له من قبل مفهوم العالم. و هذا هو الكثر ة في الوحدة، و صفاته الذاتية من العلم والقدرة والحيوة عين ذاته، و كمالا يمكن لنا العلم بذاته فكذلك بصفاته الذاتية لابالعلم الحضوري الاشر اقي بقسميه ولابالعلم الارتسامي بقسميه بل بطريق اولي، و إنَّما لناالعلم بصفاته الفعلية كالرازقية والخالقية لابالعلم الحضوري الاشراقي بل بالعلم الحضوري بالوجه و هو العلم به بالعلم بالآثار و العنو انات.

[47] قوله «والحكماء المتألهون العارفون به» `

و هم الحكماء الذين يعرفون حقائق الاشياء بالمشاهدة الحضورية لابالعنوانات الكلّية يعرفونه تعالى لابالكنه بل بالوجه ايضا.

[4٨] قوله «فنحن نعرف الحق الاولى» ٢

ولايخفي ان هذا غير خال من ادعاء امر المعروفة كما لايخفي.

<sup>.10/29.1</sup> 

<sup>.</sup> ۱۸/۳۹ . ۲

## [49] قوله «لعّله لايمكن...» \

ظاهر هذا الجواب منه ليس جواباً بتياً و ان كان مضمون الجواب مجزوماً به، و هو عدم امكان مشاهدة ذاته، و لعلّه ره لم يكن ما يطمئن في مقابل السائل من البرهان. و لك ان يقول ان الجواب جواب بتّى و قوله «لعلّه» من قبيل عبارات الشيخ في كتبه، فيكون المراد من الجواب أنّا و ان جوزنا شهوده تعالى للمتألهين و لكن تجويزنا الشهود كان اعم من الاشراق بالكنه او بالوجه و لادلالة للعام و هو الشهود على الخاص و هو كونه بالكنه كمالا يخفى.

## [ ۵۰] قوله «حتّى المعلول الاوّل» ٢

الوجودهوالنور به يتنوّر الاشياء فهو ظاهر و مظهر ، و قدعر فت ان كلّ كمال في الداني فهو في العالى بوجه اكمل الى انبلغ الى غاية الغايات و هو واجب الوجود فهو مستجع لجميع الكمالات. اذا عر فت ذلك فاعلم ان كلّ صفاته الكمالية مظهر الاشياء الموجودة بيس عقل اوّل كه و معلول اوّل است دار اى جميع صفات خداو ندست يعنى مظهر است او از بر اى صفات و اجب الوجود ، زير اكه او نيز علم وحيوة و قدرة دار دو هر چه واجب دار داو نيز دار دو الامظهر بعض مى شود دون بعض ، لكن هر چه دار دعلى وجه انقص من واجب الوجود دار دو لكن همه صفات رامظهر است بيك نسق ، نظر بخلوّ او از ماده و همچنين قوس نزول تابر سد به نفوس كليه ، همه در مظهر صفات بيك نسقند ، ولى هر دانى انقص است در مظهر يت از عالى كه همه مظاهر ند از بر اى صفات واجب تعالى تابر سد به ماديات ، پس در آنجا فرق حاصل مى شود با مظهر جميع صفات كماليه اند لكن چون به مباشرت ماده است اين ماده را مدخليتى است و لذا مى بينى در او صفت شجاعت بروز كر ده بو وجه كمال و بعضى بر وجه ضعف چنانچه يكى را مى بينى در او صفت شجاعت بروز كر ده و ديگرى را صفت علم و هكذا . و چون ائمه ما عليهم مى بينى در او صفت شجاعت بروز كر ده و ديگرى را صفت علم و هكذا . و چون ائمه ما عليهم بودند و ماده را در وجود ايشان مدخليتى بودند و اكه بسر عبد الله بود چگونه ماده را مدخليتى

<sup>.0/4.1</sup> 

<sup>.8/4.</sup> Y

نباشد فلذا بعضى از صفات و اجب زیاد بروز داشت در بعضى و به آن جهت الشجاعة الحسینیة شد و العبادة السجادیة گر دیدو کذا السخاوة و القدرة الی غیر ذلك، و مع قطع النظر عن مقام البشریة ظهور صفات در ایشان بیك نسق است هر قدری که این صفت بروز و ظهور دار د به همان قدر صفت دیگر بروز دار د، و آنکه فر مود: «او تیت جو امع الکلم» عبارت از ائمه ماست سلام الله علیهم که حقیقة صفات کمالیه خداو ند ایشان بو دند و همه در ایشان بروز کر ده بود، اسماء حسنی بو دند و همچنین خود آن جناب بهتر از همه مظهر بو دو لذا «خلق عظیم» شدفی قوله «انك لعلی خلق عظیم». ۲

اذاتحققذلك فنقول مثلاً: عقول چون هم جهتی دارندو هم و جو دو امكان ذاتی ایشان كافی است در و جو د ایشان احتیاجی بمواد و استعدادندار دو ایشان از عالین اند چنانچه در حدیث می فر ماید: «ان لله ار ضاً بیضاء» الی قوله که می فر ماید: در آنجا جماعتی هستند اطلاعی ندارند از خلق آدم او لا که همه محو مشاهده جمال حق شده اند و ایشان مکلف به سجده آدم نیستند و لذا فر مو د «است کبرت ام کنت من العالین» الشیطان مدهش علیه اللعنة و النیر ان که تو هم مطلق نبو دی و تعبیر می کنند از ایشان بملائکه مهیمه و گذشت این که و جو دایشان نیز مثل و جو دماهیات امکانیه محدو دند که از حدو دو جو دات منتزع می شوند و از قید فقط و امر عدمی حدایشان مأخو ذ می شوند که جو اهر مجر دفقط او بشر ط لا و مضادقید نفی کمال دیگر است که مافوق هر ماهیت است و اینکه امور و جو دیه و ثبو تیه منتزع می شوند از فعلیات که در ایشان است و علم ایشان نیز بنفس ذات شان عین ذات شان مناط مبدئیت علم نمی شو دپس چون ایشان مظهر و اجب الوجو دند می خواهند شهو دو اجب الوجو دنمایند، مشاهده ذات خودمی کنند و علم به هم می رسانند بذات خود و علم نیز عین ذات است و ذات چون محدو دبه و داست لا محاله پس ذات ایشان لام حالة حجاب شهو د کنه و اجب محدو دبو د علم ایشان نیز محدو داست لا محاله پس ذات ایشان لام حالة حجاب شهو د کنه و اجب محدو دبو د علم ایشان نیز محدو داست لا محاله پس ذات ایشان لام حالة حجاب شهو د کنه و اجب محدو د بو د علم ایشان نیز محدو داست لا محاله پس ذات ایشان لام حالة حجاب شهو د کنه و اجب محدو د بو د علم ایشان نیز محدو د است لا محاله پس ذات ایشان لام حالة حجاب شهو د کنه و اجب

١. نقل هذا الحديث بالفاظ ثلاثة: او تيت جوامع الكلم، و بعثت بجوامع الكلم، و اعطيت جوامع الكلم. نقلها مسلم والبخارى و احمدبن حنبل و ايضاً الآجرى في كتاب الشريعة و محيى الدين بن العربي في التجليات الالهيه.

٢ . القلم / ۴ .

٣. ابن ابي جمهور الاحسايي، عوالي اللئالي، الحديث ١۴۴، ج١، ص ١٠٠.

۴. ص ۷۵۷.

نشدو مشهو دنشدایشان رامگر عین ذات خودشان و معلوم است که عین ذات خوداثری است از آثار و اجب الوجود و این نیست مگر علم اشر اقی حضوری بوجه لابکنه و این است معنی حدیث یا عبارت عرفا که «العلم حجاب الله الاکبر».

و بعبارة اخرى اوضح مثلاً هرگاه به آینه نگاه کنی زیدر ادر آنجا ببینی، لاشك و لاریب که زیدر ابجمیع اعضائه و جوارحه کماهی دیده و ادر اك نمی شود زیرا که آینه حاکی از حقیقة زید بوده است و حقیقة زید محکی عنه او است بی کم و زیاد. لکن باز می گوئیم این حقیقة زیدیة که ادر اك بالکنه باشد نیست بلکه باز بالوجه است، فکذلك مشاهدة المعلول الاوّل للحق تعالی باعتبار مشاهدة نفس ذاته که نفسش نظیر آینه است از برای شهود حق، و الحاصل آنکه معلول دوم نیز ادر اك می کند و اجب الوجود را، به همین طور است و لکن با دو حجاب که یکی ذات معلول اول باشد و دوم ذات خود و هکذا هر چه پائین می آید قوس نزول حجابات می شود پس در عقل سوم سه حجاب و در چهارم چهار و هکذا.

[۵۱]قوله «بترك الالتفات» (

التفات عبارت از غور در ادراك است پس اگر ملتفت عالى باشد از ملتفت اليه، بايد در مقام التفات تنزل بكند بمر تبه ادراك دانى باشد بايد تصاعد بكند، واگر نه دانى نه عالى باشد نه تصاعد و نه تنزل مى خواهد.

و اما تصویر مطلب در نفس ناطقه اینطور است، مثلاً بسامی شود که شخصی مشغول به طعام خور دن است و لکن در این اثنا مطلب بلندی و امر مهمی ابر از و بنظر شمی رسد و نفس التفات و توجه باو . . . بالمرة طعام خور دن را فراموش می کند، حتی اگر بپرسی نمی داند چند لقمه خور ده و حتی نمی داند در کدام ظرف خور ده، لذتی هم از آن طعام نخواهد بر د، پس ترك التفات به طعام کر ده، ولکن مستلزم نفی علم به طعام نیست، چنانچه این مطلب معهود است از جناب امیر المؤمنین (ع) که تیر را از پای مبار کشان کشیدند خبر دار نشد، و کماهی نفس التفات بادنی می کند محو اعلی می شود از او، کما اینکه مشغول به شهوات نفسانیة می شود از جمیع مدر کاتش ذاهل و غافل می شود.

# [۵۲]قوله «و انها عين العالم» `

بعداز آنكه اثبات شود كه عالم شخص واحد است و مخفى نماند كه باين مطلب آسان مى شود مراد از قول جناب افضل الاوصياء كه فرمود: «لو كشف الغطاء ما از ددت يقيناً» تعنى ان كشف الغطاء ممتنع كماهو مفاد كلمة لو، لكن اين امر ممتنع اگر فرض امكانش بود، من چنان محو و اجب الوجود شده و التفات باو دارم كه از وجود مقيد و وجود خود بالار فته ام و در مقام علم بوجود مطلقم يقين من زياد نمى شود.

# [الفصل السادس: في بساطته تعالى] $[\Delta T]$ [ $\Delta T$ ] قوله «و جودية عينية او ذهنية الى آخر ه»

الفرق بين المادة والصورة والجنس و الفصل انما هو بشرط لا و لا بشرط فان لوحظ الحيوان مثلاً منفصل الهوية من الناطق يكون مادة و هو معنى بشرط لامن الصورة و كذلك الناطق اذا لوحظ منفصل الهوية من الحيوان فيكون صورة و هو معنى بشرط لامن المادة و اذا لوحظ الحيوان متحدالوجو دمع الناطق لامنفصل الهوية يكون جنساً و كذلك الناطق مع الحيوان يكون فصلاً و هذا معنى لا بشرط و لا اختصاص للمادة و الصورة بالمادة و الصورة الحيثيتين الخارجيتين بل اذا لوحظ كل من الحيوان والناطق بشرط في الذهن يكون احديها مادة و الاخر صورة فتكونان مادة و صورة ذهنيتين. فعلم من ذلك الفرق بين الاربعة و هو كون الجنس و الفصل متحدين في الخارج بخلاف المادة و الصورة فانهما متباينان على ماذهب اليه المشائون حيث يقولون بكونهما متباينين في الوجود الخارجي. و اور دصاحب الاسفار على ماحكى عنه: «ان الحيوان و الناطق ان كانا متحدين في الخارج بحسب الواقع فباعتبار المعتبر ماحكى عنه: «ان الحيوان و الناطق ان كانا متباينين فلا يصير ان بالاعتبار متحدين فان كان الجنس و الفصل متحدان في الوجود الخارجي كذلك المادة و الصورة.» أنتهى كلامه مضمونا على ماسمعت.

<sup>1.17/4.1</sup> 

٢. بحار الانوار، ج ۴٠، ص ١٥٣، الباب ٩٣، الحديث ٥٤؛ ج ٤٩، ص ٢٠٩ و ج ٨٧، ص ٣٠٤.

<sup>1/41.1</sup> 

۴. الاسفار، السفر الاوّل، المرحلة الرابعة، الفصل الخامس.

ومع قطع النظر من هذا الاير ادنقول انه قديقال فرق بين الاجمال والتفصيل، فالانسان المجمل هو الذي ليس كل جزء من اجزائه متمايزاً عن الاخر و الانسان المفصل هو الذي لوحظت اجزاؤه متمايزة جنسه من فصله و فصله من جنسه و نمائه من جسميته و جسميته من جوهريته الى غير ذلك من المفاهيم الموجودة فيه. و بالجملة فبملاحظة الدرجات فيه التي هي عبارة عن ملاحظة اجزائه مفصلة لا يكون اجزاؤه متحدة في الخارج كما لا يخفى. ولعل قول المشائين بالمباينة مبنى على هذا البيان فمقام الاجمال في الانسان مثلاً هو كون اجزائه متحدة في الوجود الخارجي، فالانسان المجمل هو المحدود و الجنس و الفصل اجزاء حد الانسان. [۵۴] قوله «تقدماً بالطبع» (من المجمل هو المحدود و الجنس و الفصل اجزاء حد الانسان.

و هو فى الاصطلاح تقدم العلة الناقصة على معلولها. و قد يطلق ويراد بها التقدم بالذات فيكون اعم من التقدم بالعلة الناقصة و التامة على معلوليها. و قد يطلق ايضا على التقدم بالماهية الذى هو قسم من اقسام التقدم. فان شئت فقل ان المراد من التقدم بالطبع هنا هو التقدم بالذات الشامل للاقسام الثلاثة فيشمل البرهان لنفى جميع الافراد عقلية او خارجية، فلا يكون الدليل اخص من المدعى.

# [طريقة اخرى]

[۵۵] قوله «بعض اجزائه الى بعض علاقة $\dots$ 

يعنى انه يعتبر في تحقق طبيعة حقيقة ان يكون بين اجزائها ارتباط و علاقة لزومية من الطرفين بان يكون تلك العلاقة علاقة العلية و المعلولية فيكون احد الجزئين علة والاخر معلولاً كان يكون احدهما جنساً والاخر فصلاً او احدهما مادة والاخر صورة فان بينها علاقة علية ايجابية و ارتباط من الطرفين فان الجنس في ابهامه مفتقر الى الفصل المحصل، والفصل في خصوصيته مفتقر الى الجنس و كذلك المادة والصورة فان المادة من حيث طبيعتها محتاجة الى الصورة، والصورة من حيث طبيعتها محتاجة الى الصورة، والصورة من حيث شخصيتها محتاجة الى المادة ولو لا كذلك لم يكن مركباً حقيقياً.

<sup>.8/41.1</sup> 

<sup>.14/41.4</sup> 

## [۵۶]قوله «اللهم الا في الاصناف والاشخاص . . . » `

المركب اما اتحادى او اقترانى، الاول كالجنس والفصل، والثانى كترتيب العوارض مع معروضاتها ككمية زيد معه و متاه معه و غير ذلك من العوارض المشخصه للشخص من طوله و قصره و لونه، و من هذا القبيل تركب الطبيعة النوعية مع عوارضها الصنفية كالرومية فان طبيعة الانسان مركبة مع وصف الرومية في الرومي و الزنجية في الزنجي، ولا يخفى ان اطلاق الاقتراني على المذكورات فيه مالا يخفى، بلى الاولى ان تركها ايضاً للاقتراني و انما الاقتراني من قبيل الحجر الموضوع في جنب الانسان.

# $^{\text{Y}}$ قوله « $^{\text{Y}}$ ها لزومية بين الواجبين $^{\text{Y}}$

التلازم بين الشيئين يتصور على وجوه ثلثة: احدها كون احدهما علة والاخر معلولاً. والثانى كونهما معلولين لعلة ثالثة بحث ان يوقع تلك العلة ار تباطاً بين ذلك المعلولين. والثالث كونهما معلولين لعلة ثالثة من دون ايقاع ار تباط بين المعلولين. ولا يخفى ان القسم الثالث ليس مما كان بين ذينك الشيئين علاقة لزومية. نعم لما كانا معلولين لعلة واحدة فقد يستدل بوجود احدهما مع العلة على وجود الاخر معها، هذا غير التلازم المطلوب بينهما هنا و انما هما اثر ان لمؤثر واحد، و هذا لا دخل لما نحن فيه فالقسم الثالث خارج عما نحن فيه فانحصر اقسام التلازم بين القسمين الاولين.

ثم المرادمن ايقاع الارتباط هو كون صدور واحد منه ما من العلة متوقفا على صدور الاخر عنها، يعنى ان صدور هذا عن العلة متوقف على صدور ذاك عنها، و بالعكس لكن لاعلى وجه دائر ففى بدايات الوجود اى فى قوس النزول انما هو من القسم الاول كالعقول والنفوس الى ان تصل الى نهايات الوجود اى الماهيات فهى من القسم الثانى الاترى ان الهيولى من حيث طبيعتها محتاجة الى سنخ الصورة الى طبيعتها اى صورة ما والصورة من حيث تشخصها محتاجة الى طبيعة الهيولى فالهيولى فى خصوص استعدادها فى الموجودات الخارجية دائماً لها توجه نحو الصورة يستكمل بها فدائماً متحركة الى الصورة للاستكمال والصورة فاعل لها

<sup>1.14/41.</sup> 

<sup>.</sup> ۲۱/۴۱ . ۲

فاعلاً ما به اى حافظة لها ولامر المتجدد من حيث متجدد لا يكون معلولاً للثابت بل لابدو ان يكون للعلة الثابتة معلول ثابت و للمعلول الثابت علة ثابتة، فلا بدفى الحركة من امر ثابت فى جميع ترقيات وجود المتحرك فيكون ذلك الامر الثابت موجوداً بالذات و متعلقاً للجعل و يكون تلك الحركات موجودة بالعرض فالنطفة مادة للنبات و هو للحيوان و هو للانسان.

ثم انهم قالوا ان كل فعلية آب عن قبول فعلية اخرى فما معنى قولهم «ان النطفة مادة للنبات...»، فنقول تفصيله ان الهيولى التي هي القابل تتحرك الى الصورة، فافرض تلك الصورة صورة منوية فاذا تحقق في القابل هذه الفعلية اى صورة المنوية ينعكس الامر فيتوجه تلك الصورة الى ذلك القابل و تحفظه و هذا معنى كون الصورة فاعلاً ما به بالنسبة الى الهيولى ثم تلك الصورة المشوبة بالقابل تتحرك الى فعلية اخرى و هي الصورة النباتية فتأخذها فتحفظ الصورة النباتية ايضاً للهيولى التي كانت مادة قابلة لصورة النطفة و هكذا. فالمتحرك الى الصورة دائماً هي الهيولى القابلة للصور الا انها مادة تلاحظ في حال خالية عن الصورة و اخرى واجدة لصورة حافظة و مع فعلية اخرى فالامر الثابت امر واحد في جميع تلك الحالات و هو موجود بالذات و متعلق بجعل الجاعل والفاعل المفيض و تلك الحالات ليست متعلقة بجعل الجاعل بل هي موجودة بالعرض فتدبّر. فالا عالى مجعولات بالذات اذ لا يعرض فيها استعداد من المعدات الخارجة حتى تكون مجعولة بالعرض دائما صارت مجعولة بجعل واحد بسيط من المعدات الخارجة حتى تكون مجعولة بالعرض دائما صارت مجعولة بجعل واحد بسيط نظراً الى قوله انما امرنا كلمح بالبصر فوهذه هي العلاقة اللزومية بين الشيئين.

[۵۸]قوله «فاذا قاس الجزء والكل اليه» ٢

طباع الجزء يقتضى التقدم وطباع الكل يقتفى التأخر والواجب يقتضى التقدم والممكن يقتضى التأخر.

[۵۹]قوله «واي تخالف. . . »

المرادمن الواجب الواجب بالذات لا الواجب بالغير وهو ظاهر كما ان المرادمن الممكن كذلك اذ لا يكون الممكن ممكناً بالغير فاحدهما غنى بالذات بل هي غناء والآخر

١. «وما امرنا الاواحدة كلمح بالبصر» القمر /٥٠.

<sup>. 0/</sup>fr . Y

<sup>14/47 4</sup> 

فقير بل فقر والامكان ان كان امكانا ماهوياً فهو خالية عن الوجود والعدم و ان كان وجوديا فجهة ذاته جهة الارتباط الى الغير والواجب جهة ذاته جهة كونه مرتبطا اليه ففي احدهما جهة وجدان و في الاخر جهة فقدان و كل منها في طرف ضدالآخر فكيف يلتئم و يتألف منهما حقيقة محضة و فعلية صرفه والوجو دالذي ليس من سنخ الماهيات.

# [برهان آخر]

[ ۶۰] قوله «ان احتياج الجنس الى الفصل كما هو مقرر عندهم ليس فى تقومه من حيث هوهو، بل في ان يوجد . . . » \

و تفصيله ان الحيوان الذي هو جنس له تقرر ما هوى وليس في ما هيته محتاجاً الى الفصل كما يلاحظ في الجنين حيث انه ليس فيه فصل الناطق مع ان له تقرراً لاحقة الا انه الحيوان الجنسى هو الحيوان اللابشرط، و اللابشرط ليس آبياً عن الف شرط و الالم يكن جنساً فالجنس له ابهام وجودى لا ما هوى فالجنس امر مبهم غير منطبق بنوع من الا نواع و طبيعة من الطباع المحصلة و الما هيات النفس الامرية و الموجودات الخارجية بل هو شئ و احد غير متكثر و من حيث ذاته لا جزئى و لا كلى و لا عام و لا خاص بل له و حدة ذاتية و تكثير عارضى باعتبارضم الفصول اليه. و بعبارة اخرى و حدة ذاتية و كثرة فصولية فبانضمام كل فصل به يتحصل نوع من الا نواع.

بيان ذلك و توضيحه ان الفصل المقوم هو الذى له مدخلية فى تحقق الماهية النوعيه كالناطق فى الانسان لا فى وجودها، و اما الفصل المقسم الذى يقال له الفصل المحصل هو الذى له مدخلية له فى تحقق الماهية النوعية بل فى وجودها، فالحيوان مثلاً له تحقق ماهوى الا انه لابد فى وجوده و تحققه و انطباقها على طبيعة من الطبايع الموجودة من انضمام فصل الناطق مثلاً اليه و لما كان الجنس بما هو جنس امراً مبهماً و الامر المبهم من حيث هو مبهم لا يقبل الوجود ولا يقتضيه و كان الفصل امراً متحصلاً قابلاً للوجود فالوجود الواحد من المبدء الفياض يتعلق بالفصل و يمر منه او لا و بالذات ثم يميز بالجنس ثانياً و بالعرض في تحقق الطبيعة النوعية . فظهر مما ذكر نا ان الجنس معناه معين لكن باعتبار وجوده الخارجى في تحقق الطبيعة النوعية . فظهر مما ذكر نا ان الجنس معناه معين لكن باعتبار وجوده الخارجى

يحتاج الى الفصول المحصلة و المقسمة و المنوعة و لمّا كان العقل اذا لاحظ وجود الحيوان مع الناطق يرى ان الآثار المتر تبه على الناطق اتم من التي يتر تب على الحيوان يجزم ان الناطق له اصالة في تعلق الوجود و مرور الجعل به بل اذا لاحظه العقل مع الفياض يرى ان الآثار المتر تبه على الضحك اضعف من الناطق فيجزم ان ذلك ذاتي و هذا عرضي.

ثم لايردعلى قولناان الجنس له وحدة و كثرة انه يلزم اجتماع الضدين اذوحدته ليست من جهة كثر ته بل وحدته باعتبار نفس ذاته و كثر ته باعتبار انضمام الفصول اليه فهو مادة قابلة محضة لانضمام جمع الفصول اليه في تحصل النوع و كذا الكلام في النوع بالنسبة الى الاشخاص. و بالجمله فالجنس امر مبهم غير معين له وحده ذاتية و كثرة غير ممتنعة للصدق على كثيرين و تعينه انما هو باعتبار الفصول كما ان كثر ته ايضاً كذلك، و كذلك الكلام في الهيولى بلا تفاوت فانها ايضاً امر وجداني لها وحده ذاتيه و ابهام نفسية تتكثر بتكثر الصور و تتعين بتعيناتها، و كثر تهاليست من جهة وحدتها حتى يلزم التناقض بل كل منهما من وادغير اخرى فهى قابلة محضة و انما يتحقق الفعلية فيها من طرف الصور و لا يبعد كونها امراً واحداً فان العشرة شئ واحدمع عمومها و كثر تها في حدذاتها كما يقال عشرة واحدة مع انها نفس الوحدات و عين الكثر ات، وجودها و جودها و كذلك الكلام في مادية العناصر بالنسبة الى المو اليد.

و ممّاذكر نامن ان الفصل قابل للجعل والوجود لكونه امراً متحصلاً ظهر معنى قولهم الفصل كالعلة المفيدة للجنس خلافاً لمن لم يكن له عوز فى المطلب كمانسب الى سيد المدققين حيث يقول ان الفصل علة بالنسبة الى بعض صفات الجنس كابهامه فهو علة لمزيل ابهامه، ولا يخفى انه على هذا يكون علة مفيدة حقيقيّة لاكالعلة المفيدة.

# [برهان آخر]

[٤١] قوله «فيكون الواجب ذاماهية . . . »`

اذ لو كان جنسه مفهوماً غير الوجود المتأكد فكل جنس له فصل فيتحقق بالماهية النوعية وقد تقدم ان ليس له ماهية بل ماهيته انيته .

<sup>.</sup> ۲۲/۴۲.1

# [۶۲] قوله «فلا يحتاج في ان يو جد الى الفصل . . . » `

انما يحتاج اليه لابهام الجنس فاذاكان جنسه عين الوجود فايّ حاجة الى الفصل حتى يكون علة لوجود الجنس.

## [اجمال فيه تلويح عرشي]

[87] قوله «فلايخلو اما ان يكون جميعها او بعض منهامحض حقيقة الوجود  $^ ext{`}$ 

بيان ذلك ان الحمل اما اولى ان كان حمل تمام الاجزاء على الحقيقة النوعية كقولك الانسان حيوان ناطق، و اما شايع صناعى و هوما اذا حمل كل من اجزاء الماهية كقولك الانسان حيوان اوالانسان ناطق و مناط الحمل الصناعى الاتحاد في الوجود بعد كون الموضوع والمحمول متغايرين بالمفهوم فلابدان يكون امر ثالث يكون مناط لاتحاد ذينك الامرين المتغايرين و ذلك الامر الثالث هو الوجود. ثم ان الامر الثالث الذي هومناط الاتحاد لابدو ان يكون مغايراً لعنوان الموضوع و لعنوان المحمول فلوكان جميع اجزاء الواجب الوجود حقيقة الوجود لايصح الحمل، لا اولياً لان هنا حقايق وجود اذ المحمول حقيقة وجود و الموضوع حقيقة وجود اخرى، و حقائق الوجود لامحالة متباينة فكيف يتحدان، ولاصناعياً اذليس بين الاجزاء تغاير بالمفهوم بل تغاير بالوجود، و لوكان بعضها حقيقة الوجود فهنا و ان امكن الحمل الشايع لكون احد جزئيه مغايراً للكل في المفهوم الاانه لايصح لوجهين فالاول ان مناط الا تحاد لابد و ان يكون امراً ثالثاً غير داخل في عنوان الموضوع و هناليس كذلك اذ الامر الثالث هو الوجود و المفروض ان الموضوع ايضاً انما هو الوجود، و لوكان بعضا الثاني و هوقوله اولايكون شئ منها فوق الوجود مع انه لا يتصور هناك اتحاد لكونها متباينين بالمفهوم. 1893 قوله هو خرق الفرض .» 4

اذ المفروض ان للواجب اجزاء عقلية و معلوم من حال الاجزاء العقلية صحة

<sup>.</sup> ۲۴/۴۲.1

<sup>. 4/44.4</sup> 

<sup>4/44.4</sup> 

حمل بعض على بعض و على الكل بالحمل الصناعي و كل على الكل بالحمل الاولى.

## [تكميل]

# [80] قوله «اسسوا اثبات المادة في الاجسام الديمقر اطيسية» \

هو قائل بان الجسم مركب من الاجسام الصغار الصلبة لا من الاجزاء التي لايتجزى ولا من الصورة والهيولي فالقوم اثبتوا الهيولي فيها ايضاً لقابلية الفصل لابفعليته اي لوفرض القسمة الفرضية على تلك الاجسام تحدث في المقسوم اثنينية اذالقسمة على اقسام خارجية حقيقة و هو واضحة، و وهمية كما في الجسم الإبلق، و خارجية معنويّة كما في المقام، و كيف كان فلابدّ في الجزء المقداري ان يكون كل جزء له شركة للجزء الآخر في الطبيعة النوعية الجسمية اذكلاهما معاعين ذلك الكل، پس در حقیقة نوعیة جسمیة جزء نیز با كل شركت دارد، جزء خط خط است، جزء سطح سطح است، كما اين كه جزئين شركت دارند در حقيقة نوعية. و اين برهان بعد از این است که جسم مطلق نوع باشد نه جنس و الا لازم نمی آید و تمام نمي شود پس گوئيم هر گاه از براي واجب الوجود جزء مقداري باشد يا ممكن است لازم مي آيد كه جزء مخالف داشته باشد با كل، نظر به آنكه كل واجب است و جزء ممكن، و يا واجب است لازم مي آيد كه واجب بالذات موجود بالقوّه باشد زيرا كه جسم متصل واحد است و اجزاء بالفعل ندارد و اجزاء بالقوه دارد زيرا كه جزء مقداری عبارت از همین است، پس لازمهٔ این کلام این است که آن جزء در او بالقوه باشد نه بالفعل و چون فرض شده كه واجبالوجود اجزاء مقداريه دارد و اجزاء مقداريه همان اجزاء بالقوه است و اجزاء بالقوه مستلزم اين است كه خود موجود بالفعل نباشد بلكه موجود بالقوه باشد نظر به اينكه اجزائش بالقوه است.

<sup>.8/44.1</sup> 

في الاصل: «وهمية»، صحّعنا، وفاقاً لبدايع الحكم ص ٢٣٤.

[الفصل السابع: واجب الوجود لافصل لحقيقته البسيطة على انه مقسم] [ 89] قوله «لافصل لحقيقته البسيط . . . » \

بان يكون حقيقته طبيعة جنسية على ان يكون الفصل مقسما اي محيطاً للوجود.

[۶۷] قوله «بيانه. . . »۲

لابد فی توضیح هذا المطلب من تقدیم مقدمة: و هی ان التقرر قسمان تقرر ماهوی و تقرر وجودی چنانچه ثانی نفس الامریة دارد كذلك الاول لكن در مر تبه متأخره از تقرر وجودی زیرا كه در وقتی كه نظر را در عقل به همان اجزاء ماهیة انداخت و قطع نظر از وجود او در ذهن كردی اگر صاحب وجود باشد در واقع لامحالة وجود امر عرضی است نسبت به ماهیت در آن ظرف عقلیه و ماهیت من حیث هی لیست الاهی است و حكم می شود به عدم تر تب آثار او بر او اگر چه به تبع وجود موجود بشود این عبارت از تقرر ماهوی است، و تقرر وجودی ماهیت عبارت از آن تقرر است كه آثار مطلوبهٔ آن وجود بر آن وجود متر تب شود، این در ظرف ذهن و هرگاه ظرف ذهن تبدیل به ظرف خارج بكنی باز حالت تقرر ماهوی و وجودی همین است كه ذكر شد، و لكن بنابر اصالت وجود ماهیت در مر تبهٔ متأخره از تقرر وجودی متقرر شود، و دلالت می كند بر این مطلب قول ایشان كه كل ممكن زوج تركیبی من الماهیة والوجود.

ثم اینکه در حمل مفهوم موجود بر ماهیت واسطه در ثبوت و بر خود وجود واسطه در عروض است، و آنکه آخوند فرمود: که ماهیات از حدود وجودات منتز عند ته مراد از آن کلام این است که از اعدام و مقولات ایشان متنزع می شوند بلکه مراد این است که از جهت فعلیة و فقد هر دو منتزع می شوند یعنی نظر به اینکه در حد تام هر ماهیتی قید «فقط» معتبر است پس امور ثبو تیة از فعلیات آن وجود منتزع می شوند و قید «فقط» از جهت فقط مفهوم دیگر نه از عدم محض و الالازم می آید انقلاب وجود به عدم کما مر و معلوم است که امر ثبوتی از امر عدمی منتزع نمی شود.

<sup>. 17/47.1</sup> 

<sup>.14/44.4</sup> 

٣. صدر المتألهين، الاسفار، السفر الاوّل، المرحلة الاولى.

اذا تحقق ذلك فنقول اینكه فصل كالعلة المفیدة للجنس است عبارت از فاعل ما به جنس است نه فاعل ما منه و فاعل ما به عبارت از آن است كه واسطه در فیض وجود باشد كه اولاً فیض وجود با مرور بكنه ازمبدء فیاض به او اولاً و بالذات ثم ثانیاً و بالعرض به او، پس معلوم شد كه فصل مقسم دائماً معطی وجود است مرجنس را، نظیر آنچه در صقع ربوبیت واقعند یعنی در مراتب فعل واجب الوجود و دلالت می كند براو قوله(ع): «خلق الله الاشیاء بالمشیة والمشیة بنفسها» حیث اتی(ع) بالباء و المراد بالمشیة كما قالوا هوا لمعلول الاول و هوالواسطه فی خلق الاشیاء بخلاف نفس المعلول الاول فخلقه بنفسه لا بواسطة وفی هذا الحدیث ایضاً دلالة جیدة علی مراتب الاشیاء فی الوجود.

[۶۸] قوله «و هو محال بل يلزم خلاف الفرض»  $^{\mathsf{Y}}$ 

اى ما فرض فصلاً مقسما لم يكن فصلاً مقسماً.

[۶۹] قوله «مالاعلة له معلولاً» $^{"}$ 

لما مرّ من ان الفصل المقسّم كالعلّة المفيدة للجنس والمفصل المقسم ليس جزء من الماهية بل هو خارج عنها معط للوجود ففي الفصل السابق كانّ في بيان نفى الفصل المقوّم وهنا في بيان نفى الفصل المقسّم.

## [الفصل الثامن: في نفي الكثرة العددية عنه تعالى]

# [ ٧٠] قوله «لاينقسم [حقيقتة البسيطة] بالعدد . . . » \*

بان يكون طبيعة كليّة له افراد متكثر بل كلما فرضت له ثانياً فهو بعينه الاوّل كالكلّى اذا القيت منه التشخّصات الجزئية و كذا من عمر و يكون النفس متحدّاً غير متكرّر.

١. الصدوق، التوحيد، الباب ١١، الحديث ١٩، ص ١٤٨، راجع الباب ٥٥ ص ٣٣٩ و الكافى ج ١ ص ١٤٩ ايضاً.

٢. ٩/٤٤. عبارة «بل يلزم خلاف الفرض» غير موجودة في الطبعة الحروفية.

<sup>. 4/44.4</sup> 

<sup>.1 - 144 . 4</sup> 

## [۷۱] قوله «فلا يو جد منه واحد...» `

اذ المفروض حقيقته تعالى يتكثر بذاته واحد يتكثر لان ذلك الواحد ايضاً على طباع ذلك المتكثر بنفس ذاته بل هو عينه لانه فرده فيتكثر ذلك الواحد ايضاً و هكذا فلا يوجد واحد اصلاً.

## [٧٢] قوله «على طباع...» ٢

الطبيعة في الطبيعيات يقال لمبدء الحركة والسكون، و في الامور العامّة مرادف للماهيّة و هنا اريدمنه كلّما كان مقتضى الشيء.

## [۷۳] قوله «انتفى الكثير ...»

كل كثرة لها مبدء و لابدان يكون ذلك المبدء جزئياً بالنسبة الى ذلك الكثير من حيث انه مبدؤه و ان كان من جهة اخرى متكثراً فلاضير في كون هذا الشخص مبدء لعشرة اشخاص اشتماله على اجزاء عديدة كاللحم و الشحم و العظم الى غير ذلك.

## [٧٤] قوله «ففيه قوّة القبول ...» أ

القوّه في الاعالى عبارة عن الاتصاف و في الاداني عن الاستعداد.

## $^{\circ}$ قوله «هو المادّة …» $^{\circ}$

نظر به اینکه از اجزاء ارضیه است قابل تقطیع و تجزیه است این است که منشأ تکثر عددی است بخلاف هیولی افلاك قابل تجزیه نیست و لذا نوعش منحصر در فرد شد، پس شمس واحد است و عطار دغیر از یکی موجود نشد و کذا زحل و مریخ و مشتری و قمر موجود نشدند غیر از یك فرد از هر یكی.

## [۷۶]قو له «بو جه ...» ً

لعله اشارة الى اشكال و هو انّ النفس مادام في البدن فتكثّرها انما هو بتكثر البدن و

<sup>.11/44.1</sup> 

<sup>.11/44.7</sup> 

<sup>.17/44.4</sup> 

<sup>.17/44.4</sup> 

<sup>.8140.0</sup> 

<sup>.</sup>V/40.8

بحد مفارقتها و وقوعها في عالم البرزخ فلا معنى لتكثرها لانها ايضاً من عالم العقول مع ان النفس متكثرة في ذلك العالم ايضا: وقد يجاب ان لناجهات فاعلية الاترى ان الكثر ات التي في العقول و النفوس انما هي بواسطة الجهات الفاعلية و الواجب الوجود ليس له تكثر جهات بل انما هي في المعلول الاول و هكذا الثاني و الثالث و لذا قال بوجه.

[۷۷]قوله «والوجود المفارقي ...» \

يأبي عن الكثرة لانّه برىء من الاستعدادات و الموادّو لذاصار نوعها منحصر أفي فرد.

[الفصل التاسع: واجب الوجود لا يجوز ان يكون حقيقة نوعية...] [ الفصل التاسع: واجب الوجود لا يجوز ان يكون حقيقة نوعية...) [ ٨٧]

هذه المسئلة غير مستغنية عن المسئلة السابقة وهى نفى التكثر ولاهى عن هذه. امّا الثانية فلانه لمّا اثبتنا عدم تكثره تعالى فلقائل ان يقول ان تلك الحقيقة الواحدة البسيطة الغير المتكثرة متشخّصة بالتشخّصات الزائدة على ذاته فيلزم التركّب فى ذاته في تطرّق الى ذاته الكثرة ايضاً. ولا الاولى اذ ابطال التكثر بحسب التشخّصات لا يوجوب ابطال التكثر بحسب الحقيقة.

# [۷۹] قوله «في تقديم معنى الذات» $^{\mathsf{T}}$

جوهر جنسی دو قسم است، یك قسم از او مجرد از ماده است و فصل آنها مقدم بر جنس آنهاست و آنها عبار تند از انسان كبیر و در قوس صعود واقعند. و قسم دیگر متعلقند به ماده ، پس جوهر جنسی در ماده امر مبهمی است تا آنكه مقید بشود به جسم ممتد، تا طبیعة نوعیه متحصل شود و هرچه تا در نشأهٔ جسم ممتد است یك نوع است و بعد باز چون كه همان جسم ممتدرامی توان لابشرط فرض نمود اباء از لحوق شرط دیگر ندار دو لابشر طیّة نیز مناط جنسیّة است پس فصل تام به او منقسم می شود، می شود جسم نامی و این نشأه نباتیه نیز نشأه اخری است و هرچه در این نشأه است نوع واحد است و چون معلوم

<sup>.</sup> ٧/٤۵.١

<sup>.11/40.4</sup> 

<sup>.14/40.4</sup> 

نامي رانيز مي توان لا بشرط ملاحظه نمو ديس جنس مي شو دقابل از براي فصل تا آن فصل اور امنطیق بر حهت نوعیه دیگری، هکذا فصل حساس به او ضمّ می کنی می شود حیوان این هم نشأه دیگری است وجود هر چه در این نشأه سلوك و سیری دارد همه نشأه حیوان است و آن هم طبیعة نوعیه محصّله است و فرقی نیست در این که جمیع قوی حساسه را داشته باشندیا بعضی را، حتی هر گاه قوه لمسیّة فقط را هم داشته باشد و بس که انزل قوای حساسه است مثل خرء اطين در ميان نجاسات او نيز حيوان است زيرا كه قوّه لمس نيز اخس است تا برسد به قوّه خيال كه او مجمع البحرين است متصل است بقوّة عاقله همه مر اتب حس اندهمــه آنچـه در این نشأه است حــیـوان است و چـون می توان حـیــوان را هم لابشرط ملاحظه نمود باز مبهم مي شود پس فصل ناطق به او منضم مي شود انسان مي شودو هرچه در این نشأه سیر می کندهمه انسان است زیرا که ناطق عبارت از قوّه عاقله است هرچه بالابرودتابر سدبفر دخفي واخفي همه اينها خارج ازنشأه انسانيه نمي شوندهمه درقوه عاقله شریکند، غایة ما فی الباب بعضی از آنها در قوّهٔ مدر که آنها ضعفی است و در دیگری قوتي است. و از اينجا ظاهر شد كه فصل در انسان صغير مؤخّر است از جنس آنها بخلاف انسان کبیر که آنجا امر بعکس است زیر اکه انسان صغیر در بدو قوس صعود است از قبل مادّه برمی خیز دو آنها در انتهاء قوس صعودند که بدو قوس نزول باشد شوبی با مادّه ندار د تا احتياجي به مادّة و استعداد داشته باشند. و معلوم شد كه همه اينها كه مذكور شد تقرّر ماهوی است دخلی به تقرّر وجود ندار دپس در بودن این طبایع نوعیه که مذکور شدند محصّل بالفعل و متّصف بالوجبو د حيث زائده ديگري مي خواهد و او عبارت از تشخّص است و معلوم شد که تشخّص از جمله عر ضیات است داخل در ذاتیات نیست و قوام ماهیت نوعّيه نيست، وجو د مفهوم متشخّص را ماهية نوعيه عرضي است نه ذاتي.

[ ۸۰] قوله «اى يكون حقيقته عبارة عن تشخّصه ...» ٢

لمّا ثبت من انّ مفهوم التشخّص امر عرضي لكل ما بالعرض يلزم و لابدّ ان ينتهي

١. خرء: عذره (المنجد).

<sup>. 44/40.4</sup> 

الى مابالذات فلولم يكن لتشخّص الواجب امرزائد وحيثية زائده عين ذاته بل يحتاج، يلزم الدور او التسلسل.

# [ ٨١] قوله «بل الوجود والتشخص امر واحد ...» `

قدمر "ان التشخّص ليس داخلاً في ماهيّة النوع بل خارج عنها فيحتاج الماهية في كونها مصداقاً للتشخّص محمولاً لمفهوم التشخّص الى حيثية تقييديّة زائدة، والحيثيات التقييدية ايضاً كمامر مراراً راجعة الى الحيثيات التعليلية، والاقتضاء ايضاً ليس في نفس الماهية اذالماهية من حيث هي اليست الاهي فتلك الحيثية اما وجود او عدم او ماهية اخرى، امّا الماهية فحالها حال الماهية السابقة ليست الاهي، والعدم ايضاً امر باطل الذات لا يكون مبدء للحيثية التعليلية فانحصر الامر في الوجود، فالتشخّص والوجود امر واحد، بل الوحدة ايضاً، والمغايرة انّماهي في مفاهيمها لافي ذاتها فهذا الامر الواحد من حيث انه طار دلل عدم معروض للوجود من حيث انه طار دللا بهام معروض للوحدة.

#### [۸۲] قوله «ای شخص . . . » ... ۲

لمّا كان المقسم في الكلي و الجزئي هو المفهوم كماهو واضح حيث انّ معروض الكلّية والجزئية لايكون الاّ مفهومها نظراً الى عدم امكان حمل الجزئي و الكلّي على غير المفهوم، فالجزئي هو المفهوم الّذي يمنع من فرض صدقه على كثيرين و اطلاق الجزئية على زيد الخارجي ليس بحقيقة بل هو من باب المجازات العرفية نظراً الى قضيه محاكاتية بين الجزئي الذهني و الخارجي حيث انّ المفهوم الذهني حاك عن الموجود الخارجي فهو جزئي بالعرض والجزئي بالذات هو المفهوم الذهني و ما به المنع هو الوجود الخيالي و الوجود العقلي هو مناط الكلّية پس و اجب الوجود اگر چه جزئي نيست بمعني آنكه مشخص باشد از طبيعت كلّية لكن مشخص خارجي است.

# [۸۳] قوله «و انّه عقلی ای مجرّد ...» $^{\mathsf{T}}$

يعني ان المراد بالعقلي هوانه لا يحصل في القوّة العاقلة والآلكان مدركاً و قدمرّ انّه

<sup>. 27/40.1</sup> 

<sup>. 4748.4</sup> 

<sup>.0/48.4</sup> 

لايكون مدركاً.

[۸۴] قوله «و اذ لاحد له و لاعلة فلابرهان عليه. . . » \

الحدّ من التصوّرات و البرهان من التصديقات. ثم قالوا ان الحدّ والبرهان يتشاركان في الحدود اذ لكل منها حدود ثلثة اما الحدّ فله جنس و فصل و تحصل الجنس بالفصل، و اما البرهان فله حدّ اكبر و حدّ اصغر و حدّ اوسط، و هذه المسئلة من المسائل المشكلة فلينتظر لعله توفق لتعلمها. فاذا قال لاحدّ له نفي الاجزاء الذهنية فيلزم من نفي الاجزاء العقلية الاجزاء الخارجية ايضاً من الصورة والهيولي، والمراد من العلّة هي العلة الخارجية.

[۸۵] قوله «اما ان يكون اولياً او يكون مأيوساً . . . » ٢

على سبيل منع الخلو للممكنات فقط و هو واضح و اما علم الواجب بذاته تعالى فان علمه تعالى على نفسه ضرورى لا احتياج الى كسب من البر اهين بل يدرك ذاته بعلم اشراقى لاار تسامى و لاعلم الممكنات بذاته تعالى فمأيوس عن معرفته باى علم، پس علم واجب بنفس خود نمى شود هم اولى باشد و هم مأيوس عن المعرفة، و كذا علم الممكن بذاته تعالى و اما مى شود له اولى باشد از براى واجب و مأيوس باشد از براى ممكن، اين جمع به اين معنى شايد كمالا يخفى.

قوله «فان العلم اليقيني بذي السبب . . . .  $^{"}$ 

قدمر بيان ذلك من ان العلم بالعلة المعينة و السبب المعين يقتضى العلم بالمعلول والمسبّب المعينين و اما العلم بالمعلول فهو يقتضى العلم بعلّة ما و سبب ما و لماكان جميع الموجودات معلولاً له تعالى فالعلم به علم بها، والا فان العلم بحقائق الاشياء لايمكن الممكن اذ الانسان مثلاً كيف يحصل له العلم بذوات الحيوان والانسان والبقر و غير ذلك من الحقائق على ماهى عليه فى الواقع و ما اعتبر فى جهته بحيث ينكشف له حقيقة بجميع ما يعتبر فى حقيقته فلايمكن حتى لوكان معلولاً لشئ آخر و حصل العلم بعلة ذلك الشئ اذ علته ايضاً لها علّة و لعلّته علة و هكذا الى ان بلغت سلسلة العلل الى علّة العلل والمفروض و

<sup>.9/49.1</sup> 

V/48.Y

<sup>1.148.4</sup> 

ان كان محالاً الآ أنه لوفرض العلم بالواجب الذى هو علّة العلل يحصل العلم بحقائق الاشياء كما هى اذالعلم بالعلّة التامّة يقتضى العلم بالمعلول فيكون العلم به تعالى علماً بالاشياء كماهى و يكون اكبر شهادة على كل شئ، فهو شهادة على كل شئ و ليس شئ شاهداً عليه الآ ان كل الكلام أنّما هو فى الصغرى كمامر "نه لايمكن للممكن.

ثمّ انّ هنا كلاماً وهو انّ بعضاً منهم اعترض عليهم بانّ البرهان المفيد لليقين منحصر في اللمّى و هو الاستدلال عن العلّة بالمعلول، و امّا الانّ فانتم تقولون انّه ليس ببرهان بل هو دليل غير مفيد للقطع، و غاية ما في الباب يكون امارة، والامارة شأنها افادة الظن فالانّ يصير مفيداً للظنّ فيكون الممكنات كلّها اماراة على وجوده و الأفالبرهان اللمّى لايمكن للممكنات حتى يفيد القطع فيكف يحصل اليقين والمعرفة به تعالى.

اجاب بعضهم عن ذلك بأنّا لانستدلّ بالممكنات على الواجب حتى يكون أنّا بل نلاحظ الوجود من حيث هو وجود و نلاحظ حالته فنرى ان مفهوم الوجود طبيعة كلّية و نعلم علماً قطعياً أنّ لهذ الطبيعة فرد و هو الممكن كزيد مثلاً ثم نلاحظ حالته فنقول هل يمكن ان يكون لتلك الطبيعة فرد آخر واجب فترى عدم الامتناع والاباء فنخس علماً على فرد آخر و لانرى من حالة الوجود الاباء والامتناع عن فرد آخر و هوا لواجب، فالاستدلال أنّما هو من فرد الوجود الى فرد آخر و ليس الاستدلال هنا بالممكن على الواجب حتى يكون امارة مفيدة للظنّ بل نظر نا الى مفهوم الوجود و حالته فرأينا أنّ له حالة ليس آبياً عن أن يكون له فرد ممكن و هو المقطوع لنا و فرد واجب.

و اجاب بعضهم عن ذلك ايضاً بأنّا نستدلّ بالممكن على الممكن بان نستدلّ بوجود العالم انّ له صانعاً، فمفهوم «له صانع» ممكن من الممكنات، فالاستدلال يكون على الممكن فيكون «له صانع» معلولاً للعالم، فالاستدلال لمّى لا انّى .

 $[\Lambda V]$  قوله «و هوالاستدلال من حال الوجود»  $[\Lambda V]$ 

اشارة الى الوجه الاوّل و قديجاب ايضاً بوجه آخر ببطلان الدور و التسلسل على الوجه المعروف. بيانه: ان ذات الممكن علّة لوصف الامكان لانّها الّتي تقتضيه و معلوم انّ

<sup>17/48.1</sup> 

الموصوف له علية بالنسبة الى الوصف والامكان علّة للافتقار، والافتقار معلول لانه طبيعة كلّية ولادلالة للعام على الخاص فلا يعين العلّة اهى الواجب اوالممكن، هذا فى الماهيات، و امّا فى الوجودات فهو ان علّة الارتباط هو علّة الافتقار الا انّها ايضاً طبيعة كلّية لادلالة للعام على الخاص و هو الواجب بل يدلّ على مرجّح ما و مرتبط ما اليه، فنقول ذاك المرجّح والمرتبط اليه امّا واجب فثبت المطلوب و اما ممكن فحالته ايضاً حالة الافتقار في حتاج الى مرجّح آخر، فيتسلسل ان لم يرجع السلسلة و الأفيدور و كلاهما قد بطلا فى موضعه في عبد ان يكون ذلك المرجّح واجباً فينتقل الذهن الى انّ ذلك المرجّح لابدّو ان يكون واجباً فينتقل الذهن الى انّ ذلك المرجّح لابدّو ان يكون واجباً في الله الله و لو قلنا بعدم بطلان التسلسل ايضاً نقول: ان المرجّح لابدّ و ان يكون خارجاً عن السلسلة والا فالتسلسل باق بحاله اذ افر اد السلسلة كلّها من الممكنات فيجب ان يكون ذلك المرجّح واجباً والا لم ينقطع السلسلة فهذا كما ترى و ان لم يكن برهاناً لمّيا الا آنه شبيه بالبرهان اللمّى للانتقال المذكور فكونه شبيهاً بالبرهان الذى اشار قدّس سرّه اليه هو ان الاستدلال و ان كان الى علّة ما الاّ ان الذهن ينتقل الى الواجب والا فالاستدلال من العلّة بالمعلول.

# [وهم و ازاحة]

[ ٨٨] قوله «بحسب التوقيف الشرعي . . . » `

بيان او اين است كه بعضى از اسماء هستند از براى ذات مقدّسه واجب تعالى مثل رحمن و رحيم كه عند الاطلاق همان ذات مقدّس را مى خواهند و بس، نه مفهوم كلّى آنها را و معلوم است كه اين قسم از اسماء محتاج است در اطلاقش برواجب به توقيف شرعى و الا اطلاقش بر واجب صحّتى نخواهد داشت.

و اما بعضی از الفاظ و اسماء هستند که الفاظ و اسمند از برای مفهوم کلی نه از برای دات مقدس و اجب از قبیل للعالم صانع، و مفهوم وجود و از قبیل جوهر نخستین که و اجب نیز مندرج در تحت آن مفهوم کلی بشود، پس از برای قاتلی است که بگوید که از تقریر ات و

<sup>.17/48.1</sup> 

اذ المراد من الموجود بماهو موجود هو الموجود بالذات نظراً الى ان ماهو موجود فى قولك بما هوموجود هو الموجود بالذات و الموجود بالذات هو الوجود فلا يتطرق اليه العدم و الايلزم انقلاب الحقيقة، والذى ليس بموجود بالذات هو الذى ليس بموجود ولامعدوم فى حدذاته و بانعدام علته ينعدم و بوجوده يوجد بخلاف الموجود بالذات فانه لا ينعدم والايلزم الانقلاب.

#### [٩٠] قوله «ولكانت افراد الجوهر كلها واجبة الوجود. . . » ٢

اذ على القول باصالة الوجود فمتعلّق الجعل انما هو الوجودات و الماهيات لا يتعلق بها الجعل الابالعرض، ولاريب ان الجوهر انما هو الماهيات، الاترى انهم يختلفون و يتكلمون تصوره في وجوده و يقولون هل العقل موجود ام لا، و هذا لا يكون الابعد تصور نفس ذات العقل و جهته، فيختلفون في وجوده، فلو كان الجوهر الجنسي عبارة عما هو الموجود بما هوموجود قد قلنا ان المراد منه هو الموجود بالذات فيلزم ان يكون افراد الجوهر واجبات الوجود لا يتطرق اليها العدم مع انها ماهيات، و ايضا يلزم انقلاب الماهيات بالوجودات، و هذا الا نقلاب غير الا نقلاب المذكور، و ايضا الموجود بما هو موجود هو الذي ليس فيه ثبوت اعدام و لا امكان طرفي الممكنات فلو كان الجوهر واجبات الوجود.

# [91] قوله «ولما امكن تعقل شئ من الانواع الجوهرية ... "

كالانسان مثلاً اذالمفروض ان الجوهر عبارة عن الشئ الموجود بالفعل لافي موضوع، و التعقل عبارة عن العلم، و العلم هو الصورة المكتسبة من الشئ الخارجي مجردة

<sup>.</sup> ۲/۴۷.1

<sup>. 4/47. 7</sup> 

<sup>.8/</sup>FV.T

عن المادة بناء على قول المشائين من ان الاشياء بحقائقها موجودة في العقل لابوجوداتها و الماهيات في كلا الوجودين محفوظة و معلوم ان العلم من الكيفيات التي دائماً في الموضوع و هو الذهن فلوكان الجوهر عبارة عن الشئ الموجود بالفعل لا في موضوع لم يكن تعقل الانسان الذي هوجوهر.

## $^{ackslash}$ قوله فصورة الجوهر جوهر $^{ackslash}$

متفرّع على كون العلم هو المكتسب من صورة شئ و كلمة «من» في قوله «من صورة شئ» بيانية للمكتسب.

## [٩٣]قوله «لا كجزء منه. . . » ٢

لماكان الاعراض وجودها لهاعين وجودها لموضوعها لابعنوان انها اجزاء لموضوعاتها، فالاعراض وجوداتها عين ارتباطها بموضوعاتها و اما الجنس والفصل فهما ايضا و ان كانا في الماهية لكنهما جزءان منها، فاراد بهذا القيد اخراج اجزاء الماهية من الجنس والفصل اذهما ذاتيان للماهية.

# [94] قوله «ذو الماهية المتقررة . . . [94]

غرضه من هذا القيد ان المقسم لماكان موجوداً بالذات فكان العرضيات كالضحك مثلاً خارجة عن المقسم و كذاكل المفهومات العرضية الثابتة للموضوع كالفوق والتحت و ان كان لها ايضاً ماهيات لهاذاتي و عرضى، بل قالوا ان الموجود بالذات اى ماله ماهية متقررة ثابتة اما موجود لافى الموضوع فهو الجوهر و اما موجود فى الموضوع و هو العرض و على هذا فالعرضيات ليس بجوهر و لاعرض، و بقوله الماهية يخرج واجب الوجود اذ ليس له ماهية بل ماهيته انيّته كما مر مراراً.

#### [۹۵] قوله «كليات الجواهر جواهر» <sup>۴</sup>

كالانسان مثلاً حيث انه كلي في الذهن و جزئي في الخارج و في ذاته لاكلي و لاجزئي

<sup>.9/47.1</sup> 

<sup>.9/</sup>FV.Y

<sup>.11/47.4</sup> 

<sup>.19/47.4</sup> 

فهو تارة يلاحظ من حيث انه حصل في قوة عاقلة جزئية النفس جزئي كنفس زيد مثلاً فيكون جزئياً لحصوله في النفس الجزئي و لاحتفافه بالعوارض الشخصية، و اخرى يلاحظ من حيث ذاته مع قطع النظر عن حصوله في الذهن الجزئي بل من حيث هو الذي ليس الاهو و له وحدة ذاتية نوعية بحيث لو حصل في نفس زيد تارة و في نفس عمر و اخرى لايصير ذاته متعدداً بالتعدد العددية اذ ليس له وحدة عدديه بل كلما فرضت له ثان فهو بعينه الاول فلو القي ذلك التشخص الذي له في ذهن زيد و الذي في ذهن عمر و كان امراً واحداً.

اذا تحقق ذلك فنقول أنّه لما كان لقائل ان يقول تمثيل الجوهر الذى هو من المفاهيم الكلّية و الاجناس العالية الذى له حالتان فى الذهن و فى الخارج جزئى من حيث وجوده الخاص الذهنى الجزئى المحفوف بالذهن الجزئى، و كلّى اذا لوحظ فى حدّ ذاته، تمثيله بالمغناطيس الذى له حالة واحدة سواء كان فى الكفّ او فى خارجه و هو كونه موجوداً خارجياً مخالطة موجبة لتضييع الحيثيات والاعتبارات لاخذ الكلّى الذى هو الجوهر مقام الجزئى الذى هو المغناطيس و التمثيل انما يستقيم اذا لوحظ قسمه الجزئى لامطلقاً.

حاصله ان شأن الذاتيات ان منها لاتعلل بعلة فلايحتاج في حمل الذاتي على ذي الذاتي الى على الذاتي الى على ذي الذاتي الى علّة و سبب و واسطة و لاشك ان الانواع المندرجة تحت الجوهر حقائق امكانية يحتاج في حملها عليه الى علّة فلو كان معنى الجوهر الموجود بالفعل فلا محالة لا يحمل

يحتاج في حملها عليه الى علّة فلوكان معنى الجوهر الموجود بالفعل فلا محالة لا يحمل ذلك المعنى الى الموجود بالفعل على تلك الانواع الامكانية الا بسبب و علة اذ الوجود انما يحتاج في ثبوته الى علّة و جاعل بخلاف ما لوكان معنى الجوهر ما ذكر نا من المعنى الشأنى فانه يحمل على الانواع المندرجة تحته لذواتها لالعلّة.

## [۹۷] قوله «والآلصار ...» ٢

اذ الجوهر والعرض في هذا المعنى اى الموجود بالفعل مشتر كان و اتما هما مفتر قان في مفهومي لا في موضوع و في موضوع فالجوهر الموجود بالفعل لا في موضوع و العرض

<sup>.11/41.1</sup> 

<sup>.19/48.4</sup> 

هو الموجودبالفعل في موضوع كما هو المفروض.

[۹۸] قوله «بل هذا اولي» ۱

غرضه من الاضراب الاشارة الى ما قال اهل الميزان من ان الامور السلبية لايكون مبدء لجزء الماهية بخلاف الامور الوجودية.

# [ومن طريقة اخرى]

[99] قوله «الجنس انّما يحمل على ما تحته بالتواطؤ ...» `

اختلف المشاؤون للاشر اقيين بل والرواقيين و الخسر وانيين كما قيل في جواز التشكيك في الذاتيات و عدم جوازه و في ان الشدة والضعف بحسب مراتبها نوع واحد او انواع مختلفة كما لو كان السوادان احدهما شديداً و الآخر ضعيفاً، فالمشاؤون على العدم و غيرهم ممن ذكر ناعلى الجواز و الحاصل ان اهل الاشراق مع قولهم باصالة الماهية على جواز الشدة و الضعف و لو في الذاتيات، والمشاؤون على جواز التشكيك في العرضيات دون الذاتيات. و قيل ان الحق الجواز في الوجود دون الماهيات و لو كانت من الاعراض، اما الثاني فلان لكل شيء حداً محدوداً لو زيد عليه او نقص خرج ذلك الشيء عن كونه ذلك الشيء فلان لكل شيء حداً محدوداً لو زيد عليه او نقص خرج ذلك الشيء عن كونه ذلك الشيء فالسواد هو لون قابض للبصر فان اخذت ذلك الجنس او الفصل او بدلتهما لما كان ماهية الماهيات. و بعبارة اخرى ان مابه الشدة التي في القوى اما موجود في الضعيف ايضاً اولا، فان كان موجوداً فلم يكن الضعيف ضعيفاً فيلزم انقلاب الفرض، فان ما فرض الضعيف ليس بضعيف و ان لم يكن موجوداً مع ان الذاتيات التي في الشديد هو بعينه موجود في الضعيف ان الذاتي التي هي عبارة عن الفصل و الجنس و هما لون قابض للبصر كما هي موجودة في الشديد موجودة في الضعيف ايضاً فلم يكن ما به الشديد موجودة في الضعيف أي الشديد موجودة في الضعيف أي الذاتي التي في الشديد موجودة في الضعيف أي الشديد موجودة في الضعيف ايضاً فلم يكن ما به الشدة ذاتياً فالتشكيك في شيء هو غير الذاتي فيها.

<sup>.</sup> ۲ • / ۴ ٨ . ١

<sup>.</sup> YY/4A . Y

اما الاول فلما قد علم ان في الوجود ما به الاشتراك عين ما به الامتياز لا ماهية له و لا جنس و لا فصل و لا رسم له و لا حدّ له مع انّ اختلاف مراتب الوجودات... مما لا يتناهى، و ايدّ صاحب الاسفار فول الاشراقيين، و قال الاستاد سلمّه تعالى: «الحق مع المشائين من جهة و مع الاشراقيين من جهة اخرى، و قطع النظر عن الجهتين فالحقّ لا معهم و لا معهم.»

بيانه ان الذاتى عبارة عن الطبيعة الكلية المقولة على الافراد المتفقة في تلك الحقيقة التى موجودة فيها و مشتركة بينهما من غير ان يكون قابلاً للزيادة و النقيصة، فالانسانية التى في زيد هي التي في عمرو و هي التي في بكر و هي التي في خالد و وليد، فلمًا كان المشاؤون يقولون باصالة الوجود يقولون بجواز التشكيك في الوجودات لا في الماهيات و الوجود امر عرضي لاذاتي و لاشك ان الوجودات بعضها اشد و بعضها اضعف و بعضها اقدم الى غير ذلك و امًا الاشر اقيين فلمًا كانوا قائلين باصالة الماهية و كون الوجود تبعاً لها و من الامور الاعتبارية و كون المتعلق للجعل هو نفس الماهية فقالوا بجواز التشكيك في نفس الماهية.

## [ ۱۰۰] قوله «بل هذه اظلال و اشباح لها ...» ۲

المشاؤون القائلون بوجود العقول العشرة الطولية يعنى ان واحداً منها علة للاخر لا العرضية، والاشر اقيون قد اثبتوا العرضية ايضاً وهم تبعة افلاطون ، وسمّاها افلاطون بالمثل الالهية، ولذا نسبت اليه، وقيل المثل الافلاطونية، وبه قال ارسطو في اثولوجيا ايضاً. والقائلون بها يقولون ان لنا انسانان انسان عقلى و انساني كوني، و الانسان العقلى موضع البصر منه بعينه موضع اللمس وهكذا ساير الانواع، فهم يقولون ان جميع هذه الانواع موجودة في ذلك العالم على وجه اشرف و اعلى، و الانواع التي في هذا العالم ظلاً من ذلك العالم فيكون هذا اشباحاً و اظلالاً لتلك.

#### [۱۰۱] قوله «و لابحيث يحمل عليه ...»

لما كان الحمل اعمّ ممايكون جنسا ذاتياً او عرضياً كالضاحك و نفي الاوّل لم يكن مستلزماً للثاني فلذا قال: «ولابحيث يحمل . . . ».

١. صدر المتألهين، الاسفار، السفر الاوّل، المرحلة الاولى، المنهج الاوّل، الفصل السادس.

<sup>.</sup> Y/49 . Y

<sup>.19/49.7</sup> 

#### [تنبيه]

# [١٠٢] قوله «كظل لجوهر العلة ...»\

نظير مايقول الطائفة الاولى فى الوجود من انّ الوجود المعلولى ظلّ للوجود العلّى و الوجود العلّى مقدّم على الوجود المعلولى و هويتأخر عنه فكما يجوز عندهم بعض من افراد الوجود ناقصاً عن بعض و بعضه انقص عن الآخر فعند هذه الطائفة يجوز التشكيك فى نفس الماهية اذ كما انّ الطائفة الاولى يقولون بالتقرّر الوجودى كذلك هذه الطائفة يقولون بالتقرّر الماهوى فيقولون ان جميع الماهيات لها تقرّر ماهوى حتى العقول العرضية والطولية فبعضها اقدم فى التقرّر و بعضها اشدّ.

#### [۱۰۳]قوله «كالانسان ...» ٢

فى التمثيل بهذالمثل نظر، و ان كان المثل لا يسئل [عنه] و ليس المناقشه فى المثل بشئ، الآ انّ الحيوان مع ملاحظته مع الانسان فالامر كذلك والآفمع قطع النظر عن كونه متحصلاً به فالامر بالعكس، فانّ الضأن من افر ادالحيوان اقوى فى باب الحيوان من الحيوان الذى فى الانسان، و ليس كلام المتخاصمين فى ذلك والآفنقول انّ كون بعض الحيوان اقوى من بعض باعتبار كون بعض من الفصول اقوى فى باب التحصّل عن الآخر بل الكلام انّما هو فى نفس الطبيعة الحيوانية مع قطع النظر عن كونه متحصلاً بفصل اقوى اواضعف.

## [۱۰۴] قوله «كلمافر ضته ثانيا ...»

كما ان الكلّى الطبيعى كلّما فرضته فى ضمن زيد فهو بعينه هو الذى فى ضمن عمر و كذا فى ضمن بكر، و هذا معنى قوله «ليس لك وحدانية العدد» لان العدد هو الوحدات التى يمكن لها فرض الثانوية، و التمثيل بالكلّى الطبيعى انّما هو من باب المثل و الا فهو متعين بذاته بخلاف الكلّى الطبيعى فان له وجو داً ضعيفاً يتعين بتعينات الافراد. و فى بعضى النسخ «لك وحدانية العدد»، امّا الاوّل فالمر اد منه مامر"، پس حاصل مراد اين مى شود كه ثانى از براى او نيست زير اكه ثانى در وقتى مى گويند كه نوعى داشته باشد و اين يك فردى از آن نوع باشد

<sup>. 48/49.1</sup> 

<sup>. 4/0 . 1</sup> 

٣. ٥٠، هذه العبارة غير موجودة في الطبعة الحروفية من المبدء والمعاد.

یعنی تو نوع نداری که یك فردی از آن نوع باشی. اماالثانی یعنی جمیع کثر ات را مبدء تویی، چنانچه جمیع اعداد را مبدء واحد است، مثل عدم دخول واحد در کثر ات، تو نیز مبدء کثر ات هستی ولی داخل در کثر ات هستی، والفرق بینه ما این است که واحد مبدء اعداد است به عنوان مقومیّت و واجب تعالی مبدء کثر ات است لا بعنوان المقومیّة.

## [۱۰۵] قوله «ادوات التفضيل ...» \

يعنى وان ادخالهم ادوات التعريف أنّما هوباع تبار المحلّ والمعروض لانفس الموادّ. فيقول اهل اللغة والعرف: ان هذا الجسم اسود من ذاك و هذا ابيض من ذاك و هذا اشدّ بياضاً اوسواداً من ذاك، و كذلك يقولون بالفارسى: اين قرمز تريا سياهتر از اوست، يراد به الجسم و امّا نفس الطبيعة السوادية فلم يطلق عليها ادوات التفضيل والمبالغة.

# [ ۱۰۶ ] قوله «اذليس من دأب الحكيم...» ٢

اذاهل العرف واللغة يطلقون الالفاظ فيمايدر كون معناه و يمكن لهم فهمه، الاترى ان ليس لهم فى باب العقول العشرة اطلاق اسم عليها، فانهم لايدركونها و لذا لم يضعو الفظاً لها فكذلك المقام.

# [۱۰۷] قوله «وانهم قالوا بتقدّم ماهيّة العلّة ...» "

فنسبة التقدّم الى بعض والتأخّر الى آخر عبارة عن تشكيكها.

# [الفصل العاشر: في انّ واجب الوجود لا شريك له في هذاالمفهوم] [ ١٠٨] قوله «في ان واجب الوجود لا شريك له في هذا المفهوم» \*

التوحيد على اقسام:

الاوّل: التوحيد في البساطة الحقّة يعنى انه لاماهية ولاجزء له ولافصل ولاجنس له. الثاني: التوحيد في مفهوم واجب الوجود، بان ليس له شريك في هذا المفهوم.

<sup>.9/0+.1</sup> 

<sup>.9/0 . .</sup> ٢

<sup>.14/00.4</sup> 

<sup>. 4 - 10 - . 4</sup> 

الثالث: التوحيد في الالهية، اي في الايجاد.

الرابع: التوحيد في جميع المفاهيم، بان ليس مفهوم الآوليس له شريك في هذاالمفهوم حتى الوجود فانه وجود صرف، ففي مفهوم الوجود الصرف ليس له تعالى شريك.

الخامس: التوحيد في الصفات الكمالية.

السادس: التوحيد في الصفات الاضافية وهي الصفات الفعلية كالرزاقية والخالقية و غير ذلك.

## [ ۱۰۹ ] قوله «كالجزء الصورى للجسم ...» `

اى للجسم التعليمي و هواى الجسم عبارة عن جوهر متصل والمرادمن المتصل هو المتصل بالذات الذي هو نفس الاتصال نظير ما قلنا ان الموجود بالذات هوالوجود فالمتصل بالذات ايضاً هو نفس الاتصال لا ان المتصل هو ذات ثبت له الاتصال اذ الذات امّا ذات مطلقة او ذات مخصوصة، فكلاهماليس بصحيح امّا الذات المطلقة فهومن العرض العام والفصل من الذاتيات فيلزم دخول العرضي في الذاتي و هو باطل وان كان ذاتاً مخصوصة فهي قسمان لماهي عبارة عن ذات الموضوع الذي للقضية فيصير القضية الممكنة ضرورية كما يلاحظ في نحوزيد قائم اذ جعل الشيء على نفسه قضية ضرورية معان مثل زيد قائم قضية ممكنة هي ثبوت المحمول للموضوع بعنوان الامكان، ولو كانت تلك الذات غير ذات الموضوع يلزم حمل المباين على المباين، و هو ايضاً باطل كمالا يخفي فثبت انّ اخذ الذات فيرهم اذلا يستقيم اخذ الذات مقتضياً عن مبدء المحمول و لعلّ تفسير هم بذلك مبنى على عيرهم اذلا يستقيم اخذ الذات مقتضياً عن مبدء المحمول و لعلّ تفسير هم بذلك مبنى على تقريب معنى المشتق الى الفهم.

# [۱۱۰]قوله «مع حیثیة اخری ...»

زائدة على حقيقة الموضوع فتلك الحيثية امّا حقيقة انضمامية كالسواد في الموضوع و امّا انتز اعية و هي قسمان، امّا انتز اعية من عنوان الموضوع كالانسانية من الانسان و امّا انتز اعية

<sup>.</sup> ٢١/٥٠.١

۲. ظ.

<sup>. 1/01 . 4</sup> 

اعتبارية كالفوقية المنتزعة [من] السماء عند قياسها الى الارض.

## [ ۱۱۱ ]قوله «الى عروض هذاالامر ...» `

بل و كذلك الكلام في جميع المفاهيم العارضة للموضوع حيث ان الموضوع يحتاج الى عروض ذلك العارض.

## [۱۱۲] قوله «والي جاعل يجعلها كذلك...» ٢

قداختلفوا في ان الجعل التركيبي بين الوجود والماهية متصور املا، ثم قد ابطلواذلك واثبتوا الجعل البسيط بينهما و قالوا ان متعلّق الجعل البسيط امر واحد فذهب المشاؤون الى ان ذالك الامر الواحد الوجود والماهيات تبعله فيتعلّق الجعل اولاً و بالذات الى الوجود ثم بالماهية فيتحقّق ثانياً و بالعرض ثم بلوازم الماهية، و الاشر اقيون يقولون ان الجعل يتعلّق اولاً و بالذات بالماهية فيتحقق الماهية و لوازمها ثم ينتزع عنها الوجود الذي هو امر اعتبارى. و قوله قوله «الى جاعل يجعلها كذلك» اشارة الى الجعل التركيبي، فهو كصبغ الصباغ للثوب. و قوله «او يجعلها حتى يتّصف به» اشارة الى الجعل البسيط، ففي الاول متعلّق الجعل هو الاتصاف لا الشيء حتى يتّصف به.

## [117]قوله «كما علمت سابقاً»

في قوله «واجبالوجود حقيقته انيَّته».

## [۱۱۴]قوله «اعلى من و جوب الوجود ...» \*

غرضه ان هذاالقول من ذلك البعض مناف لما قلنا من انه ليس له وجود غير وجوب الوجود.

# [ ۱۱۵] قوله «فيجب ان يأوّل ...»

غرضه ان الوجوب لفظ و الوجود لفظ آخر، و معناهماالمركب عبارة عن حقيقة ذينك

<sup>1.16/6.</sup> 

۲. ۱۵/۶.

<sup>.</sup> ٧/٥١ .٣

<sup>.9/01.4</sup> 

۵. ۱۰/۵۱.

اللفظين وليس لنا معنى بسيط حتى يعبّر عنه بذلك لقصور فهمنا وادراكنا و تعقّلنا عن فهم حقيقة الواجب فلم نجد معنا بسيطاً حتى نعبّر عن ذاته بذلك المعنى فاخذنا بذيل الالفاظ و عبرنا عنه تعالى بمفهوم واجب الوجود الذى هولفظان و معناهما اعتباريان احدهما كيفية للاخر حيث ان الوجوب كيفية للوجود فيكون عبارة عن تأكد الوجود، لكن وان كان عنواننا مركباً بقصور فهمنا عن عنوان بسيط الآان العنوان المركب لا يوجب صيرورة المعنون والمعبّر عنه مركباً، الاترى انا نثبت لواجب الوجود نعوتاً كليه و عنوانات كلّية كالعالمية تارة و القادرية اخرى والحيوة ثالثة، فكثرة عنواناتنا لا توجب كثرة المعنون بل المعنون شئ واحد ليس فيه كثرة بل هو بسيط صرف، الآانا لمّا نرى في تلك الحقيقة البسيطة اثر العلم فنقول انه عالم، ونرى انه مبدء للقدرة فنقول بل نعبّر عن ذلك بانه قادر، و كذا الحيوة اذليس لنا تعبير على أباح ملة المعنى عنه بهذه العنوانات والحكايات واحدوان كانا هذه العنوانات مركباً.

# [۱۱۶] قوله «انّما هولازم من لوازمه...» \

و معلوم ان كل حكاية ضعيف بالنسبة الى المحكى عنه، الاترى ان الصورة الذهنية التى «لزيد الخارج اضعف من زيد الخارج و هواقوى منه، بل هواضعف من لفظ زيد الذى هما حكايات عن ذات زيد و عنوانات لها و لازم من لوازمها، و كذلك الكلام فى المقام فهذا التركيب لازم من لوازم حقيقة وجوب الوجود و ممكن من الممكنات و اسماء الله كلها مخلوقه حادثة و انما الواجب هوذاته تعالى و تقدّس و كلّها آيات كالآثار تدّل عليه قوله «آياتنا فى الآفاق» اى فى الخارج، «وفى انفسهم». ٢

# [۱۱۷] قوله «شئ واحد بحسب المعنى والمفهوم...»

اى مشترك معنوى لالفظى كما يقول به الاشعرية خذلهم الله حيث يقولون ان الوجو دمشترك لفظى فكل وجود عبارة عن تلك الماهية المعروضة فوجود الفرس فرس و وجود الانسان انسان و هكذا.

<sup>.10/01.1</sup> 

٢. «سنريهم آياتنا في الآفاق و في انفسهم حتى يتبين لهم أنه الحقّ اولم يكف بربّك انه على كل شيء شهيد» فصلت / ٥٣.

۳. ۱۵/۸۱.

#### [۱۱۸] قوله «لوتعدد . . . » ۱

يعنى انه اذا ثبت هاتان المقدمتان: احديهما ان واجب الوجود حقيقة الوجود الصرف المتحقق، والاخرى ان الوجود مشترك معنوى، «فنقول ...»

# [١١٩] قوله« يكون امراً غير الوجود المتأكد...» ٢

اذ الاثنينية يقتضى الاختلاف بينهما و المفروض ان حقيقتها متحدة ليس فيها اختلاف فلابد ان يكون ما به الاختلاف و الامتياز حقيقتهما التي هي الوجود المتأكد و الوجود الصرف. والامتياز يتصور على وجهين: احدهما ان يكون لكل منهما حيثية زائدة بحيث كانت حيثية كل منهما غير حيثية الآخر، والآخر ان يكون في احدهما حيثية زائدة و ليس في الاخر حيثية زائدة اصلاً، كما لو كان ما به الاختلاف بين الانسان و الفرس حيثية النطق في الانسان، و كان في الفرس نفس الحيوانية فيلزم امكانهما جميعا او امكان واحدمنهما على اى تقدير، زير اكه در امتياز هريك از ديگري محتاجند به آن امر زائد، و احتياج همخوابة امكان است.

## [ ١٢٠] قوله «و على الثاني يكون واجب الوجود عارضاً لهما [جميعاً] او لاحدهما...» "

لان الوجوب كيفية للوجود و المفروض ان الوجود امر مشترك معنوى فاذا فرض انها ليس متحدين بحسب الحقيقة بل مختلفان، هذا واجب الوجود و ذاك واجب الوجود، فيكون الوجود عارضاً لها اذ ليس الوجود مشترك لفظى حتى يكون فى هذا عبارة عن ماهيته وحقيقته و فى ذاك كما لا يخفى.

## [طريقة اخرى]

[ ۱۲۱ ] قوله «لكان متشخصاً...» <sup>†</sup>

اذ محض الوجود صرف الوجود الذي هو الوجود الصرف لا يصير متعدداً بل كلما فرضت له ثانياً فهو بعينه الاول اذ لو كان اثنين بحيث يكون كل منهما صرف الوجود فهذا بعينه

<sup>1.101.1</sup> 

<sup>. 17/01.7</sup> 

<sup>. 14/01 . 4</sup> 

<sup>.0/01.4</sup> 

لامحالة فاقد للاخر و الالم يكن متعدداً ولم يتحقق الاثنينية والمفروض ان ذلك الآخر ايضاً صرف الوجود مع انه المفروض وبالجملة صرف الشئ لا يكون متعدداً و لذا قالوا اذلايميز في صرف الشئ و هذا البرهان هو الذي لاير د عليه شبهة ابن كمونة على ماسيجئ.

[۱۲۲] قوله «بنفس حقيقة ...» \

اذلوكان تشخصه بحيثية زائدة فاما تلك الحيثية و تلك الحقيقة مع تشخصها بنفس حقيقتها فهو المطلوب و الافيحتاج الى حيثية اخرى حتى ينتهى الى تشخص فان ذلك التشخص نفس حقيقة المتشخص و الا دار او تسلسل فكلاهما باطلان كما برهن عليه.

### [حجة اخرى]

[۱۲۳] قوله «لوتعدد الواجب لزم ان يكون...» ٢

لاشك و لاريب ان مبدء الاشياء هي الذي ينتهي اليه الاشياء و هو غاية الغايات هو واجب الوجود اي مصداق هذا المفهوم، فلو فرضناه اثنين، يعني هر گاه فرض كرديم كه آن مبدء اشياء متعددند و مفروض است كه هر دو واجب الوجودند پس مشتر كند هر دو در اين مفهوم واجب الوجود و لا محالة اين مفهوم مابه الاشتر اك آن دو است و در اية لازم دارد كه ايشان را ما به الامتيازي باشد، پس اگر آن فصل و مابه الامتياز در هر دو عين ما به الاشتر اك باشد پس بر گشت بواحد، و اگر غير اوست و لا محالة مستند به واجب الوجود است زيرا كه ما دليلي نداريم كه مبدء اشياء غير مصداق مفهوم واجب الوجود است، بلكه فرض در آنجاست، پس لا محالة مصداق اين مفهوم مبدء آن فصلي كه ما به الامتياز است نيز خواهد بود و معلول او خواهد بود، پس لازم مي آيد كه جايز باشد كه بوجه باشد آن ما به الامتياز مستند به هر يكي از آن دو زير اكه مفروض است كه هر دو واجب الوجودند و واجب الوجودمبدء و علت هر شي است، پس مستند به اين دون ديگري يا به آن دون اين، يا هر دو به يكي از آن دون اين، يا هر دو به يكي از آن دون اين، يا هر دو به يكي از آن دون اين، يا هر دو به يكي از آن دون ديگري يا به آن دون اين، يا هر دو به يكي از آن دون اين، يا هر دو به يكي از آن دون ديگري يا به آن دون اين، يا هر دو به يكي از آن دون يكي از آن دون در به يكي از آن دون ديگري يا به آن دون اين، يا هر دو به يكي از آن دون اين، يا هر دو به يكي از آن دون اين، يا هر دو به يكي از آن دون ديگري يا به آن دون اين، يا هر دو به يكي از آن دون يكي از آن دون يكي از آن دون ديگري يا به آن دون يكي از آن دون يكي از آن دون يكي به يكي از آن دون يكي به به يكي از آن دون يكي به آن دون يكي به آن دون يكي به يكي ب

<sup>.0/07.1</sup> 

<sup>. 1/07 . 7</sup> 

همه صحیح باشد بلکه چون علت یکی است و از یکی در مرتبه و احدة صادر نمی شو د الا یکی، پس دوما به الامتیاز نیست اگر هست همان یکی است. و لایخفی مع ان لو کان لکل منهما ما به الامتیاز یلزم التر کیب فی کل منهما لکن نظر بر هان به ترك بساطت نیست، بلکه فرض بساطت کر ده می گوید، زیرا که در مباحث بساطت اثبات نفی ترکیب نمود.

و لا يخفى ان عبار ته ره قاصرة من بيان هذا المطلب، اذلقائل ان يقول لعل الاثر مستند الى جهتها التى هى ما به الامتياز و الفصل لا ما به الاشتراك. و لا يخفى ايضا ان هذا البرهان ايضاً لا يندفع به شبهة ابن كمونة، زير اكه شبهة او اين است كه چه ضرر دار ددو و اجب الوجو د با شند به تباين من جميع الجهات، جهة اشتر اكى با هم نداشته با شند مگر در همين امر عرضى .

### [برهان آخر]

[١٢۴] قوله «اذا الوجود يكون [حينئذ] نفس الماهية...» `

اذالمفروض كما برهن سابقاً ان حقيقته تعالى انيّته، فالوجود يكون نفس ماهيتها فيكون ماهيتها عبارة عن الوجود، پس اين دو از نوع واحد مى شوندو ما به الامتياز در ميانه آنها محقق اثنينية است يا لازم ذاتى آنها است، مفروض اين است كه نوع واحدند در هر دو هست، زير الازم ذاتى نوع واحد واحد است، پس بايد آن ما به الامتياز عرض غريب باشدو چون عرض است و ذاتى نيست كالمشى فى الانسان و الفرس، كل عرض معلل اما بنفس معروضه و اما بامر خارج، «فالعارض القريب يقتضى المخصص الخارجى …» و لا يخفى ايضاً ورود شبهة ابن كمونة على هذا البرهان ايضاً.

### [برهان آخر]

[۱۲۵] قوله«مصداق حمل مفهوم واحد...» ً

شبهة ابن كمونه را ناميده اند به «افتخار الشياطين» و آن شبهه از خود او نيست، بلكه

<sup>.17/01.1</sup> 

<sup>. 19/07 . 7</sup> 

گویند که از شیخ اشراق است، و چون او شاگر دشیخ بود این شبهه را [به] او شهرت [افتاد] و لذا منسوب شد به او، و آن شبهه بر همه بر اهین وارد نیست، بلکه به بعضی از آنها که مشائین اقامه کرده، و نه آنکه ابن کمو نه معتقد به و حدانیت نبوده است، بلکه شبهه ای است کرده است قبالاً للبر اهین التی هی من المشائین چنانچه دأب اهل بحث است و غرضش این است که به این بر اهین دفع این شبهه نمی شود، و الا خود شیخ اشراق جواب به صرف الوجود و صرف الشی «و مبنی جواب او مقدمه ای است، و او این صرف الشی داده و گفته «اذ لا میز فی صرف الشی »و مبنی جواب او مقدمه ای است، و او این است که آیا اتحاد در امر عرضی مستلزم اتحاد در ذاتی است یا نه، نظر به اینکه مفهوم واجب الوجود امر عرضی می داند اگر این استلزام اثبات بشود مجاب است، فنقول: هر شی که مصداق مفهومی واقع بشود و آن مفهوم حمل بر آن مصداق گردد، باید مصداق بالذات آن مفهوم کلی باشد، یعنی جهت ذاتش بعینها جهت مصداقیهٔ آن مفهوم باشد تا صدق آن مفهوم صدق بالذات باشد بر آن شی و مصداق بالذات همان است که در جهت مصداقیه احتیاجی مفهوم مصداق این مفهوم نخواهد بود، بلکه او با شی دیگر و حیثیة اخری و اگر با آن تمفهوم مصداق این مفهوم نخواهد بود، بلکه او با شی دیگر و حیثیة اخری و اگر با آن بیشیت مصداق بالذات باشد ثبت المطلوب، و الا پس اوست با حیثیة اخری، لابد باید منتهی بشود به مصداقی بالذات باشد ثبت المطلوب، و الا پس اوست با حیثیة اخری، لابد باید منتهی بشود به مصداقی که او مصداق بالذات این مفهوم باشد و الا پلزم الدور او التسلسل .

و الی هذا اشار بقوله «و ظنی ان کل سلیم الفطرة …» و دانستی که ما محکوم سلیم الفطره را برهانی کر دیم چنانچه ذکر شد و واضح شد معنی قول او که امور متخالفة از آن حیثیتی که متخالفند بلاحیثیة جامعه مصداق حکم واحد و مفهوم واحد و محکی عنها نمی تو انند بشوند بلکه باید جهت اشتر اکی و مماثلتی در میان آن امور نباشد تا آنکه تو انند مصداق مفهوم واحد بشوند . پس می گوئیم: اشتر اك دو امر یا باید در نوع باشد کزید و عمر و فی الانسانیة ، پس می تو انند مصداق از برای مفهوم انسان واقع بشوند ، اما از آن جهت [که] مشتر کند در انسانیت که تمام ماهیت آنهاست نه از حیثیت و جهت اختلافشان به عوار ض مشخصه؛ و یا باید در جنس مشترك باشند مثل انسان و فرس در حیوانیة و به عبارة اخری در ماده باشد که جنس مأخوذ از اوست؛ و یا در فصل کزید و عمر و فی الناطقیة ، به عبارة اخری در صورت که فصل مأخوذ از اوست؛ و یا در عرض کالثلج و العاج و به عبارة اخری در قابلیة در صورت که فصل مأخوذ از اوست؛ و یا در عرض کالثلج و العاج و به عبارة اخری در قابلیة

شر کت داشته باشند؛ و یا در فاعل مثل جمیع ممکنات از جواهر و اعراض که همه مشتر کند در مبدء که مبدء همه شخص واحد است، پس حکم می توان کر دبر همه آنها به وجود اگر ماهیات باشند به جهت امکانشان و اگر وجودات باشند از جهت فقر ذاتیشان؛ و یا در امر سلبی عدمی شر کت داشته باشند کالحکم علیها بالامکان مثلاً ، مثل آنکه بقر و فرس هر دو مشتر کند در اینکه فاقدند مر تبه نطق را که در انسان است که در هر دو انتزاع مفهوم سلبی از همان جهت فقد هر دو است نه وجدان نظر به اینکه امور ثبوتیه نمی توانند مبدء و منشأ انتزاع امور عدمیه بشوند و الا لازم می آید انقلاب ثبوتی به عدمی کمامر مراراً؛ یا مشتر کند در غایت که او نیز راجع می شود به ماده . اذا تحقق ذلك فنقول: «لو تعدد …» .

یعنی هرگاه موضوع براهین کما ینبغی و علی ما ینبغی متصور بشود که او حقیقة وجوب وجود است حیثیت ذاتش حیثیت موجودیت است و او موجود است بما هو موجود، شوب امکانی استعدادی و سمات امکان و امتناع و عدم نیست در او، همه براهین تمام است و مثبت وحدانیت است؛ و اگر کما ینبغی متصور نشود چنانچه متکلمین گویند ماهیتی دارد مجهولة الکنه که وجود عارض اومی شود، همه براهین ناقص است زیرا که [احتیاج] خواهر ممکن شد و ما دلیل نداریم که ممکن باید کثرة در او راه نیابد بلکه متحد باشد، و آنچه دلیل داریم بر اتحاد واجب داریم. و لذا قال (ع): «اوّل الدین معرفته» ای تصوره کما ینبغی و علی ما ینبغی، «و کمال معرفته التصدیق به» زیرا که تصور وجود حق التصور عین تصدیق به اوست، «و کمال التصدیق الاخلاص له» یعنی خالص ساختن التصور عین تصدیق به اوست، «و کمال التصدیق الاخلاص نفی الصفات عنه» یعنی نه اوست از دخول غیر در او و از جمیع نقائص و «کمال الاخلاص نفی الصفات عنه» یعنی نه آنکه صفتی ملاحظه کنی زیرا که ملاحظه صفة ملاحظه موصوف را لازم است، بلکه می گوئیم که همان ذات است، علم نیز همان ذات است، قدرة نیز وحیوة نیز، و معلوم است که صفة غیر موصوف است پس تعدد قدماء لازم می آید چنانچه اشعری گویند، و قبل ان

<sup>.10/07.1</sup> 

٢. نهج البلاغة، الخبطة الاولى.

المراد من نفى العلم مثلاً انه لاجهل و من نفى القدرة اى لاعجز و هكذا. [۱۲۷] قوله «و هو اشنع ...» \

جمیع براهین به دلیل خلف تمام می شوند که لزوم خلاف فرض باشد، زیرا که براهین و قیاسات هم باید منتهی بشوند به بدیهیات، و بدیهیات نیز منتهی بشوند به بدیهیات اولیه و چون از تقدم شیء علی نفسه خلاف فرض لازم نمی آید مگر به تعبیر دیگر و لذا بود که او را گفت «شنیع محال».

### [۱۲۸] قوله «لونظر ناالي نفس مفهوم الوجود ...» ٢

یعنی صدیقین استدلال می کنند بر واجب الوجود لواجب الوجود یعنی از علت به معلول نه از معلول به علت چنانچه گفته اند «یا من دل علی ذاته بذاته» و قوله (ع): «الغیر ك ظهور . . . . » و حکما نیز از واجب استدلال می کنند بر واجب ولکن نه بطور صدیقین بلکه انقص از آنها نظر به اینکه گویند که هر گاه تصور نفس مفهوم وجود نمائیم کما ینبغی و علی ماینبغی و تصور کنیم که او علّتی ندار دزیر اکه علت وجود وجود است و علّت عدم عدم و علت ماهیت ماهیت کما قبل آن الموجود موجود و علّة الشیء مع الماهیّة شیء و جهة پس علت ماهیت ماهیت کما قبل آن الموجود موجود و علّة الشیء مع الماهیّة شیء و جهة پس باید او را علتی هم نباشد و الا لازم می آید تسلسل یا دور ، حکم می کنیم به او که او امری است قائم بالذات و هوصر ف الوجود و صر ف الفعلیة و لیس فیه شائبة القوّة والعدم و الامکان و الامتناع و الکثرة التی کلّها راجعة الی العدم، و نیز حکم می کنیم که باید هر چه کمال است او دارای آن باشد و هر چه نقص است مسلوب از او باشد و می بینیم که مبدئیّت اشیاء نیز کمالی دارای آن باشد و هر چه نقص است مسلوب از او باشد و می بینیم که مبدئیّت اشیاء نیز کمالی است از کمالات پس باید از برای او معلولاتی باشد و هل هی و جودات او ماهیات، پس نظر است از کمالات کمالات کمالات کمالات به آن قاعده که موروث است از حکما و «هی کل فاعل ففعله مثل طبیعته» و قاعدتهم الاخری التی هی ایضا موروث هنام من «ان کل ادنی لابد که من تقدیم الاشر ف علیه» وقولهم الاخری التی هی ایضا موروث هنام من «ان کل ادنی لابد که من تقدیم الاشر ف علیه» وقولهم الاخری التی هی ایضا موروث هنام من «ان کل ادنی لابد که من تقدیم الاشرف علیه»

<sup>. 40/7.</sup> 

<sup>4/04.4</sup> 

٣. دعاءالصباح لامير المؤمنين(ع)، مصباح السيدبن الباقى، بحار الانوار، كتاب الصلوة، الباب ٨٢، الحديث ١٩؛ ج ٨٧، ص
 ٣٣٩ و كتاب الذكر و الدعاء، الباب ۴٠، الحديث ١١، ج ٩٤، ص ٢٤٢.

۴. «ايكون لغيرك الظهور ما ليس لك حتى يكون هو المظهر لك» من دعاء العرفة لسيدالشهداء، اقبال الاعمال لسيدبن طاووس، بحار الانوار .

الاخر «انّه لابدّ لكل معلول ان يناسب علّته مناسبة مصحّحة لصدوره عنها دون غيرها» فيقتضى لزوم مناسبة كلّ معلول مع علّته ليصدر من الموجود الموجود و من المجرّد المجرّد ومن المادّى المادّى، فواجب الوجود لماكان صرف الوجود فكلّما ينبعث عنه انّما هو الوجود، والعدم لاينبعث عنه، فيدلّ على كونها وجودات لاالماهيات، بحكم «كل يعمل على شاكلته» والقواعد المذكورة، پس ثابت مى شود اينكه معاليل واجب الوجود لامحالة بايد از سنخ وجودات باشند اگر چه مشوب به فقدانات باشند، و اين را سفر از حق به خلق گويند.

### [۱۲۹]قوله «فلايكون اثنان ...» ٢

والى هذا ينظر قوله (ع): «من وصفه فقد قرنه و من قرنه فقد ثناه» زير اكه مقارنة عبارت از اين است كه دو شيء بيان الوجو د پيش هم آور ده شود.

### [ ۱۳۰] قوله «و ارتباطاً مجهول الكنه...» "

زيرا كه عقل اوّل ارتباطي دار دبه مبدء، غير ارتباط عقل ثاني وهكذا الى المبهمات، پس فهميده نمي شود چه ارتباطي است بي وجود ارتباط مجهول الكنه است.

[ ۱۳۱ ] قوله «لاينافي قيام المبدء ...» أ

فلايقال ان المشتق هو عبارة عن ذات ثبت له المبدء.

[ ۱۳۲ ] قوله «و لا يكون ما صدق عليه امراً منتسباً الى المبدء ...  $^{
m a}$ 

كما فيما نحن فيه.

[۱۳۳] قوله «لا معروضاً له...» ؟

اى للمبدء كما في قولك ضارب، فإن المبدء وهو الضرب عارض لزيد الذي يصدق عليه الضارب.

۱.الاسراء/۸۴.

<sup>.</sup> A/A4 . Y

<sup>.18/04.4</sup> 

<sup>.19/04.4</sup> 

<sup>.</sup> ۲ - / ۵ + . ۵

<sup>.4.104.8</sup> 

#### [ ۱۳۴ ] قوله «كما في اللابن والتامر ...» ١

زیرا که در اینها نسبت خارجه ای است که حقیقة قیامی به ذات آنها ندار د بلکه به مناسبت جزئیه اطلاق بر آنها شده به جهت انتسابی که به مبدء دار ند لیس بلبن و تمر، زیرا که معنی آنها لبن فروش است و تمر فروش، نه ذات ثبت له اللبن که لبن عارض آنها شده باشد.
[۱۳۵] قو له «و لاالحقائق یقتنص منها ...» ۲

فرق است در اقتناص حقائق و حقائق الفاظ، اطلاقات لغويين معنى است در اقتناص حقائق الفاظ نه اشياء.

#### [۱۳۶] قوله «متأصلة متشخصة ...»

بلکه لازم است که منشأ انتزاع مفهوم اعتباری متأصل باشد و اگر او نیز اعتباری باشد منتزع متأصل دیگری می خواهد تا آنکه باید منتهی شود به متأصل والاً لازم می آیدیا دوریا تسلسل.

## [الفصل الحادي عشر: اله العالم واحدلا شريك له في الا يجاد]

[ ١٣٧] قوله «اله العالم واحد لاشريك له في الايجاد» الى قوله «لايوجب كون الاله ... » أ

اذلقائل ان يقول ان واجب الوجود ان كان واحداً و ساير الموجود ات موجودة به تعالى و منتسب اليه الآ انه يجوز العقل ان يكون واحد من الممكنات مستقلاً في الا يجاد و ان كان وجود ذلك الواحد الممكن منه تعالى الاّ أنه يجوز ان يكون المؤثّر متعدّداً كما ذهب اليه الثنوية حيث قالو ابان فاعل الخير غير فاعل الشّر، فقالو ابان الخالق الموجد و المؤثر اثنان احدهما فاعل الخير و هو اليز دان و الآخر فاعل الشروه و الاهر من و نظر هم الى ان مقتضى البرهان هو الموجود الذي هو صرف الوجود اتم واكمل في الموجودية الذي لا يتصور فيه جهة عدم و نقصان هو الوجود، و الوجود خير محض و محض خير ففاعل الخير وجود و فاعل الشرعدم.

<sup>. 40/04.1</sup> 

<sup>.</sup> Y1/AF . Y

<sup>. 17/04.7</sup> 

<sup>.</sup> V\_0/00. F

### [ ۱۳۸ ] قوله «لو كان قائماً بذاته ...» \

انّما قيّد به لان يكون المثل مطابقاً للممثّل اذ الممثّل وجود تام بذاته فاذا فرض ضوء الشمس قائماً بذاته وضوء آخر وسط و ضوء ثالث ضعيف، فلما كان الضوء الضعيف من الضوء الوسط والوسط من الضوء القائم بذاته فالضعيف ايضامنه كالوسط.

بيان ذلك: ان نسبته تعالى الى جميع الممكنات كنسبة ضوء الشمس الى ماسواه الذى بسببه يضىء كل شىء اى اضائة كل شىء بسبب ضوء الشمس مع ان ضوء الشمس مستغن عن غيره حتى انه لا يحتاج فى الاضائة و فى كونه ضوءاً الى جرم الشمس. نعم يحتاج اليه فى الوجود لافى كونه ضوء الاترى ان السواد فى كونه سوداً ليس بمفتقر الى الجسم بل الامر بالعكس، فان الجسم فى كونه اسود يحتاج الى السواد والشمس فى كونها مضيئة يحتاج الى الضوء و انّما السواد يحتاج فى الوجود الى الموضوع فالجسم مع قطع النظر عن السواد ليس باسود والانسان مع قطع النظر عن العلم ليس عالماً فكذلك الشمس مع قطع النظر عن الضوء ليست مضيئة.

وليعلم ان تشبيه الاوّل تعالى بالضوء ليس تشبيهاً تاماً حيث انّ الضوء يحتاج الى الوجود والوجود الاوّل ليس له موضوع فعلم انّ جهة التشبيه انّما هوفى الضوء من حيث هو فالتشبيه على هذا تام لاناقص. وانّما مثل ره بالضوء لابالجرم اذالجرم لا يجرى فيه تلك الانحاء القائم بالذات والوسط والضعيف، بلى هوشىء واحد.

## [ ۱۳۹ ]قوله «بل نقول ...» ۲

اى بمذاق ذوق المتألهين. بيان ذلك ان الاشاعرة خذلهم الله ينفون اشتراك الوجوداى مفهومه اشتراكاً معنوياً اى كون الوجود امراً معنوياً جهة جامعة و قدراً مشتركاً بين الافراد، والوجود سواء كانت تلك الافراد حقيقية كمايقول به المشاؤون او اعتبارية كمايقول به الاشراقيون والمتكلمون.

الاشعرى يقول بان وجود كل شيء عين ماهيته والاشتراك أنّما هوفي الفظ يعنى

<sup>.14/00.1</sup> 

<sup>.19/00.</sup>Y

ان الوجود في كل من الماهيات معنى آخر غيره في الماهية الاخرى، فان وجودالفرس مثلاً عبارة عن ماهية الفرس ووجودالانسان عبارة عن ماهيته فكان الوجود في كل من الماهيات مرادفاً لتلك الماهيات فيكون لفظ الوجود مشتركاً لفظياً و مع كل ماهية مرادفاً.

وبعد فرض المفهوم المشترك والقول بانّه مشترك معنوى و بعد ابطال قول الاشعرى خلاف بينهم في انّه هل له فر د حقيقي اولابل له فر د اعتباري فقط لاحقيقي.

القائل بالاعتبار المتكلمون حيث يقولون بان وجود الماهيات هو كونها بحيث ينتزع منها الوجود فيضاف الوجود المنتزع الى الماهية فيكون فرداً من الوجود الذى هومفهوم كلّى فبالاضافة يخصّص ذلك المفهوم كوجود الفرس ووجود الغنم ووجود الانسان ووجود لاشىء وهكذا و ليس مع قطع النظر عن هذه الاضافة فرد حقيقى للوجود بلى فرديّته انما هى باعتبار الاضافة و هى الحيثية التقييدية المتأخرة عن نفس الشىء فوقوع الماهية مصداقاً ومحكياً عنها للموجود انما هو بقيامها على تلك الحصص واعتبار الشىء غير الشىء.

وقداجابوا عن ذلك بان كون الماهية بحيث ينتزع منها الوجود هو وجود الماهية فان المفروض الماهية بهذا الوجود المنتزع لابالوجود الذي مع قطع النظر عن الانتزاع فان الخارج عبارة عن الوجود ولايتصور للوجود وجود فيلزم خلاف الفرض.

ثم القائلون بان للوجود افراداً حقيقياً قداختلفوا في ان له فرد واحداو افراد\*، ذهب الى الثانى المشاؤون حيث يقولون ان موجودية واجب الوجود بكونه فرداً من الوجود قائماً بذاته لابو اسطة الوجود، امّا موجودية الممكنات فيقام افراد حقيقة الوجود على الماهيات الممكنة لكن قياماً عقلياً حقيقياً وهو عبارة عن ثبوت شئ لشئ في ظرف العقل بحسب الخارج، وقولنا ثبوت شئ لشي في ظرف العقل بحسب الخارج، وقولنا ثبوت شئ لشيء و ان كان يقتضى التعدد الاّ ان التعدد انما هو في ظرف العقل،

اگر بگویی آن افراد چه چیزند؟ گوئیم سؤال بما هو سؤال از حقیقة شیء است، و جواب از ما هو
 باید کلّی باشد، در وجود متحقق نمی شود و کلّی نیز در عقل است لکن برهان اقتضاء می کند که
 موجود باشد.

والانفكاك انمّا هو بعمله والآفهما بحسب ظرف الخارج متّحدان فالماهية موجودة بفرد حقيقي للوجود لابقيام الحصص الاضافية، هذا مذهب اتباع المشّائين.

والمذهب الثالث الذي هو رأى جمع كثير من محققى الحكماء ان وجود الماهية هو كونها منشأ لانتزاع هذا المفهوم لكن لامطلقاً بل باعتبار انتسابها الى الجاعل و ارتباطها اليه ارتباطاً صدورياً و هو تعلّق الجعل من الجاعل بالماهية فيكون منشأ لانتزاع هذا المفهوم فيكون موجودية الممكن بكون انتسابه الى الجاعل بواسطة تعلق جعله بها فبقى الماهية مصداقاً للموجود عند صدور الجعل بها من الجاعل.

ثم لایخفی اینکه آن کس قائل به حصص شده لا محالة باید قائل بشود به اصالت ماهیت والا آن کسی که قائل به افراد است از برای وجود لازم نکرده که قائل بشود به اینکه وجود اصیل است بلکه می تواند که قائل بشود به اصالت ماهیت کصاحبالشواری که قائل به افراد حقیقت وجود است و معذلك می گوید ماهیت اصیل است و منافاتی هم لازم نمی آید؛ بیان ذلك این است که فوقیت از امور اعتباریة و از معقولات ثانیه است لکن نه این است که اصلاً حقیقتی ندارد در خارج و محض اعتبار عقلی صرف است بلکه اعتباری است، به این معنی که ما بحذاء ندارد نه آنکه منشأ انتزاع هم ندارد، فکذلك الوجود علی القول به اصالت ماهیت کلی می گردد، ماهیت اصیل است کلی منشأ انتزاع در خارج دارد که تذوّت ماهیة است به تذوّت مفهومی پس مثل فوقیت است که حقیقت دارد در خارج به خلاف قول آن کسی که حصص قائل میت، زیرا که او افراد را مجرد اعتبار عقل می داند که منقطع می شود به انقطاع اعتبار عقل جنانچه شأن اعتباریات همین است.

ثم القائلون بالفرد الواحد له ايضا اختلفوا في أنّه كما ان الوجود فرد واحد كذلك الموجود ايضاً واحد كما يقول به الصوفية. والقول الآخر هوان الوجود واحد والموجود متكثر كما يقول به ذوق المتألهين، و هوره تكلّم في هذا المقام بمذاق هذا القول. غرضه اينكه ماهيات بواسطه انتساب به او همه پاي اعتبار مصداق و محكي عنه مفهوم موجود مي شوند و

١. عبدالرزاق الفياض اللاهيجي، شوارق الالهام، مسئلة علم الباري.

مى گويد كه در صدق شمتق يعنى موجود بر ماهيات ممكنة انتساب به مبدء كفايت مى كند قيام به ذات موضوع لازم نيست و چون آثار نسبة كنفس نسبت قائم به طرفين است و خود منشأ آثار نمى توانند بشوند پس بايد ملاحظه طرفين كر دو به هر طرف تواند متر تب شود متر تب كنى و چون ماهيات من حيث هى نمى توانند منشأ آثار شوند پس بايد منشأ آثار طرف ديگر باشد كه واجب الوجود است، فلا مؤثر فى الوجود الا الله.

فان قیل که آخوند مرحوم در اسفار ۱ و مشاعر ۲ باطل کر ده مذهب ذوق المتألهین را، پس چگونه مبتنی می کند مطلب به این عمده ای را بر مذهب او .

قلناراست است ولیکن در اینجا آن مرحوم انتساب وجودات قائل است به انتساب وجودی نه انتساب مقوله ای چنانچه مذهب ذوق المتألهین است، کمالایخفی.

ثم لایخفی اینکه قول به وحدة وجود و کثرت موجود نفی نمی کند اشتراك معنوی و جود را، زیرا افراد طبیعت کلیّه اعم است از اینکه افراد حقیقیة باشد فقط یا اعم از افراد حقیقیة و اعتباریة، زیرا که افراد اعتباریة نیز فرد آن طبیعت است، کمالایخفی، فافهم.

[ ۱۴۰ ] قوله «كما توهّمه صاحب كتاب المعتبر ...» ّ

يعنى من عبارات الحكماء حيث قالوا ان المصدر الاوّل واجب الوجود ثم العقل الاوّل فأنّه مصدر للصادر الثاني و هكذا، فتوّهم صاحب الكتاب المزبور ً ان مرادهم المصدرية

<sup>\*</sup>مخفی نماند که مبده در نزد حکما اعم است از او در نزد لغوی، مثلاً مثل انسانیة و فوقیة را که منتزع از انسان و فوق می کنند مبده می دانند، پس در حمل انسان برزید قیام مبده را که انسانیت باشد کافی می دانند بر ذات موضوع در حمل مشتق و در صحت حمل، و اما لغوی اینها را جامد می داند نه مشتق بلکه می گوید مشتق از قبیل ضارب و جالس است، پس حکماه عموم را قائل اند و لغویون خصوص را، و حکماه باز می گویند که در صدق معنی مشتق قیام مبده به ذات موضوع معتبر نیست بلکه انتساب به مبده نیز کافی است در صدق و صحت حمل.

١. صدر المتألهين، الاسفار، السفر الاوّل، المرحلة الاولى، المنهج الاوّل.

٢. صدر المتألهين، المشاعر، المشعر الثالث.

<sup>.11/08.8</sup> 

۴. ابوالبركات البغدادي، المعتبر في الحكمة.

بالاستقلال وليس كذلك.

[ ۱۴۱ ] قوله «جوهراً عقلياً...» \

هو العقل الاوّل والجوهر العقلي الآخر هو العقل الثاني.

[١٤٢] قوله «جوهراً عقلياً و جرماً سماوياً ... ٢

للجهات الستّه التي في العقل الاوّل فهو باعتبار جهة من جهاته يكون مصدراً للشي كوجوده وجوابه كامكانه و ماهيته و فعليته و كونه معلولاً اوّلاً و هكذا كما قرّر في موضعه فليراجع.

[۱۴۳] قوله «بلسان الاشراق والجواهر العقلية ...» ``

لسان اشراق تعبير او به نور و ظلمت است، والجواهر العقلية عبارة عن العقول العرضية لاالطولية اذلايقول بها و انما يقول بها المشاؤون بحسب اصطلاحاتهم.

[۱۴۴] قوله «لايمكن...» <sup>†</sup>

ای لایسلط پس نور قوی نمی گذار داثر نور ضعیف ظاهر شود، پس او مضمحل می شود در نز دنور او چنانچه هر گاه آینه را به آفتاب نگهداری از آفتاب نوری به دیوار می افتد اصلاً نسبت به آینه داده نمی شود حتی نور خود آینه نینز و جرم آینه نینز دیده نمی شود، همچنین معلول اوّل نظر به اینکه مظهر تام و معلول تام علّة اوّلی است و علّة اوّلی تمام کمالات او را بروز دارد و لذا قاهر است مصدریة او بر مصدریة معلول اوّل هیچ دیده نمی شود مصدریة او هر چه متر تب بر وجود او می شود بعینه متر تّب بر وجود و اجب است.
[۱۴۵] قوله «منها ما امکانه اللازم لماهیته کاف ...» ۵

اعلم ان الممكنات على حيثيتين: قسمى است كه امكان ذاتى آنها كفايت براى وجود آنها نمى كند... زير اكه لابد است از قوابل جزئية و استعدادات شخصية من قبل الفواعل

<sup>.17/08.1</sup> 

<sup>.14/08.4</sup> 

<sup>.14/08.8</sup> 

<sup>.4.108.4</sup> 

<sup>.</sup> TT/08 . D

الاعدادية علاوه بر تأثير فاعل مرجو، و لذا است گوئيم كه فيض واجب الوجود اسمى است نسبت به همهٔ اشياء ولكن مفاض او دائمي نيست به جهت كون وجود بعضى شرطاً لوجود بعض آخر ككون وجود الاب شرطاً لوجود الابن في كون بعضها مترتباً على بعض.

و قسم ديگر آن است كه امكان ذاتى آنها كفايت در موجوديت آنها مى كند كالمفارقات والعقول المجردة على القول بثبوتها كما هو الحقّ، و هى ليست حادثة زمانية ولاقديمة زمانية لعدم كونها فى اثر الزمان لكون الزمان عبارة عن حركة فلك الافلاك وامتداد حركته، فلاينا فى كونها قديمة دهرية لاحادثة بحدوث زمان موهوم كمايقول به المتكلّمون.

وقسمة اخرى، نقول ان الموجود على اقسام اربعة: الاوّل فوق التمام و هوواجب الوجود، الثانى التام و هو العقول كه به فاعل تنها در وجود كفايت مى كنند در موجوديت. الثالث المستكفى و هى النفوس الكاملة كه به قابل و فاعل كفايت مى كنند در موجوديت و علومى كه به ايشان مى رسد احتياج به معلّم بشرى ندار د كالانبياء والاولياء، و قاعده «من ليس له حسّ ليس له علم» دربارهٔ ايشان جارى نيست، زير اكه علوم ايشان از مجرى حواس نيست بلكه از مجراى باطن است پس هرگاه كسى از ايشان فرضاً يكى از حواس را نداشته باشد باز علم او را دار د كما هو الواضح، ويدل عليه قوله تعالى «المصباح فى زجاجة الزجاجة . . . » المناز علم الهو الواضع عليه قوله تعالى «المصباح فى زجاجة الزجاجة . . . » المناز علم الهو الواضع المعلم المعلم المعلم المعلم المناز علم الهو را دار د كما هو الواضع المناز علم المناز علم الهو را دار د كما هو الواضع المناز علم الم

[۱۴۶] قوله «بحركة دورية...»<sup>٢</sup>

زيرا كه نسبت او به مركز و قطب على نهج سواء است.

[14V]قوله «الاوّل ان معنى الامكان ...»

لابد في بيان المسئلة من تقديم مقدّمات.

الاولى: ان لنا اموراً ثلثة: نفس الامر والواقع و مرتبة الواقع. امّا نفس الامر عبارة عن نفس السمّ مع قطع النظر عن كون ذلك الشمّ موجوداً او معدوماً و امّا الواقع و مرتبة الواقع فنقول مثلاً الانسان تارة يتصوّر و يتعقّل من حيث هي اي يقصر النظر الى ذاتياته و لا ينظر الى

١. النور / ٣٥.

<sup>.</sup> Y/QV . Y

<sup>. 17/</sup>DV .T

كونه موجوداً او معدوماً فانهما ثابتان للانسان في مرتبة متأخرة عن ذات الانسان الآان الواقع لا يخلوا من ان يكون اما موجوداً او معدوماً فنفس الامر عبارة عن نفس الشيّ و الواقع عن كون الشيّ حاصلة مع قطع النظر عن اعتبار معتبر ككون الانسان موجوداً او معدوماً فيسمى هذا بالواقع. و مرتبة الواقع هي عبارة عن كون الشيّ على صفة باعتبار تعلق اعتبار معتبر عليه كفرض الانسان و تصوره من حيث هي هي مع قطع النظر عن غير ذاتياته، و لو لا اعتبار معتبر فهو على صفة غير هذه الصفة لا محالة، و سلب النقيضين و ارتفاعها لا يجوز عن الواقع اي لا يجوز ان يقال ان الانسان لا موجوداً و لا معدوماً اذلواتي لا يخلوا عن واحد منهما، و امّا عن مرتبه من مراتب الواقع فيجوز كما يتصور مع قطع النظر عن وجوده و عدمه فهو في تلك الملاحظة لا موجودة و لا معدومة.

و ثانيها: انه فرق بين تخليط الانسان و تجريده مثلاً لو تصوّرنا الانسان بحيث ليس له وجودو لاعدم فهو بهذا الوجود الذهني الذي له هو عبارة عن تخليطه بهذا الوجود الذهني و غير مجرّد عندو امّا لو تصوّرناه بحيث قطعنا النظر عن جميع اغيار ماهية و بحيث لم يبق له الاّ ذاتياته وجردناه عن الوجود والعدم حتى عن هذه الوجود الذهني الذي هو مخلوط به فهذا عبارة عن تجريده، ثم نسبناه الى الوجود و العدم اي لاحظناه معهما فنرى ان نسبته اليهما على نهج سواء، فبتينك الملاحظتين اي ملاحظته مجرّداً و ملاحظة نسبته الى الوجود و العدم يثبت لهصفة الامكان. و بعبارة اخرى انّ في كلّ القضايا تعتبر ملاحظة الموضوع تارة تفصيلاً و تارة اجمالاً، امّا ملاحظته التفصيلية فهو انّ العقل يلاحظ الموضوع و هو زيد ثم المحمول و هو القيام و النسبة بينهما، و امّا ملاحظته الاجمالية هو حكمه على انّ هذاالمحمول ثابت لهذاالموضوع، و كذلك فيما نحن فيه فانًا اذا لاحظنا الانسان اوّلا مجرداً على مامرٌ هو ملاحظته التفصيلية ثم لاحظنا نسبته الى الوجودو العدم و نرى كونه خالياً عنهما فاثبتنا في مرتبة متأخرة صفة الامكان له هو فهذا ملاحظته الاجمالية. و بالجملة فصفة الامكان يثبت للانسان في مرتبة متأخرة عن المرتبة الاولى وهي مرتبة الاعتقاد بثبوت المحمول للموضوع و الملاحظة الاولى هو ملاحظته تصوّراً والاخرى هي ملاحظته تصديقاً فهو يعقل في التصور تارة و في التصديق اي في ضمن الحكم اخرى.

الثالثة انه فرق بين القضية و مطابقها، فالمراد من القضية هو ظرف الحكم الّذي هو

حاك عن الشئ الخارجى و مطابقها هو الخارج عن ذلك المحكى عنه، فالقيام مثلاً امر ثابت لزيد فى الخارج مع قطع النظر عن تصور نا زيداً و قائماً و حكمنا بان ذاك ثابت لذاك . [ ١٩٤٨ ] قوله «فخينئذ ان اراد بالقوة ....» \

يعنى ان اريد بالقوّة معنى الامكان الذاتى على مامر بيانه فلانسلّم ان الملازمة المذكورة وهى كون القوّة بهذا المعنى مانعة عن الشركة فى الايجاد، اذ الامكان على مامر ليس ثابتاً للممكن فى الواقع بل ثابت فى مرتبة من مراتب الواقع، وهى ملاحظتها مجردة ثم نسبتها الى الوجود و العدم، والا فمع قطع النظر عن حكم العقل و لحاظه ليس له هذه الصفة فكيف يصير بان عن كونه موجداً و كيف يثبت الملازمة المذكورة وهو قوله «كان للعدم شركة فى افادة الوجود»

و اورد عليه بان هذا الايراد لاير دعلّته اذالصادر من الجاعل اوّلاً هو الوجود ثم الماهية ثم لوازم الماهية، والامكان ايضاً من لوازم الماهية، و لوازم الماهية كذاتيات الماهية، فالنسبة للماهية مع قطع النظر عن ملاحظتها و نسبتها الى الوجودو العدم.

توضيح ذلك ان من الامور ماله درجات في الخارج و منها ما ليس درجات في الخارج بل اذا فصل العقل و فككه يوجد له تلك الدرجات و هذا لا يقضى ان لا يكون تلك الدرجات موجودة فيه و ما نحن فيه من هذا القبيل لامن قبيل الاول فهذه الدرجات ثابتة الا آنها ليست مفصلة في الخارج و انّما توجد في مقام تفصيل العقل و تفكيكه، فظهر ان صفة الامكان ثابت لماهية الممكن في الواقع.

وبالجملة غاية ما في الباب ان الحكم بان الامكان ثابت للممكن اتماهو في لحاظ العقل، ولكن لايلزم من هذا عدم ثبوته في الواقع للممكن مع قطع النظر عن ملاحظة العقل اذمطابق القضية هو كون الامكان ثابتاً للممكن في الواقع والقضية اتما هو في العقل وبينهما بون بعيد كمالا يخفى.

وان شئت بسط الكلام في لازم الماهية حتّى يتّضح ماهو المراده نا فنقول: انّ لازم

<sup>.14/07.1</sup> 

٢. كذافي الاصل.

الماهية هوماكان مستنداً لذات الماهية ويكون هي المقتضية لها و فرق بين لوازم الوجود و لوازم الماهية، فكلّما كان من لوازم الوجود فالوجود فيه واسطة في العروض ككون النار واسطة في عروض الحرارة في الماء، فالوجود هنا واسطة في العروض اذ الحرارة من لوازم وجود النار، وككون وجود الواجب واسطة في عروض الوجود للممكن. و كلّما كان من لوازم الماهية فالوجود فيه واسطة في الثبوت كا لامكان فيما نحن فيه، فان ذات الممكن هي التي يقتضى اللاضرورة و تساوى نسبة الوجود و العدم اليها والاقتضاء يرجع الى نحو من الوجود والتقرر، فوجود الماهية و تقررها واسطة في ثبوت تلك الصفة لها و كما ان الوجود واسطة في عروض لوازم الوجود كذلك الماهية واسطة في عروض لوازم نفسهالها.

اذا تحقّق ذلك فنقول ان الامكان عبارة عن اللاضرورة التي يحصل السلب والنفى معناه السلبى، و بعبارة اخرى كون الشئ متساوى النسبة الى الوجود و العدم يسمّى بالامكان الذاتى و فرق بين القضية الموجبة المعدولة المحمول و بين القضية الموجبة السالبة المحمول، فهذه القضية معنى قوله ره من قوله سلوب تحصيلية موجبة سالبة المحمول، غاية ما فى الباب كونها موجبة معدولة المحمول و كيف كان فقد ير تاب احدكون قضية الماهية ممكنة قضية موجبة يقتضى وجود الموضوع و ثبوته و تقرره، فالموضوع متقرر و ثابت للقاعدة الفرعية ان ثبوت شئ لشئ فرع ثبوت المثبت له.

فليس لك ان تقول ان الامكان ثابت لذات الماهية من حيث هي هي و الماهية من حيث هي ليست الاهي ليس فيها اقتضاء اذ الاقتضاء راجع الى الوجود و ليس لها وجود، لانانقول ان الماهية لها نحو من الوجود و التقرّر الذي هو واسطة في عروض هذا المحمول اي الامكان لذلك الموضوع و هو ماهية الممكن كما لا يخفى.

بل نقول ان كل حيثية تامّة في الشيّ في نفس الامر لابدّلهما من مبدء لانتزاعها و منشأ لحصولها وان كانت من الامور الاعتبارية فانّ الامور الاعتبارية عبارة عن امور تحصل بواسطة نسبة بعض الاشياء الى بعض وهي و ان لم تكن موجودات خارجة الاّ انّ اتصاف الاشياء بها انّما هو بحسب الخارج فان الفوقية تحصل من نسبة السماء الى الارض كما انّ التحتية تحصل من نسبة الارض الى السماء، فالفوقية والتحتية و ان كانتا من الامور المنتزعة الغير الموجودة في الخارج الاّ انّ اتصاف السماء والارض بهما انّما هو بحسب الخارج و ان لم

يكن في الخارج بان يكون ظرفاً له اذ المبدء لانتزاعها هو السماء الموجودة و الارض الموجودة كما لا يخفى.

ثم ان تلك الصفة هي كون الماهية متساوى الطرفين و ان لم تكن لنفسها ثبوت لكونها حالة في الشيّ و حالة من حالات الموضوع الآ انّ منشأ انتزاعها موجود و هي ذات الماهية المقتضية لهذه الصفة و لاشك ان الامور الاعتبارية كالفوقية لها حقيقة في نفس الامر الآ ان حقيقتها تبع لحقائق اخر والآلجاز ان ينتزع من الارض ايضاً، فمر ادنا من ثبوت صفة الامكان ثبوت منشأ انتزاعها فبو اسطة ثبوته يكون لها ايضاً نحو ثبوت و ان كان ذلك الثبوت تبعاً فالامور الاعتبارية لها ثبوت بثبوت منشأ انتزاعها.

#### [ ۱۴۹ ] قوله «وان ارادبهاالقوّة الاستعدادية...» `

الامكان الذاتى من الامور الاعتبارية الموجودة بوجود منشأ انتزاعها، فهى تابعة لها وجوداً وعدماً والامكان الاستعدادى من الصفات الانضمامية الموجودة فى الخارج وهى عبارة عن تهيّؤ الشئ.

#### [ ۱۵۰] قوله «و كما ان اللونية مثلاً...» ٢

ولا يخفى ان هذا الايراد ايضاً لاير دعليه و قياس ما نحن فيه باللونية قياس مع الفارق اذ السواد ليس من لوازم ذات الجسم حتى يكون من اقتضاء ذاته بل هو امر خارج مبائن للجسم قد عرض الموضوع باعتبار المعدّات الخارجية الحاصلة للمادة الّتى بهاحصل الاستعداد لعروض السواد ولولم يكن هذه السموات بل معدات اخر لعرض في موضوع البياض فظهر ان السواد ليس من لوازم ذات الجسم و الا لوجب ان لايتخلف بخلاف الامكان فاته لازم مقتضى الماهية.

وايضاً ان السوادو التحريك والاحساس امور متعدّدة في الخارج وجهات شتّى يترتب على كل واحدمنها اثر غير الاثر المترّتب على الآخر ومعروض كل منها غير معروض الآخر فأنّ معروض السواد الصورة الجسمية ومعروض الاحساس النفس الحيو انية بخلاف مانحن فيه

<sup>.14/01.1</sup> 

<sup>.</sup> Y . / QA . Y

فان العقل الاوّل شيّو احد بسيط، له وجودو امكان فقياسها باللون و الاحساس قياس مع الفارق.

و ان شئت قياسهما و تنظير هما فقسهما بالقوى الجسمانية المتعلقة بالمواد والوضع اذ الا يجاد عين الوجود و وجود القوى الجسمانية وجود مادّى و وجود وضعى فاتّحادهما أنّما بمشاركة المادة والوضع، فكذلك ما نحن فيه، فانّ وجود العقل الاوّل وجود امكانى فايجاده الذي عين وجوده يكون بمشاركة الامكان فلزم ما لزم كما لا يخفى.

[١٥١] قوله « منقوض بقولهم [ايجاد] العقل الفلك ...» ١

واعلم اولاً ان معنى قولهم عدم العلّة علّة لعدم المعلول ليس المراد من هذه العليّة الاقتضاء كيف فان العدم امر باطل الذات فلا يتصوّر فيه اقتضاء اصلاً.

لايقال فالقضية كاذبة، لانا نقول ليست بكاذبة بل مفادها عبارة عن الترتب العقلى. بيانه ان العقل لما رأى ان وجود العلّة علّة لوجود المعلول و مستلزم له فيرتب العقل ان عدم العلّة ايضاً علّة لعدم المعلول و بالجملة فهو ترتّب عقلى و كأنّ كون وجود العلّة علّة لوجود المعلول لامنشأ لانتزاع هذا الترتّب العقلى و الاّ فكيف يتصوّر في العدم صفة الاقتضاء.

ثم انهم قالوا ان وجود العقل الاول علّة لوجود الفلك و ماهيته علّة للصورة الفلكية و المكانه علّة لمادة الفلك. و لا يخفى ما فى قولهم، اذ الامكان من الامور الاعتبارية التى لها وجود ضعيف بوجود منشأ انتزاعه و ملزومه و الوجود التبعى الضعيف كيف يكون علّة للوجود القوى الفلكي بالعظمة التى تراها.

اذا تحقق ذلك فنقول اولاً و ليعلم انهم قالوا وعنونوا ان العلة الواحدة البسيطة هو من جميع الجهات لا يكون علة لمعلولين متغايرين بل تعدد المعلولين و تغاير هما دال على بساطة العلة ومن هنا قالوا ان الوجود اذا كان بسيطاً من جميع الجهات والذات والارادة و متعلقات الارادة والاسماء وغيرها فلا يصدر منه الاالشئ الواحد والا فاقتضاء هذه العلة الواحدة لهذا المعلول غير اقتضائه لذلك المعلول فيتعدد الحيثية التقييدية المتكثرة لذات الموضوع العلّة ومن المغالطات في المعلوم الاهمال في الحيثيات التقييدية المتكثرة لذات الموضوع

<sup>.</sup> ۲۲/۵۸.1

كذافي الاصل، والظاهر «المعلول».

فلو قلنا ان مفيد الوجود هو الواجب تعالى والمصدر ليس الاذاته المقدسة يلزم كونه مصدراً لمعاليل متعددة فيلزم صدور الكثير عن الواحد، فهذا كما ترى وقد يجاب بما سيجئ.

الا انا نقول ان هذا الايراد ايضا لا يرد عليه، زيرا كه برهان امكان اشراف كه بايد ممكن موجود بشود و آن موجود اشرف از همه موجود بشدو او صادر بلاو اسطه باشد از واجب الوجود.

وایضا قاعدهٔ مناسبت بین العله والمعلول نیز اقتضامی کندوجود ممکن دیگری که معلول واجب الوجود باشد بلاواسطه تا آنکه مثل فلکی موجود بشود پس آن معلول اول [تا] در ذات عله العلل متعین نشود صادر نشود.

و اما فرق است در میانه فاعل موجب و فاعل تام و بعبارة اخری علّت تامّه موجبه و فاعل تام، فاعل موجب آن است که جمیع انحاء عدم معلول خود را سدّ بکند و انتظاری نگذارد و کما فی واجب الوجود بالنسبة الی العقل الاوّل الذی هو المعلول الاّول و امّا النسبة الی العقول المتأخّرة کالعقل الثانی و الفلک فاعل مفید همان واجب الوجود است و بس، لکن اینها نیز شروطند و فاعلند موجب باین معنی چون وجود عقل اوّل مانع از وجود عقل ثانی و فلک بود و لذا وجود عقل اوّل زوال مانع کر دو انحاء عدم عقل ثانی را یا فلک را یا وسائط دیگر راسد کرد و لکن مفید و جود و علت موجبة و فاعل موجب نیست مگر واجب الوجود. پس معلوم شد که وسائط نیز مؤثر در وجود هستند، نه منحصر است به واجب الوجود، لکن بمعنی که ذکر شد که عبارت از اینکه زوال مانع بکنند و انحاء عدم معلول را سدّ نمایند جنانچه محلّ شرط نیز همین است.

چه خوب گفته بود شخصی در جواب شخصی که منکر این بود که علویات مؤثر در سفلیات نیستند و منکر طبّ بود. گفته بود که شیر خشت شما مؤثر است ولی شمس ما مؤثر نیست. پس اینکه لامؤثر فی الوجود الآالله مراد فاعل موجب و علّت موجبه تامّه است نه مطلق مؤثر.

و با لجملة شكى نيست ايجاد فرع ايجاب است و فاعل موجب چنانكه مذكور شد آن است كه جميع انحاء عدم مفعول راسد كند مثل واجب الوجود نسبت به عقل اوّل و امّا نسبت به عقل ثانى فاعل تامّ است نه فاعل موجب بلكه فاعل موجب عقل اوّل است كه ايجاب می کند، بعد ایجاد را واجب الوجود می کند، وجوب عقول در طول همند نه در عرض یکدیگر و لذا افسادی به بیان مذکور لازم نمی آید بخلاف آنکه هرگاه گفته شود که ایجاب کر دواجب الوجود هم عقل اوّل را و هم ثانی را دفعة واحدة، لامحالة تکثر در ذات واجب لازم می آید و بالجملة پس اگر ایجاب واجب عقل ثانی را قبل از ایجاب عقل اول باشد، لازم می آید تکثر و اگر بعد از ایجاب عقل ثانی نمود عقل ثانی فاعل موجب شد نسبت به او و فاعل مفید اعطاء وجود کرد و هیچ لازم نمی آید و لازم نمی آید کونه مصدراً لمعالیل متعدده.

### [طريقة اخرى]

[107] قوله «اشير اليهافي الكتاب الالهي...» `

و هو قوله تعالى «لوكان فيهما آلهة الاّ الله لفسدتا». ٢

[ ۱۵۳ ] «قوله «على و حدة الآله ... » <sup>٣</sup>

پس اول وحدت عالم را اثبات مي كند پس از آن ثابت مي شود وحدة الاله.

[ ۱۵۴ ] قوله «قوله «لكان شكله الطبيعي هوالكرة ...» <sup>†</sup>

زیرا که اسطقسات هم بسیطند و هر چه بسیط است بالطبع و بالذات واحد است پس مقتضی شکل واحد است و اشکال همه مقتضای طبع اشیائند و چون ابسط اشکال کره است و لذا اشکال طبیعی همهٔ آنها کروی است.

[١٥٥] قوله «لزم الخلأ [فيما] بينهما ...»

زيرا كه خلاً عبارت از آن جسمى است كه فضاى خالى او خالى از شاغل باشد و ملاً آن جسمى است كه در فضاى او شاغلى باشد پس موضوع هر دو جسم است، فقوله (ص): «فوق فلك الافلاك لاخلاً و لاملاً» ارتفاع متناقضين نيست، زيرا كه موضوع متحقق نيست

<sup>.</sup> ۲۵/۵۸.1

٢. الانبياء / ٢٢.

<sup>.1/09.4</sup> 

<sup>.4/09.4</sup> 

۵. ۵/۵۹. ۵

بلكه آنجا وجودى است فوق وجود جسمانى كه او را عالم مثل گويند كه عقول و نفوس در آنجايند و او محيط به عالم اجسام است و تصرف مى كنند در عالم اجسام تصرف النفس فى البدن و بعد مجرد حبارت از آن است كه در كلمات حكما موجود است و اطلاق بعد مجرد در عالم اجسام نكر ده اند كما هو زعم المتكلمين.

پس اگر آن دو کره یکی محیط دیگری نباشد لازم می آید خلأزیرا که وقتی که تماس بیکدیگر کردند دو کره حقیقة تماس می کنند به یك نقطه و بعد بینهما باقی می ماند خالی از جسم، اعم از اینکه بعد لابشرط باشد که صورت جسمیة است یا بشرط شیء باشد که مقدار است خلاً محل است.

[ ۱۵۶ ] قوله «بواحد من الاحتمالين...» `

والاحتمالات هو كون اسطقسات احد العالمين موافقة لما في العالم الآخر و متماثلة له بالنوع و كونه مخالفة له.

[ ۱۵۷ ] قوله «من انه اذا كانت ...» ٢

بیانه ان المفروض ان العالمین متعدد ان شخصاً و متّحدان نوعاً و لکل واحد منه ما مکان غیر مکان الآخر . و چون فرض شده است که بحسب نوع متحدند و مقتضای طبیعت نوع واحد است پس مکان هر یك مکان دیگری هم هست پس جایز است که این در او باشد کما اینکه جایز است او در این باشد پس باید بحسب مقتضای طبع نوع واحد هر دو در آن مکان باشند و هر دو در این مکان باشند و هر دو در این مکان است مقسور است کما اینکه او در آن مکان است مقسور است بلکه می بایست او نیز با این در این مکان باشد و این نیز با او در آن مکان باشد . و چون مقتضای طبع هر شیء آن است که اگر مانعی و قاسری نباشد باقی باشد در مکان خود و از آنجا بدر نشود الاً لمانع و اگر بدر شد به زوال مانع بر گردد و میل کند به مکان خود ، پس آن چیزی که به قسر در مکانی است بعد از آن چیزی است [که] به طبع بوده است در مکان دیگری پس این دو عالم با هم مجتمع بوده اند بعد از آن متفرق شده اند . و

۱. ۵۹/۷.

<sup>.</sup> A/Q9 . Y

اگر گفته شود که این قطعه از حجر که در آن قطعه از زمین افتاده اگر بر داریم به قطعه دیگر از زمین بگذاریم، باز قسر لازم نمی آید، پس چه عیب دارد که آن دو عالم نیز هر یك چنین باشد، جواب آن است که چون سطح زمین شیء واحد شخصی است و مكان واحد است از برای هر قطعه سنگ پس هر جا که واقع شد در مكان خود واقع شده و هر گاه مثلاً بر سطح زمین یا هوار اقسمت فکیه دارد... باز شیء واحد از وحدة خود بیرون نرفته، چنانچه اگر سنگ بالارفته بالقسر واقع شود به هر یك از قسمتین اگر چه قبل در قسمت دیگر بود باز در مرکز خود واقع شده زیر اکه سطح زمین همه مكان واحدند از برای او بخلاف ما نحن فیه، زیر اکه مفروض این است که متعدد است مکان هر یك بالشخص.

#### [ ۱۵۸ ] قوله «فاذا هي متباينة ...» `

لكونهما متعدداً بالشخص. «وليست بمتباينة» لكونهما نوعاً واحداً. «وهذا خلف» و قوله «فاذا هي متباينة ابداً» قضية مشروطة دائمة، و نقيض الدائمة مطلقة عامّة، پس نفى بر سر دوام مي آيد. پس مفاد دو قضية چنين مي شود كه متباين ابدى است و هذا هو مفاد القضية الدائمة، متباين ابدى نيست و هذا مفاد القضية المطلقة العامة.

## [۱۵۹] قوله «والذي بالقسر ...» ٢

چون در این احتمالی می رفت و او این بود که کسر دو قسم است یکی در وجود خارجی و دیگری در تصور عقلی و چون قسر عبارت از خلاف طبع است پس هرگاه شئ اوّل در بدو وجودش بمقتضای طبع خود بود ثم متصور شد این قسر، قسر خارجی است و هرگاه شئ در بدو وجودش مقسوراً موجود مخلوق شده باشد نه آنکه اوّل او را طبعی باشد ثم قسر عارض او شده باشد این قسر عقلی است زیرا که معنی او چنین می شود که هرگاه اصلی می داشت نسبت به او مقسور بود خارجاً پس باز مقسور است و قسر دائم نیز محال است، باید با اصل خود مجتمع بشود.

پس کسی رامی رسد که بگوید چه عیب دارد که چه می شود که واجب الوجود شئ را

<sup>.</sup> ۱۳/۵۹ . ۱

<sup>.14/09.4</sup> 

خلق بكند كه در بدو وجودش مقسور باشدنه آنكه بعد قسر عارض او شده باشد مثل اينكه هو ايى منتقل شود بناء لامحالة ميل به مركز خود مى كند كه كرة نار باشد و اين قسر بعد الذى بالطبع كه نيست پس قولك ليست بمتباينة ابداً صحيح نيست زيرا كه شئ كه وجودش وجود قسرى باشد متباين است ابداً.

جوابش آن است که اشاره کرده است بسوی او بقوله «وجود الذی بالقسر» و حاصلش این است که قسر دائم را اثبات کرده اند که محال است لامحالة باید باز عود کند به مرکز خود.

# [ ۱۶۰ ] قوله «فالارضية المطلقة يقتضي الوسط المطلق من العالم ...» `

پس ارضی که در این مکان و وسط است و ارضی که در آن مکان است هم به ارض ارض مطلق صادق است و هم به مکان یعنی هم به متمکن و هم به مکان مطلق، امّا شخص این ارض چرا در آنجاست و شخص او در آنجاست شاید به جهت خصوصیتی باشد که در هر یکی از آنهاست و الا قطع نظر از خصوصیت گفته هر ارض مطلق مکان مطلق خواهش می کردند، هستند لامحالة پس لازم نمی آید کونهما مقسور تین.

#### [۱۶۱]قوله «لها امكنة كثيرة ...» ٢

مثل چند قطعه سنگ در زمین که هر یك یك مكانی خاص دارد.

### [۱۶۲] قوله «ايضاً مكاناً واحداً ... $^{"}$

پس بایداین دو کره از عالمین نیز نظر به تأمّل و توافق در طبیعت هر گاه فر ض بگردندیك کره مکانهای آنها نیز نگردد یك مكان.

# [187] قوله «وذلك الاجتماع ممّا لامانع ...» أ

مثل سخنی که بر اجسام ذی مقر اطیسیه گفته اند که جزء با کل در طبیعت جسمیه شریك است پس از اینکه قسمت فکیه لازم آمد بر این قطعه از جسم از آن کل که منفصلند

<sup>1.90/1.</sup> 

<sup>.</sup> Y - / 09 . Y

۳. ۲۲/۵۹ .۳

<sup>. 27/09.4</sup> 

از هم، باید همه این اجزاء قابل این قسمت فکیّه باشند زیر اکه همه با کل شریکند در طبیعت و این جزء نیز با آن جزء شریکند در طبیعت، فکذلك ما نحن فیه، زیر اکه این دو کره با هم در طبیعت یکی هستند پس چنانچه از آن طبیعت واحدة قطعه شده است متصل واحد و گردیده است یك کره کذلك باید جائز باشد که این دو هم بر گردند مجتمع شوند نظر به اتحاد طبیعت هر دو نظیر اینکه این قطعه از سنگ که متصل واحد است با آنکه در طبیعت ارض و جسم مشتر کند با قطعات کثیرهٔ متعدّدة باید جایز باشد که قطعات متعدده نیز بگردند متصل واحد نظر به اینکه در طبیعت با آن قطعه واحد شریکند.

برهان آخر و او این است که اثبات کردهاند اتّحاد عقول را در موضع خود، پس هرگاه دو عالم یافت بشود لاشك و لاریب که عقول هر یك غیر عقول دیگری است و نفوس هر یك غیر دیگری است و هكذا، پس لازم می آید عدم اتحاد عقول.

[۱۶۴]قوله «لامن المركز ...» `

چنانچه سنگی را قسراً به بالا بیندازند. «اوالی المرکز» چنانچه آتشی میل به بالا می کندو چنانچه خیك پر از هوازیر آب نمی رود بلکه بالابر می خیزد.

[180] قوله «متّضاد بالطبع لا بالاضافة ...» ٢

زیرا که مثلاً مرکز کره با سطح کره لامحاله متضادند بالطبع و بالجملة گاهی بدایت با نهایت متضاد بالطبعند، چنانچه در کره فرض می شود و گاهی تضادشان بالعرض است چنانچه هرگاه شی را حرکت بدهی از قطعه ای از زمین مثلاً آنکه بدو است با نهایت البته متضاد است لکن بالعرض نه بالذات زیرا که جایز است نهایت را ثانیاً بدو قرار بدهی و بدو را نهایت قرار بدهی پس بالاضافة و نسبت به حرکت اولی متضاد است نه مطلق.

 $^{\mathsf{T}}$ قوله «فمن هذا يعلم …»  $^{\mathsf{T}}$ 

يعنى حاصل كلام اين شد كه اختلاف الآثار يدلّ على اختلاف المؤثّرات، و اختلاف اللوازم يدلّ على اختلاف الملزومات و اتحادها على اتحادها، پس از اين قسمت عقليه معلوم

<sup>.4/8.1</sup> 

<sup>.8180.4</sup> 

<sup>.9/80.8</sup> 

می شود از برای ما که حرکات عالم دیگر نیز با حرکات این عالم نوعاً یکی هستند پس وجهی که محض قبول ثانی بود که اسطقساتشان متخالف هم باشد ثابت نشد و هو المطلوب.

بل نقول ان عقول ذاك العالم يجب ان يكون مطابقة لعقول هذا العالم في العدد لاتزيد عليها و لاتنقص عنها، اذ العقل الاوّل الذي هو المعلول الاوّل لابدّ ان يكون اتمّ في باب المعلولية بحيث لا يتصوّر اتمّ منه و الاّلكان الواجب ان يصدر من العلّة ذلك الاتمّ الذي لااتمّ منه و كذا القول في الصادر الثاني انه ايضا لابدّ ان يكون اتمّ في باب المعلولية و الصادرية من العقل الاوّل ولوكان شيّ اتمّ منه لكان الواجب ان يكون هو الصادر و هكذا الى ان يصل الى العقل العاشر. ثم الكلام في النفوس هو الكلام في العقول ثم الكلام في الطبيعة هو الكلام في النفوس فلو فرض عقول هذا العالم عشرة فيجب ان يكون عقول ذلك العالم ايضاً عشرة اذلا يوجد في كل مرتبة لا يكون الاّ واحداً و الاّلم يكن ذلك الالاوجد في كل مرتبة غير الواحد اذصر ف كل مرتبة لا يكون الاّ واحداً و الاّلم يكن ذلك صرفاً كلّما فرض له ثان فهو بعينه هو الاوّل اذلا يكون صرف الشيّ متعدّداً اذالوجود لا يتكرّ رفاذا كانت عدد عقول هذا العالم عشرة مثلاً لا يمكن ان يكون عدد سلسلة عقول ذلك العالم احد عشر بل هكذا الكلام في اشر فيّة العقل الاعلى بالنسبة الى الاخس فكلما انّ العقل الاوّل في هذا العالم اشرف يجب اين يكون في ذاك العالم ايضاً كذلك و كما أنه يجب ان يكون الاوّل في هذا العالم اضرف يجب اين يكون في ذاك العالم ايضاً كذلك و كما أنه يجب ان يكون العاشر اخس و انقص من العوالي في هذا العالم فكذلك في ذاك العالم.

## [۱۶۷] قوله «الطبيعة مالم توفّ...» <sup>ا</sup>

لهم قاعدتان: احديهما الامكان الاشرف، و الاخرى الامكان الاخسّ. امّا الاولى فهى الملحوظة في قوس النزول و المراد منها أنّه لووجد ممكنان احدهما اشرف و الآخر اخس فلابّد ان يوجد اوّلاً الممكن الاشرف ثم يوجد الممكن الاخس و هكذا الى ان بلغت سلسلة قوس النزول الى الممكن الاخس الذي لا اخس منه و هو المادة. و امّا الثانية و هى الملحوظ في قوس الصعود و المراد منها ان كل ممكن اتم و اعلى واجد لكل كمالات للانقص الاخس فكل مرتبة من مراتب الفوق مشتمل على امرز الدعلى ما اشتمل عليه السافل فالوجود بما هو وجود كمال للشيّ كما ان الفقد نقصان له فالنبات اكمل في الموجودية من الجسم و

<sup>14/8.1</sup> 

الحيوان اكمل فى الموجودية من الشجر مثلاً و الانسان اكمل من الحيوان فان المادة كالنطفة مثلاً يتحرّك حركة جوهرية يستكمل و يصل الى غاية وجودها فيفاض عليها من المبدء الاعلى النفس النباتى ثم يستعد متدرجاً حتى يحصل لها مرتبة الحيوانية ثم يحصل بعدها المرتبة الانسانية والنفس الناطقة الّتى هى مدركة للمعقولات العالية و هكذا الى ان يصل الى العقل الاوّل كل ذلك لبطلان الطفرة فى الوجود ... بطلان الطفرة الا كلّ درجات فى الحيوان مثلاً لابد ان تسلك الطبيعة الى ان يصل الى المرتبة الانسانية، پس بايد نماند درجه از درجات حيوانية مكر اينكه طى كرده باشد طبيعت او را، همچنين بايد نماند درجه از درجات نباتيه مكر آنكه طبيعت طى كرده باشد تا داخل شود در مرتبة حيوانيه، پس چنانچه نفس حيواني داراى جميع مراتب نباتى است كذلك نفس ناطقه داراى جميع مراتب حيوانيه است پس بايد كيفيتى از كيفيات نمانده باشد مگر آنكه نفس انسان مدرك او باشد.

## [ ۱۶۸ ] قوله «فنقول قد تحقّق ان بين الاجسام العظام ...» `

غرضه انه قد تبيّن ان العالم شخص واحد فنقول اجزاء هذا الشخص الواحد مرتبط بعضها مع بعض و هيهنا تلازم لامحالة كونها مبائن الوجود اما بين الاجسام العظام كالكراة الكلية مثلاً چونكه خلاً محال است پس بايد در جوف محدّد الجهات اجسام ديگرى باشد كه عبارت از فلك هشتم باشد و هكذا هفتم و ششم تا برسد به ارض و چون هر حركات مستقيمه بايد نهايتى داشته باشد لبطلان عدم النهاية پس بايد محدّد الجهاتى باشد لامحالة و هذا هو التلازم بين الاجسام العظام.

## [۱۶۹] قوله «و كذابينها و بين اعراضها ...» <sup>۲</sup>

فكل عرض مفتقر الى المعروض والمحل و كل محل لامحالة مشتمل على العرض و بعبارة اخرى كل عرض يحتاج الى الجوهر و كل جوهر مشتمل على العرض امّا الاوّل فلان العرض هو الموجود في الموضوع فلا محالة يحتاج الى الموضوع كالسواد الى الجسم، فطبيعة العرض شأنها كذلك لامحالة و اما خصوص هذا العرض فأنّما هومن قبيل استعداد

<sup>.18/81.1</sup> 

<sup>14/81</sup> Y

خصوص المادة و اقتضائها المقتضية لخصوص هذا العرض. و امّا الثاني فانّ كل جسم مشتمل على المقدار فهو متقدر و كل متقدّر متشكل اي فله الشكل والهيئة.

[...]قوله «بل بين اكثر الاعراض و محالها. . . » `

آ و العلة الواحدة . . .  $^{\text{Y}}$  قوله «والتلازم يوجب الانتهاء الى العلة الواحدة . . .  $^{\text{Y}}$ 

اذ الارتباط يتصور على قسمين: احدهماكون احد المتلازمين علّة والآخر معلولاً و ثانيهما ان يكون معلولين لعلّة واحدة توقع الارتباط بينهما بالذات و على اى التقديرين فلابد ان يكون ذلك التلازم موجباً للانتهاء الى علة واحدة و الاّفيكون بين شيئين تلازم اذ لوفر ض كون هذا الشئ معلولاً لهذه العلّة و ذاك معلولاً لتلك العلّة لم يتحقّق بينهما تلازم اصلاً.

[ ۱۷۱ ] قوله تعالى «لوكان فيها آلهة الآالله لفسدتا» ٣

و معنى الفساد هولزوم عدم هذا الانتظام والنظام الاتم، و هذا لارتباط و التلازم و وجود الارتباط و الانتظام كل يدل على كون المبدء واحداً لامتعدّداً.

#### [تنبيه]

[ ۱۷۲ ] قوله «و كما ان كلّ واحد من اعضاء الشخص الواحد الانساني . . . .  $^*$ 

فلنا اوّلاً اثبات كيفية الواحدة الانسانية ثمّ به يثبت الواحدة فى الانسان الكبير ايضاً. فنقول اوّلاً ان العناصر اذا امتزجت فتفاعل و يكسر كل سورة الآخر فبعد الكسر والانكسار يحصل كيفية معتدلة مزاجية تكون هى المحلّ للصورة النوعية الحالّة فيها يقال لتلك الكيفية المزاج، و بالجملة المزاج هى التى تحصل من تركيب الاسطقسات. گويند كه او طبيعت خامسهاى است كه [نه] رطب تام است و نه خشك و نه حارّ و نه هر دو بلكه شئ ديگرى است شبيه به اينها.

ثم انّ اتباع المشائين و الاطباء يقولون ببقاء العناصر في المواليد بصورها النوعية و

١. ١ ۴/۶١، لم يشرح هذه العبارة، كاتّه نسى توضيحها.

<sup>.18/81.4</sup> 

۳. ۲/۶۲، الانبياء / ۲۲.

<sup>.9/84.4</sup> 

الكيفية الحاصله هي التي تشابه بهاجميعاً... ان هذا الكلام منهم على ما سمعنا من الاساتيد ليس على ما ينبغى اذالكيفية المزاجية لاريب والشبهة أنها من الاعراض لابد لها من محل كان ذلك الاعراض قائماً بذلك المحلّ، فمحلّها امّا واحد من العناصر فيلزم الترجيح بلا مرجح او كلّ واحد منها محلّ لها و هي حالة في كل واحد منها فيلزم حلول العرض الواحد في محالّ متعددة و هو محال واضح. و إيضاً المقصود من الامتزاج هو حصول التركيب الذي نسمّى المركب منه بعد الامتزاج مزاجاً فلو كان كلّ من العناصر محلاً لتلك الكيفية يحصل هناك مركبات لامركب واحدكما هوالمقصود، او المجموع من حيث المجموع وهذا يتصور على قسمين: احدهما كون المجموع من حيث المجموع محلاً لها بمعنى انه يحصل من تركيب العناصر صورة وحدانية بعض منها حالة في هذا العنصر و بعضها في ذلك العنصر و هكذا، فيعود السؤال والمحذور. و ثانيهما، انه يحصل هيهنا صورة وحدانية غير حالة في كل من العناصر و هي الكيفية المزاجية فنسئلك قل لنا انّ وحدة تلك الكيفية اما بهذه الصورة الواحدانية فيكون دوراً و ان كانت بغيرها فننقل الكلام اليه و هكذا فيلزم التسلسل، اذالتركيب يحصل بعد حلول تلك الصورة في المادة فيحصل المزاج و الكيفية، فقبل حلول تلك الصورة الوحدانية لابدّ ان يكون كيفية اخرى و هي ايضاً من الاعراض يحتاج الى محلّ تلك الصورة الوحدانية لابدّ ان يكون كيفية اخرى و هي ايضاً من الاعراض يحتاج الى محلّ آخر فان كانت تلك فيلزم الدور او التسلسل.

فالحقّ ما ذهب اليه المحقّقون من الحكماء من ان صور العناصر باقية و ليست بباقية، لا بمعنى ان صورها تنقلب الى صورة احرى كانقلاب الصورة المائية الى الهوائية مثلاً، اذهذا غير معقول لان ذهاب الصورة الاولى امّا في زمان او في آن، و ان كان الاوّل فيلزم بقاء المادة بلاضرورة في زمان ذهاب الصورة الاولى و مجيئ الاخرى، و ان كان الثاني فيلزم نتالى آنات و هو يستلزم لا ثبات الجزء [الذي] لا يتجزّى و هو باطل كمالا يخفى، بل بمعنى ان صور كل منها يتوجّه الى محلّ واحد و هي الصورة النباتية مثلاً، و تتحرك بالحركة الجوهرية لاعرضية حتى تحتاج الى محلّ و لا يزول صورها بل هي باقية الآانها تحصل لهاتر قيات، و مايذهب منها ليست الآدر جات تلك الصور و الآفامر واحد منها باق غير زايل، و لا ينقلب ايضا لبطلان الانقلاب كمامر بل تتحرّك بحركة جوهرية حتى يحصل فيها الصورة النباتية بمعنى انها تتصوّر بالصورة النباتية و مافيه الحركة هي مراتب الصور اذلو كان شيّ آخر يصير ذاك الشيً تتصوّر بالصورة النباتية و مافيه الحركة هي مراتب الصور اذلو كان شيّ آخر يصير ذاك الشيً تتصوّر بالصورة النباتية و مافيه الحركة هي مراتب الصور اذلو كان شيّ آخر يصير ذاك الشيً

محلاً لها و يكون الحركة عرضية لاجوهرية فاذا حصل لها الصورة النوعية النباتية مثلاً فيستتبع كيفية مزاجية نسمى تلك الكيفية طبعاً و هو الذي هو مبدء للحركة و السكون.

بيان ذلك حتّى يتّضح المقام اتضاحاً، فنقول: انهم قالوا ان كل فعلية لا تجمع مع القوّة كما لا تجمع مع فعلَّية اخرى. و بالجملة الفعلية آبية عن فعلية اخرى، بل في الجسم مثلاً قوَّة و استعداد من جهة المواد الخارجية بتوجّه المادّة الي صورة من الصور و كأنّه تريد الايستكمل بتلك الصورة فالفعلية حيثية وجهة في كل شئ بهايستكمل الشئ فاذا حصلت في المادّة تلك الحيثية فلا معنى لحصول فعلية اخرى مع حصول تلك الحيثية التي كانت عبارة عن الفعلية والقوّة جهة اخرى ليست آبية عن ان يوجد فيه امور كثيرة وجو دية موجبة لاستكما لهابها والشئ الواحد من جهة واحدة يمنع كونه بالقوة و بالفعل معاً فالنطفة تتحرُّك بحركة جوهرية ويسرى في مراتب تلك الصورة النطفية حتى تحصل فيها صورة جنينية فيستتبع كيفية مزاجية اخرى، و كذاصورة الجنين يتحرُّك بحر كة جوهريَّة ويسري في مراتب تلك الصورة و لا يزول و لا ينقلب اصلاً بل يتوجّه الى صورة اخرى اكمل من صورة انسانية و هي الصورة الحيوانية حتى تستكمل بها و تترقّي بواسطتها لان كل شئ دائماً في الترقي إلى إن يصل نفسه إلى غاية فيلبس لباس الصورة الحيو انية ويتصور بتلك الصورة فاذا استكملت و تصورت بتلك الصورة فيتحرُّك ايضاً بحركة جوهرية \* الى صورة الصور اعني الصورة الناطقة التي هي اكمل الصور فيسرى جميع مراتب الحس حتى يحصل فيها تلك الصورة ايضاً، و التركيب الحقيقي اتّما هو بين مادة زيد مثلاً وبين نفسه الناطقة فانّ بينهما اتحاداً و ليس بينهما اي بين النفس والبدن تركيب حقيقي اتحادي اذلا يمكن ذلك لعدم قرب افقهما لبينونتهما بينونة كلية و انّما البدن من شر ائط قبول المادّة لصور النفس الناطقة، و بعبارة اخرى أنه لابدَّ للنفس من محلَّ حتى يفعل في ذلك المحلُّ ويدِّبر ، والبدن بشير اشير اجز ائه بتلك التأليفية الخارجية المتناسبة المنتظمة المتناسقة شرط لقبول المادة الصورة الناطقة و بغير ها لاتقبل اصلاً فالمدبّر في البدن شخص واحدو هو النفس.

<sup>\*</sup> تنبیه، اما سخنی که گفته اند که در وقتی که شجر را قطع کر دی فصلش می رود و جنسش باقی می ماند. او نیز به حرکت جو هریه است. کذا سمعت من الاستاد دام مجده.

فاذا علم ذلك في الانسان الصغير فليجز ذلك بعينه في العالم الكبير فان العالم الكبير فان العالم الكبير ايضاً نفس كلّى و مادّة كلية و هذه الاجسام المتشتتة المتفرقة المتباينة في الوجود كالبدن بعضها سماوات و بعضها ارضون و بعضها ماء و بعضها نار الى غير ذلك أنّما هي من شرائط قبول المادّة تلك الصورة و هي النفس الكلّي كما انّ البدن ايضاً كذلك حيث انّ اجزائه من اليدوالرجل و الرأس و الشريانات و الامعاء و غير ذلك كلها متباينة في الوجود متمايزة في الحس بل في الفصل ايضاً بعضها فاعل و بعضها منفعل. و كما انّ النفس كانت مدبّرة في البدن والقوى التي فيه كانت محلاً لتدابير النفس و مبادى الآثار الخارجية فكذلك في العالم الكبير ايضاً فان نفسنا الناطقة الانسانية مثلاً من جملة قوى الانسان الكبير و كذلك الصور النوعية الاخرى كالصورة السماوية قوّة اخرى و الارضية قوّة اخرى و النباتية قوّة اخرى و النباتية قوّة اخرى و زالت او حصل مثلاً في هذا العالم جرح او مرض يحصل صور ته في تلك النفس الكلّي فاذا زالت او حصل الصحة و غيره مثلاً تمحى تلك الصورة و هي المسماة بلوح المحو و الاثبات و لوحصل لنفس من النفوس استكمل بتوجّه الى شيّ يحصل له الانقلاب كتوجّه النفوس الناطقة الى الناطقة الى الناطقة الى الصورة المنقوسة في الجدار او في الوسادة.

ا قوله «ولعلى بعضهم على بعض  $\cdots$  ، ،  $^{\prime}$ 

اذلوكان بعضهم قادراً على دفع الآخر فتكون اعلى منه و ان لم يكن فتكون الآخر اعلى منه و هذا واضح.

[ ۱۷۴ ] قوله «على ان وحدتها التأليفية ظلّ لوحدتها الطبيعية · · · » `

الرقص ايضا علم من العلوم فاذا حصل من كثرة الممارسة ملكة ذلك العلم يصدر عنه الافعال المتناسقه فالفاعل انما هو تلك الملكة لكن بتدبير النفس فلويكون المدبر امراً واحداً فكيف يصدر الافعال المنتظمة المتناسقة بحيث تسر الناظر اليها فعلم ان الافعال المنتظمة لابد و ان يكون مستندة الى فاعل واحدو مدبر واحدو لما كانت وحدة المدبر وحدة طبيعية حقيقية فلذا يحصل في الخارج تلك الوحدة التأليفية الملتئمة غير مختلفة النظم كما لا يخفى .

<sup>.18/84.1</sup> 

<sup>. 3/84.</sup> ٢

#### [استبصار واكمال]

[ ١٧٥ ] قوله «فيكون العالم كلّه حيواناً. . . » `

المراد من هذا الحيوان هو الجسم المتحرك القابل للابعاد الثلثة، وليس مفهوم النماء فيه مأخوذاً اذ هذا المفهوم اتما مأخوذ في الحيوان الذي هو في قوس الصعود وليس في الحيوان الذي في قوس النزول وله قوة خيالية يدرك بها الصور لا المعاني و اما نفوسنا الناطقة من حيث انها تدرك المعاني ليست المعاني منها بل هي من العقول و من حيث انها تدرك الصور فهي منها.

[۱۷۶] قوله «مؤلف من اعضاء متشابهة...» ٢

كاجزاء كرة واحدة اوجسم واحد فانّ اجزائه المقدارية متشابهة.

[۱۷۷] قوله «و غير متشابهة ...» "

كالسماء والارض والكرة النارية والارضية و المأئية و غيرها من الاجسام حيث انها ليست بمتشابهة اصلاً.

[۱۷۸] قوله «يستبقى بعضها ببعض و ينتفع ...» ۴

كالشمس حيث ان الاجسام الارضية ينتفع من الكواكب و الاجرام السماوية و بعضه محسوس و هو ظاهر و بعضه معقول كالتأثيرات التي للكواكب في نفوسنا كما قالوا ان كان طالعة في عطار ديكون وزيراً و من اهل القلم و غير ذلك فان هذه الانتفاعات معقولة غير محسوسة.

[۱۷۹] قوله(و اذا لوحظ من جهة و حدته الشخصية ...» $^{\Delta}$ 

لابدّ في ذلك من تمهيد مقدّمات:

الاولى انه لابد بين كل علّة و معلولها كمال المناسبة بحيث يتعيّن المعلول المعيّن في مرتبة ذات العلّة المعيّنة حتّى يصدر من هذه العلّة، فكذلك المعلول المعيّن

<sup>.14/54.1</sup> 

<sup>.10/88.4</sup> 

<sup>.10/84.4</sup> 

<sup>.19184.4</sup> 

<sup>.0184.0</sup> 

لاغيره و لولم يتحقّق لمناسبة بين العلّة و معلولها لمصدر هذا المعلول و لمّا يكون هذه العّلة علّة لذلك المعلول اذ صدوره عنها لاغيره و كونها مصدراً لاغير فالترجح بلامرجح فظهر أنّه لامناسبة بين المادّة الكلّيه والنفس الكلّى كما لايخفى اذمنها وسائط و موجودات اشرف من المادّة و هى اقرب وانسب فى باب الصدور عن علّة العلل اوعن ساير الوسائط.

الثانية لابدًان يكون للموضوعات بالنسبة الى الاعراض جهة اقتضاء و استباع و استلزام لان الاعراض بلاواسطة جوهر مادى لايصدر عن جوهر مجرد، اذا لجوهر المادى اقوى من العرض و اولى من ان يصدر من الجوهر المجرد فان صدر ذلك الجواهر المادى لابد ان يكون له جهة استتباع للاعراض الموجودة الحالة فيه و الأيلزم ايضاً الترجّح بلامر جح.

الثالثة اذا حصلت العلّة التامّة للشيء فلابدّ ان يصدر المعلول من غير انتظار اذا لعلّة التامّة عبارة عن انسداد جميع انحاء عدم معلولها فيكف يجوز ان يوجد العلّة التامة ولم يوجد معلولها و الاّيلزم تخلّف المعلول عن العلّة.

الرابعة موضوع المتجدّد متجدّد فان الحركة امر متجدّد بالذات متغيّر متصرّم فلا بدّ ان يكون موضوعها ايضا كذلك اذ المتجدّد بالذات اى الذى جهة ذاته جهت التجدّد والانصرام من حيث هو متجدّد لابدّ ان يستند الى المتجدّد بالذات اذ لولم يكن كذلك بل استند الى الثابت بالذات لايلزم ان يصير المتجدّد ثابتاً اوالثابت متحدّداً.

اذا تحقّق ذلك فنقول ان للعالم جهة وحدة و جهة كثرة وجهة وحدته هى النفس الكلية المدبرة لجهة كثر ته و هى برزخ بين الواجب و تلك الكثرات و يسمى بعالم المثل و هى باطن هذا العالم و نسبته الى هذه الكثرات نسبة النفس الى البدن من غير فرق من جهة تصرّفها فى البدن و كون البدن مر كباً بالعرض كما ذكر سابقاً فالصادر من الواحد من جميع الجهات تلك النفس الكلية التى هى جهة وحدة هذا العالم لوجوب المناسبة المذكورة و لكل فلك بل لكل كرة نفس فتحصل هناك نفوس كثيرة هى ملكوت السموات و ملكوت الارضين فهى باطن هذا العالم الظاهر.

والحاصل انا لانقول انه صدر من الواحد الحقّ النفس الكلية و صدر منها الفلك الاوّل ثم صدر نفس الفلك الثانى فصدر جسم الفلك الثانى حتى يحصل بتخلّل الفاء فيلزم الخلأ. بل نقول ان من الواجب قدر صدر بارادة واحدة النفس الكلية ثم تعلّق بساير النفوس و صارت موجودة واستتبعت اجسامها الفلكية فتكون هي موجودة بالعرض و هو عبارة عن فعل واجب الوجود نظير ما تقول ان الجعل تعلّق بالوجود اوّلاً ثم بالماهية ثم بلوازمها ثانياً و ثالثاً فالماهية ولوازمها موجودة بالعرض و الذي تعلّق الجعل به بالذات هو الوجود، كما تقول ان الجعل اوّلاً تعلّق بالفصل ثم بالجنس ثانياً. و كما تقول ان هذا التفصيل ليس في الخارج بل النسبة في الخارج نسبة اتحادية و أنما هذا الانفكاك في العقل، كذلك الكلام في ما نحن فيه، فان تعلّق في الحعل اوّلاً بالنفس الفلكي ثم بجسمه انما هو في تفكيكنا و تفصيلنا و الا فالتعلّق شي واحد من الواجب بالذات كما قال «و ما امر نا الا [واحدة] كلمح بالبصر» فاذا تعلق بالعالم اي بجهة من الواجب بالذات كما قال «و ما امر نا الا [واحدة] كلمح بالبصر» فاذا تعلق بالطبايع ثم وحدته الشخصية استتبعت جهة الكثرة فتعلق اوّلا بالعقول ثم بالنفوس ثم بالطبايع ثم بالاجسام الخ.

### [ ۱۸۰ ]قوله «هي بعينها علّته الغائيّة ...» ٢

لان علّته الفاعلية هي واجب الوجود وكذلك علّته الغائية، وسيجئ بيان ذلك . قال ارسطو في اثولوجيا «منه و لم هو في البسائط واحد، و عنه و فيه فيها واحد» الى آخر ما قال .

[ ۱۸۱] قوله «بعض اجزائه تدريجي الوجود سواء كان بالذات او بالعرض ...» م

امًا الاوّل فكما في الحركة الغير الجوهرية فانّ نفس المتحرك اجزائه تدريجي الوجود بالذات وامّا الثاني فكنفس الحركة فانّها تدريجي الوجود بالعرض.

[۱۸۲]قوله (و بعضها دفعي الوجود كذلك ... ، ۴

اى بالذات و بالعرض فان نفس المتحرك في الحركة الجوهرية دفعي الوجود بالذات و نفس الحركة دفعي الوجود بالعرض.

١. القمر / ٥٠.

<sup>.</sup>V/84.Y

<sup>.17/84.4</sup> 

<sup>.11/84.4</sup> 

#### [تعقيب]

[۱۸۳] قوله «في ايّ مفهوم كان ...» ا

هذه المسئله ينحّل الى مسئلتين: احديهما ان المراد من المفاهيم الوجودية كالعلم والقدرة والارادة و غير ذلك التي هي من العوارض الوجودية حيث انها مشتر كة في اطلاقها على الواجب و غيره بحسب الظاهر و هل هي مشتر كة بمقتضى مؤدّى البرهان ام لا فسيجئ الكلام فيه، و ثانيهما المراد من المفهوم الماهيات كالجنس و النوع و الفصل والكيف والكمّ و غير ذلك و بعبارة [اخرى] كل ما هو داخل تحت المقولات.

[۱۸۴] قوله «اعلم انّ الوحدة ...» ٢

الوحدة على اقسام اربعة:

احدها: هى الوحدة التي هى مبدء الآحادو هى الوحدة التي ليست من المعدودات كما ان الواحد من المعدودات حيث انه ذات ثبت له الوحدة و عدم كونها من الاعداد بديهى حيث ان العدد كم و الكم قابل للقسمة و هذه الوحدة التي هى مبدء الآحاد ليست بقابلة للقسمة.

والثانى: الوحدة التى هى ذات الواحد بما هو واحد المسماة بالوحدة الحقّة حيث انّ الوحدة عين ذات الواحد لا انّ هناك عارض هى الوحدة و معروض هى ذات الواحد بل الوحدة التى هى ذات الواحد.

الثالث: الوحدة الحقيقية وهي الوحدة التي ليس لها واسطة في العروض.

الرابع: الوحدة الغير الحقيقية وهي التي لها واسطة في العروض كما تقول ان زيداً وعمر واً واحد في الانسانية فهما متباينان ممتازان في الخارج ليس لها جهة وحدة الا آنهما مشتر كان في امر هو واسطة في عروض الوحدة لها و ذاك الامر هو الانسانية المشتركة بينهما فالانسانية هي الامر المشترك الذي هي واسطة في عروض الوحدة للاثنين و كذلك الكلام في كون الجنس واسطة في عروض الوحدة للنوعين كالبقر و الغنم و هكذا في الكم و الكيف

<sup>.</sup> ۲۲/۶۴ . ۱

<sup>.</sup> TT/84 . T

الى غير ذلك من المقولات.

[۱۸۵]قوله «حتى ان العشيرة في عشيريته واحدة» `

ففى العشرة وحدات اربع: احديها أنها مشتملة على وحدة هى مبدء الآحاد، و ثانيتها اشتمالها على الوحدة العارضة للعشرة اشتمالها على الوحدة العارضة للعشرة كقولك عشرة واحدة، و رابعتها كونها مبدء للعشرات، و الفرق بين الاخيرين بالاعتبار فان اعتبار كونها مبدء للعشرات غير اعتبار عدم كونها مبدء لها و هو ظاهر غير خفى.

و ممّا ذكر ظهر بطلان من قال بانّ الوجود اعمّ من الوحدة اذ كما انّ الواحد يحمل عليه الوجود كذلك الكثير بخلاف الوحدة فانّها ليست كذلك و وجه البطلان هو انّ كل كثير له جهة وحدة هي كونه موجوديته و هو ايضا ظاهر .

#### [۱۸۶]قوله «بل هوالواحد فقط ...» ۲

هذا اشارة الى مشرب ذوق المتألهين حيث قال انه ليس الواحد الآواجب الوجودو ساير الاشياء معروض للوحدة فتكون ساير الاشياء مصاديق لمفهوم الواحد باعتبار ارتباطاتها الى الواحد الحقّ على قياس مذهبه في الوجود كما مرّ.

#### [۱۸۷] قوله «و اضافته الى الاشياء ... » "

غرضه دفع ما يقال انه لا يخلو شئ عن اضافة ما فكما ان للاشياء اضافة بعضها مع بعض كذلك الواجب تعالى فانه ايضاً شيء فله ايضاً مع ساير الاشياء اضافة.

و وجه الدفع انه فرق بين اضافته الى الاشياء و بين الاضافة التى بين الاشياء فان الاضافة التى في الاشياء امر نسبى يحتاج في تحققها الى طرفين احدهما مضاف و الاخر مضاف اليه و ليس لها تحقق الا بتحقق الطرفين، و اما الاضافة التى له تعالى الى الاشياء فهى مغايرة بحسب سنخ الاضافة للاضافة التى بين الاشياء فان احد طرفى الاضافة في هذه هو الواجب و هو مقيم للطرف الآخر و هو الاشياء و الطرف الآخر مقام بخلاف الاضافة التى بين الاشياء، و قوامها انما هو به فظهر انه لامشاركة له تعالى شئ من الاشياء في هذا المفهوم ايضاً.

<sup>.0/80.1</sup> 

<sup>11/80.4</sup> 

<sup>17/80.8</sup> 

# [ ۱۸۸ ] قوله«ان نسبته تعالى الى جميع العالم كنسبة نفوسنا...»

و للصوفية امثلة كاليم و النم، و كالشمس وضوئها، واجود امثلتهم النفس و البدن.

## [ ۱۸۹] قوله «ليست نسبة العلة الى المعلول...» <sup>7</sup>

فان نسبته تعالى الى العالم نسبة العلية و المعلولية فهو تعالى علة تامة للاشياء بخلاف النفس فانها علة مابه و من العلل الاعداية فانها و ان كانت مجردة بحسب الذات الا انها مادية بحسب الفعل فهى كالقوة الجسمانية في العقل و التأثير ....

## [ ۱۹۰] قوله «تأثر كل منهما عن صاحبه ... » "

الاترى انه يحصل من البدن و يصدر منه افعال توجب ملكة في النفس فتأثر النفس من البدن بذلك ثم تصدر من النفس بواسطة تلك الملكة افعال اخر فتأثر البدن من النفس بذلك، فلو صدر من النفس افعال ذميمة توجب ملكة في النفس و يصير افعال النفس منها عينها فلو كانت لها شدة في الذميمة تكون محرّمة و الافمكر وهة و هكذا، و لو كانت صورة افعال حسنة توجب ملكة فعل ممدوح شديد فواجب و الافمستحب، و المباح هوالذي لا بذا يبلغ و لا يبلغ بذا. فظهر تأثر كل من النفس و البدن عن صاحبه.

## [ ۱۹۱] قوله « لان يحصل منهما... » \*

اي من النفس و البدن بعد طي مراتب النبات و الحيوان.

### [۱۹۲] قوله «شعورها بنفسها...»

ادراكها نفسها عين ذاتها وكذلك ادراكها قواها فاذا حصل لهاهذان الادراكان يحصل لها من تألف هذين الادراكين ادراك واحد آخر كالابصار و الاسماع و غير ذلك من الافعال وليس الشخص مثلاً أولا يبصر الشئ ثم يدرك المبصر. لايقال ان ادراكه تعالى ايضاعين ذاته و ادراك النفس له ايضاً ذاته عين ذاته مع ان العامة يقولون ان صفات غير الواجب ليست بعين ذاته و الا

<sup>.</sup> ۲۱/۶۵.۱

<sup>. 27/80.7</sup> 

<sup>.4188.4</sup> 

<sup>.4188.4</sup> 

<sup>.0/88.0</sup> 

فكيف يمتاز عن غيره، لا نا نقول مع انه كلام ليس على ما ينبغى اذ كون صفاته كار ادته مثلاً عين ذاته لا ينفى كون صفات غيره عين ذاته نقول ان الادر اك هناك ادر اك صرف غير مشوب... و الامكان و لا غير ذلك بخلاف ادر اك غيره تعالى كادر اك النفس مثلاً فانه غير سالم عما ذكر كما لا يخفى، فسنخ ادر اكه تعالى غير سنخ ادر اك النفس.

# [١٩٣] قوله «بين العلة و معلولها...» \

اذهما متباينان في الوجود و النفس و البدن متحدان بمعنى ان البدن شرط مادية المادة فهي مادة بالعرض بكونه مركباً طبيعيا بالعرض كما لا يخفى فالنفس متحدة مع المادة بالذات و مع البدن الذي هو من شرائط مادية المادة بالعرض.

# [ ۱۹۴] قوله (و يجوز ان يكون القوى الحاصلة فيه...» ٢

اى فى البدن من معلولات النفس، غرضه ره ان الانسب فى التنظير هوالتنظير بالنفس و قويها لا النفس و البدن كما فعله المتصوفة، اذ البدن ليس من معلولات النفس بخلاف القوى فانها معلولات لها على ما سيجئ بيانه فى موضعه.

<sup>.</sup> ٨/۶۶ . ١

<sup>.9/88.4</sup> 

## [المقالة الثانية: في صفاته تعالى]

[الفصل الاول: في ان صفاته تعالى يجب ان تكون عين ذاته] [١٩٥] قوله «و كل ما هو قيامه بشئ...» \

يعنى ان كل ماقيامه بمحل تكون لذلك المحل اقتضاء بالنسبة الى ذلك الحال لكن بوجوده و كلما كان قيامه بوجوده يكون قيامه بوجوب وجوده لان الشئ مالم يجب لم يوجد فالوجود متأخر عن الوجوب بوجود متعلق به فيكون و اجبا بالغير و كل ما هو و اجب بالغير فهو ممكن . [ ١٩٤ ] قوله «اذ لا و اجب سواء ... » ٢

فيجب ان يكون الفاعل والمرجح للصفة هو ذاته تعالى اذ المفروض ان ما سواه كلها معلولات له تعالى فلا يعقل كون معلولاته موجدة للصفة في ذاته المقدسة اذ لا ينفعل الواجب عن معلولاته يلزم ان يكون ذاته تعالى فاعلاً و منفعلاً معاً.

# [ ۱۹۷ ] قوله «ان الفعل للفاعل ...»

حاصل الوجه الاول و الثاني في اثبات ان الفعل و القبول طبيعتان متغاير تان بحسب سنخهما ، والدليل على ذلك انفكاكهما في الوجود اذربّ شئ يكون فاعلاً و لا يكون قابلاً ، و رب

<sup>.14/88.1</sup> 

<sup>.1/84.4</sup> 

<sup>.0/84.4</sup> 

شئ يكون قابلاً و لا يكون فاعلاً. و قوله «ان الفعل للفاعل...» قد يكون في غيره كما ان النار فاعل للحرارة في الماء اى اثر فعله يظهر للماء نظير الفعل المتعدى حيث انه يجاوز من الفاعل الى المفعول، و القبول للقابل لا يكون في غيره نظير الفعل اللازم حيث انه لا يتجاوز من الفاعل. و لا يخفى ان هذين الوجهين لم يثبتاكون تينك الحيثيتين متقابلتين بحيث لا تتحدان في موارد لم يوجدموضوع لم يكن تينك الحيثيتين فيه واحداً. و الجهة الثالثة في صدد اثبات التقابل بين الحيثيتين اى حيثية الفعل وحيثية القبول، حاصله ان الا يجاب و الامكان امر ان متقابلان.

[ ۱۹۸ ] قوله «و ان توقف و جود المعلول على بواقى العلل ... » ا

يعني ان للفاعل ايضاً دخل في وجود المعلول لامحالة.

[١٩٩] قوله «مبطل للقوة التي اقتضاها القابلية...» ٢

اذ القابل قابل ما لم يكن المقبول حاصلاً و موجوداً فيه فاذا وجد المقبول فيه فلم يبق القابل قابلاً كما لايخفي. القابل قابلاً ، فالفاعل بايجابه و ايجابه للمقبول يبطل القوة فلايبقي القابل قابلاً كما لايخفي.

[۲۰۰] قوله «و لايبطل شئ...»

اى الفاعل لايبطل المقبول الذى كان مقتضياً لهبل يوجده و يحفظه لانه معلوله فعلم من ذلك ان هاتين الجهتين متقابلتان لاتتحدان اصلاً.

[ ۲۰۱] قوله «اما ان تكونا لاز متين...» \*

اى خارجتين عن الملزوم و تابعين له «او مقومتين» اى جزئين لواجب الوجود، «او الواحدة منهما مقومة» اى جزء للواجب مع جزء آخر غير هذا و الاخرى لازمة خارجة.

 $^{\Delta}$ قوله «اما على الشقين الاخيرين ين ...» قوله «اما على الشقين الاخيرين ين ...»

اما على الشق الاول من الاخيرين فواضح و اما على الثاني فلان كون واحد مقوماً معناه ان له جزء مقوم آخر و الالايكون هذا مقوماً اذ التقويم يستعمل في الاجزاء، الاان يقال ان هذا

<sup>.11/87.1</sup> 

<sup>.14/84.4</sup> 

<sup>.14/84.8</sup> 

<sup>.17/87.4</sup> 

<sup>19/84.0</sup> 

نفسه هو واجب الوجود، و فيه ان البيان ايضاً يجرى في الاخرى الذي لازمة له، فان اللازم صفة للملزوم الذي هو الذات و لابد ان يكون الذات فاعلة له و قابلة و هما يحتاجان الى جهتين في الذات، فيلزم التركيب ايضاً.

### [٢٠٣] قوله «الابجهتين مختلفتين...» \

بل يفسد الكلام في كل واحد منهما منفر داً عن الاخر .

### [۲۰۴] قوله «مكان القبول بمعنى الاتصاف...» <sup>٢</sup>

كما يقولون في العقل الاول، قد قبل في بدو وجوده كلما كان في خور وجوده، ويريدون انه اتصف به ولايقبل بعدو يعللون عدم اتصافه بعد ذلك بانه ليس قابلاً، ويريدون الانفعال التجددي فاستعمل القبول بالمعنيين اي الاتصاف و الانفعال التجددي، فغرضه رم من النظر ان القبول الذي لا يجمع مع العقل انما هو بمعنى الانفعال التجددي لا الذي بمعنى الاتصاف، الاترى ان زيد الضارب متصف بالضرب و فاعل له فحيثيتا القبول و الفعل قدصار متّحداً في هذا المورد و ليكن في واجب الوجود ايضاً كذلك، كما هو كذلك فيه تعالى و في العقول فانه تعالى فاعل و قابل اي متصف، و بعبارة اخرى ان كان المراد بالقبول الامكان العاص الذي هو الامكان الاستعدادي بالمآل كما قرّر في محله فهو كذلك بخلاف ما لوكان المراد به الامكان العام كما في العقول مثلاً فان الامكان العام لاينافي كونه قابلاً و فاعلاً حتى ان المراد به الامكان العام لاينافي كونه قابلاً و فاعلاً حتى ان الامكان العام لاينافي الواجب ايضا لان معنى الامكان العام عدم الامتناع.

## [٢٠٥] قوله «باللاجعل الثابت للذات...» أ

والحاصل ان اللازم في نفسه ليس بمجعول ولابغير مجعول، بل هو تابع في المجعولية واللامجعولية لملزومه، فان كان هو مجعولاً فهو ايضاً مجعول بمجعوليته و ان لم يكن مجعولاً فهو ايضاً غير مجعول بلامجعولية ملزومه، هذا مراده ره.

و لقائل ان يقول ان هذا اي عدم افتقار اللازم الي جعل مستأنف منحازعن جعل ملزومه

<sup>.17/87.1</sup> 

<sup>.</sup> Y0/8V . Y

٣. كذافي الاصل.

<sup>.0181.4</sup> 

مسلم فيما لوكان مفهوم لازماً لمفهوم آخر اى ماهية لازماً لماهية آخر كالزوجية للاربعة، اوماهية لازماً لوجود، و اما لوكان وجود لازماً لوجود آخر كما نحن فيه فلانسلم ذلك اذتعدد الوجود يكشف عن تعدد الجعل وكل يحتاج الى جعل آخر، فان صفاته تعالى موجودة قطعاً و معلولة لذاته وكل معلول له وجود لامحالة فيحتاج الى الجعل المستأنف من العلة، فنعيد الكلام المذكور و نقول ان ذاته المقدسة لابدو ان يكون فاعلاً للصفة و قابلاً لها ليحتاج الى جهتين جهة قابلة وجهة موجبة فيلزم المحذور.

والدليل ان ماذكرته قيد في مقابل الاشعرى القائلين بالقدماء الثمانية نظراً الى كون الصفات زائدة فمّ ماذكر ته يلزم ابطال مذهبهم، ولكن ابطال مذهبهم لايستلزم اثبات مذهبكم و مطلوبكم. قلنا نعم، الاان نقول ان صفاته تعالى تابعه لذاته في الوجو دبمعنى ان القدرة التي هي صفة من صفاته تعالى طبيعة موجودة لوجود الذات و ليس لها وجود آخر حتى يلزم ماذكر، بل وجودها تابعة لوجود الذات المقدسة وليس له وجود منحاز كما هو واضح.

[۲۰۶] قوله «بالصفات الاضافية...» \

الصفات الاضافية هي التي تكون مصدر ابمعنى كونها مأخوذة بالمصدرية كالخالقية والرازقية اى الجاعل للخلق والجاعل للارزاق ويسمى بالصفات الفعلية ايضاً وليس العلم كذلك بل هو ما به انكشاف الاشياء ذلك الارادة، و ان كانت الصفات الاضافيه موقوفة عليها، فان الرازقية مثلاً والخالقية موقوفة على الحيوة والارادة والعلم، الا انها ليست ملحوظ بالمصدرية، فحاصل غرضه من النقض انكم تقولون يكون الصفات الاضافية زائدة على الذات فيجرى البيان المذكور فيها ايضاً فلو كان الدليل بجميع مقدماته تماماً فلا يفرق بين الصفات الذاتية والاضافية والا فليس يثبت لمطلوبكم من عينية الصفات فاذا جرى الدليل بعينه في الصفات الاضافية ايضاً فيلزم اما اتصافه تعالى بها او عدم كونها زائدة كلاهما باطل فما هو جواب لناهناك.

[ $\mathbf{Y} \cdot \mathbf{Y}$ ] قوله «والقدرة يقتضي امكان...»

<sup>.</sup> ٨/۶٨ . ١

<sup>.17/84.7</sup> 

الفاعل بالرضا هوالذى علمه بذاته يكفى فى صدور الاشياء عنه و تحققها فى الخارج و كونه مصدراً للاشياء، والفاعل بالعناية هوالذى يكون علمه بالاشياء و بالانظام الخير الاتم كافياً فى صدور الاشياء عنه، والقدرة عبارة من القوة التى فى الانسان بحيث ان شاء فعل و ان شاء لم يفعل، و فى الواجب عبارة عن صحة الصدور و اللاصدور. فحاصل النقض انكم قائلون بان الحيثية الواحدة التى هى حيثية العلم و القدرة و ارادة فعله تعالى من حيث انه ارادة يقتضى ابن الحيثية الواحدة التى هى حيث انه قدرة يقتضى امكان صدور الاشياء ولا صدورها لان ايجاب صدور الاشياء عنه و من حيث انه قدرة يقتضى امكان صدور الاشياء ولا صدور و اللاصدور و القدرة ايضاً كما مر مناط صحة الصدور و اللاصدور و اللاصدور و القدرة ايضاً كما مر مناط صحة الصدور و البيان المذكور جارهنا ايضاً اذ البيان المذكور لم يكن مبنياً على عدم كون الصفات زائدة بل كان مبنياً على طبيعتى الفاعل و القابل و اقتضائهما و هو جارهنا ايضاً.

# [ ۲۰۸ ] قوله «و سيأتي مافيه من التحقيق...» \

غرضه ان ماهو التحقيق سيجئ بيانه حيث تحقق ان الحيثية الواحدة هي التي علم و هي بعينه ارادة و قدرة وحيوة، الا ان الايراد هنا متوجه على الظاهر.

### [ ٢٠٩] قوله «بالامكان الخاص المنافي للوجوب...» ٢

الامكان الخاص هو كون الماهية متساوية بالنسبة الى الوجود والعدم فظاهر ان هذا مناف للوجوب لانه سلب الضرورة عن الطرفين و الامكان العام عبارة عن عدم الامتناع فالواجب ايضاً مشمول له فلاينافى جداً قولك ان الظاهر الشايع من الامكان هو الاول قلنا نعم الاان هذا يحتاج الى بيان كون المراد ذلك.

#### [۲۱۰] قوله «و ربما يجاب...»

قال في الاسفار: «ويدفعه اى هذا الجواب الى آخر ما قال. حاصله ان مجرد كون الشي قابلاً لايلزم ان يكون نسبته الى المقبول بالامكان الخالص حتى يكون منافيا للوجوب،

<sup>.</sup> ۱۹/۶۸ . ۱

<sup>.</sup> ۲۱/۶۸.۲

<sup>.</sup> ፕ٣/۶አ .٣

 <sup>4.</sup> صدر المتألهين، الاسفار، السفر الاوّل، المرحلة الاولى، المنهج الثاني، الفصل التاسع.

الاترى ان الماهية بالنسبة الى لوازمها قابلة كالزوجية للاربعة مع انها ليست ممكنة بالامكان الخاص. و في هذا الكلام نظر كمالا يخفى فان نسبة اللوازم بالنسبة الى حاق اللازم نسبة سوائية فبوجودها موجود و بعدمها معدومة و مع قطع النظر عن وجود الماهية و عدمها فهى سوائية فبوجودة ولامعدومة فالزوجية مثلاً و غيرها من اللوازم لازمة لوجود الملزوم امّاذهنا ايضاً لاموجودة ولامعدومة فالزوجية مثلاً و غيرها من اللوازم لازمة له في ذلك الظرف و في نفسها اوخارجاً ففي اى ظرف كان الملزوم موجوداً فهي لازمة له في ذلك الظرف و في نفسها لاموجودة و لامعدومة و نسبتها الى الوجود والعدم كنسبة نفس الماهية اليها فذلك اللازم لازمة لذات الملزوم و وجوده لوجوده و عدمه لعدمه. اذا تحقق ذلك فنقول انه اذا لوحظ القابل متعارفاً لفعل الفاعل فترى المقبول موجوداً فيه، فنقول ان الماهية بالنسبة الى لوازمها قابلة و ليس النزاع ممكنة بالامكان الخاص و معلوم ان الامر في هذا اللحاظ كذلك و ليس النزاع في ملاحظة نفس القابل من حيث هوهو كما لا يخفى.

### [۲۱۱] قوله «في حدّنفسه...» ١

مثلاً سواد دو وجود دارد، یك وجود دارد كه وجود فی نفسه او خود سواد است كه سواد به او موجود است، و دیگری وجود رابطی اوست به جسم كه وجود اوست بغیره كه موضوع باشد، پس فاعل ایجاب می كند وجود اول را و قبول امكان حصول و وجود مقبول است كه سواد باشد مثلاً در قابل كه جسم باشد و معنی حصول مقبول در قابل همان وجود مقبول است از برای قابل كه به همان وجود ربط حاصل می شود فكذلك فیما نحن فیه كه در اینجا موضوع هر دو مختلف است یكی امكان وجود است لنفسه و دیگری ایجاب وجود معلول است لغیره، فاین هما من الثانی.

فائدة: ان الارتباط والتعلق ان كانا بعنوان منه فهو صدورى كارتباط الممكنات مع الموجود الاول و كلما كان بعنوان ارتباط له اى يكون مفاد الارتباط فيه بعنوان له كالارتباط الذى للسواد بالنسبة الى الجسم فهو ارتباط كونه للغيرفان وجود السواد بعينه عبارة من وجود نفسه و لذا قال الشيخ الرئيس ان الاعراض وجوداتها وجودات لموضوعاتها اى ليس لنفسها وجود بل وجود اتهاعين ارتباطها بموضوعاتها الاالعرض

الذي هوالوجود موجود لذاته لالغيره.

[٢١٢] قوله «والقابل لايسلب هذالوجوب والايجاب بل هو تصحيح...» أ

مثلاً واجب الوجود ایجاب نفس ناطقه می کند در جنین، پس و اجب الوجود فاعل و مادّه جنینیه قابل و نفس ناطقه مقبول، پس و قتی که فاعل ایجاب نمو د قابل سلب نمی کند و جوب او را بلکه قابل که ماده باشد مصحح اوست یعنی که اگر او نباشد و مستعد نکند او را و مصور نکند خود را به صورت جنینیه مثلاً ایجاب فاعل متعلق نمی شود بلکه متعلق نخواهد داشت. و مراد او از این سخن آن چیزی است که گویند نسبت امکان به و جوب نسبت ناقص به کامل است، یعنی شیء چنانچه ممکن بالذات است بجمیع کمالات نسبت او مساوی است و کم کم در او استعدادی پیدامی شو د به جهت آن معشوق و عشق ذاتی که از برای اشیاء است به کمالات پس متحرك می شو ند به حرکت جو هریه تا آنکه یك کمالی و صوری ... از مبده فیاض به او افاضه می شود، پس آن شیء کامل می شو د به آن صورة و و اجب می شو د بعد از این که ممکن بود.

[۲۱۳] قوله «وقديجاب عن الاول…» ٢

حاصل غرضش از جواب آن است که ما همان وجود لغیره را می گیریم و در او بیان ترا جاری می کنیم و می گوئیم چنانچه وجود فی نفسه معلول ممکن است محتاج است به علت، کذلك وجود لغیره، زیرا که او نیز ممکن است و علت افتقار امکان است و امکانش کشف از افتقار به علة می كند الی آخر ما قال.

[۲۱۴] قوله «بل و جود المقبول…» "

كانه جواب ديگرى است و حاصله ان الاعراض وجودها فى نفسها عين وجودها لموضوعاتها و ليس هناك وجودان احدهما وجودها فى نفسها و الاخر وجودها لغيرهابل لها وجود بذلك الوجود الواحد حصل لها ربط بالموضوعات و ارتباط بينها و بينها و هو واضح . [٢١٥] قوله «و عن الثانى ...» \*

<sup>.0/89.1</sup> 

<sup>.</sup> N/89 . Y

<sup>.17/89.7</sup> 

<sup>.14/89.4</sup> 

حاصله ان المفروض فيما نحن فيه هو كون الفاعل و القابل شيئاً واحداً لافرضهما اثنين فاذا فرض واجب الوجود فاعلاً و المادة قابلة والصورة الناطقه مقبولة فمعلوم ان الامر فيه ماذكره و المقصود فرضهما شيئاً واحداً كما لو فرض المادة التي هي قابلة فاعلة ايضاً فلا يكون الشيء الواحد كالمادة مثلاً فاعلا و قابلاً جداً فان شأن الفاعل الا يجاب والاقتضاء و شأن القابل عدم الا يجاب والاقتضاء و معلوم ان بينهما تناف لا مطلقاً بل في ذات واحدة.

# [ ۲۱۶] قوله «لكنه يتصف بسلب الايجاب الناشي عنه» ١

اى عن نفسه فان شأن القابل هو اللاايجابية فهو متصف باللاايجابية و شأن الفاعل الايجابية و شأن الفاعل الايجابية فهى ايضا يتصف بها كمامر و معلوم ان القابل ليس متصف باللايجابية التى ناشية عن الفاعل حتى يكون منافياً باللاايجابية التى ناشية عن الفاعل الاانه متصف باللاايجابية التى ناشية عن نفس القابل فاذا فرض الفاعل والقابل شيئاً واحداً يلزم كون القابل الذى هو الفاعل ذاتاً متصفاً بالايجابية واللاايجابية كما لا يخفى .

# [۲۱۷] قوله «ليس بحثاً على السند الاخص...» ٢

و اعلم اولاً ان المنع والنقض كلاهما امر واحدو يكفى للمانع منعه و ان اتى بسند لمنعه فهو من باب التفضل. ثم النقض اما اجمالى او تفصيلى. والاجمالى هو منع شىء مجمل من دليل المستدل كمالوقال المانع لو كان هذاالدليل بجميع مقدماته تماماً لوجب ان يجرى فى اى مادة كانت مع ان المادة الفلانية ليس فرق بينها و بين المدعى و لم يجز، و بعبارة اخرى عبارة عن تخلف الحكم فى احد من الموارد. والنقض التفصيلى هو منع احدى مقدمتيه اى مقدمة معينة او التلازم بينها ثم السند اما اعم من المنع او مساوله او اخص منه فان كان اعم او مساوياً فمن ابطال المستدل السند الاعم او المساوى للمنع يلزم ابطال المنع ضرورة ان ابطال الحيوان والناطق يستلزم ابطال الانسان جداً بخلاف ابطال السند الاخص، فانه لا يستلزم ابطال المنع بل المنع باق بحاله ضرورة ان العام لاد لالة له على الخاص اذله ان يثبت المنع فى ضمن سند آخر غير هذه الممنوعية، فكذلك ابطاله لايدلّ على بطلان العام فان نفى الانسانية لايدل على نفى غير هذه الممنوعية، فكذلك ابطاله لايدلّ على بطلان العام فان نفى الانسانية لايدل على نفى

<sup>.</sup> ۱۸/۶۹ . ۱

<sup>. 41/89.4</sup> 

الحيوانية، هذا الا ان للمستدل بيان استدلاله بحيث يدفع المنع فيثبت مطلوبه.

اذا تحقق ذلك فالمقدمة هو الثانى بين الفعل والقبول و منع المانع عبارة عن اذعانه عدم المنافاة كماقال فالتنافى بين كون الفاعل والقابل شيئاً واحداً او متكثراً والسندالذى ذكره لهذا المدعى اخص لاختصاصه بما كان الفاعل و القابل متعدداً كمامر بيانه فمن ابطال السند الاخص لايلزم ابطال المدعى العام و لا ان بيان المقدمة بحيث يدفع المنع كاف فى المطلوب.

بيان ذلك ان السند لابدو ان يكون داخلاً تحت موضوع المقدمة الممنوعة فلوقيل مثلاً العالم الجسماني متغير فليس لك ان تمنع هذه المقدمة ذاكراً لمنعك سنداً لقبولك ان العقول غير متغير . فمر اده ره ان دفع السند الاخص لا يدفع المنع؛ الا انه يمكن بيان المقدمة الممنوعة بحيث يدفع طبيعة السند فيدفع المنع فان دفع جميع افر اد طبيعة السند يستلزم دفع طبيعة السند بالكلية الاترى ان دفع جميع افر اد الحيوان يستلزم رفع طبيعته . فاذا قلت ليس بانسان ولا بقر ولا غنم ولا فرس ولا حمار و هكذا يلزم رفع الحيوان بطبيعتها . فنقول ان المقدمة انما كانت في الواحد فقال المستدل ان الشيء الواحد لا يكون قابلاً و فاعلاً معاً و متعلق سند المنع انما كان في المتكثر فاذا بينا نفس المقدمة و قلنا انها كانت في الواحد الشخصي و سند المنع كان في المتكثر و المتكثر ليس داخلاً تحت موضوع المقدمة الممنوعة اذ موضوعها هو الواحد فظهر من بيان المقدمة رفع طبيعة السند ثم رفع المنع ايضاً .

[۲۱۸] قوله «فان قيل...» <sup>ا</sup>

مستدل استدلال نمود از برای عدم جواز صفات واجب زائد بر ذاتش باینکه لوکانت زائدة بلزم تعددالجهة جهتی القبول و الفعل و هو باطل لعدم کون الشیء الواحد قابلاً و فاعلاً فلیست زائدة علی ذاته. و آخوند مرحوم آمد احتمالی پیش انداخت و فرمود که این استدلال مبتنی است بر اینکه مراد از قابل در او به معنی انفعال تجددی باشد چه ضرر دارد که بر جواز قابل ...مطلق اتصافش باشد، پس بنابر این گفته می شود که

<sup>.</sup> ۲۱/۷۰.1

٢. صدر المتألهين الشير ازى، المبدء و المعاد.

صفات واجب زائد بر ذاتش است و تعدد جهت هم لازم نمی آید زیرا که تعدد جهت مبتنی بر قبول معنی انفعال و تجدد بود نه به معنی مطلق اتصاف، پس استدلال مستدل بر عینیة تمام نشد به احتمال مزبور که قبول به معنی مطلق اتصاف شد، زیرا که بنابر این احتمال که قبول به معنی مطلق موصوفیت باشد تعدد جهت لازم نمی آید کمافی لوازم البسائط که آنجا نیز چنین است. و این قائل احتمال دیگری در مقابل احتمال آخوند می اندازد تا مطلب مستدل ثابت بشود که مراد از قبول همان معنی است و می گوید که این کلام تو مبنی است بر اینکه از برای بسائط لوازمی باشد احتمال دارد که هیچ لوازم نداشته باشند و منا است بر اینکه از برای بسائط لوازم همان ماهیات مرکبه است و آنجا قابل و فاعل محتاجند به تعدد جهت لازم نمی آید و لوازم همان ماهیات مرکبه است و آنجا قابل و فاعل محتاجند به تعدد جهت لامحالة پس ایر اد تو به مستدل در غیر محل است.

#### [۲۱۹] قوله «قلنا...» \

حاصله ان كل مركب لابدو ان ينتهى الى بسيط لامحالة و كل بسيط ليس خال عن اللازم و لا اقل من كونه امراً او شيئاً او واحداً او موجوداً.

[ ۲۲۰] قوله «و اماثانياً...» ٢

غرضه ان كل حقيقة مركبة لها وحدة لامحالة و الامركب نمي شود.

#### $^{"}$ قوله «والعشرة عشريتها...» قوله

مثلاً لوازمی که از برای عشرة است این است که آنها نصف العشرین و ثلث الثلاثین و ضعف الخمسة و ربع الاربعین و خمس الخمسین الی غیر ذلك و شکی نیست این لوازم به همان جهت و حدتش از برای او ثابت است نه مطلقاً زیرا که همه اینها از اجزاء صحت سلب دارند، زیرا که هر آحادی از و حدت نصف العشرین نیستند، پس علة این لوازم نیست اجزاء عشرة و الامی بایست این علیت از برای آنها باشد، قبل از اجتماع اجزاء نیز و قابل نیز احد اجزاء عشره نیست پس ثابت شد که فاعل این لوازم و قابل این لوازم همان نفس مجموع من حیث المجموع از افر اد است که نفس عشره باشد.

<sup>.</sup> ۲۵/۷۰ . ۱

<sup>.</sup> ٢/٧١ . ٢

<sup>.7/11.7</sup> 

## [ ۲۲۲ ] قوله «موصوفاً بتساوى الزوايا لقائمتين ... » `

مراد از لازم در اینجا بودن سه زاویه متساوی مرقائمتین و بعبارة اخری نفس تساوی [است]، و زاویه عبارت است از کون السطح محدبا حاصلاً عن التقاء الخطین و بعبارة فارسیة کنج را گویند و کنج در عرف معین است پس هر چه را در عرف کنج گویند لازمه سه زاویه او تساوی آنهاست مردو قائمه را.

# [ ۲۲۳ ] قوله «لم يبال الشيخ ...» ٢

غرضه ان الشيخ ايضاً اطلق اللزوم على الصور العلمية.

## $^{"}$ قوله «قال بعض الاعلام ...» قوله «قال قوله «قال عض الاعلام ...» قوله «قال علام ...» قوله «قال على العلى ا

خلاصته ان الايجاب عبارة عن اقتضاء الفاعل لمعلوله و مفعوله و هذا مقدم على فعله ولذا يقال فاوجب فاوجد فان الايجاب مقدم على الايجاد وكذلك حصول المقبول في القابل متأخر عن كونه ممكناً فامكان حصوله فيه مقدم على حصوله و لذا يقال فامكن فوجد فحصل هناحهتان.

# [۲۲۵] قوله «لايسمن و لايغني كمالا يخفي على ذوى الاالباب فالوجه عندي...» <sup>†</sup>

غرضه ان البرهان الاول الذى استدل به المستدل فى صدر المسئلة كما دريت مخدوش با لوجوه التى مرت اليها الاشارة ثم بابطال القابل بالمعنى الذى اراده المستدل فى استدلاله بالمعنى الاخر و هو مطلق الاتصاف منه فالاولى... .

# [ ۲۲۶ ] قوله «الاول انها لولم يكن كذلك...» ٥

المراد من الصفات هو الطبيعة الناعتية التابعة للمنعوت و هذه اعم من ان يكون ذلك الناعت تابعاً للمنعوت بنفسها بان يكون عين ذات المنعوت، او بوجود زائد يكون وجود الصفة وجوداً لموضوعه. و هذه المسئلة مبنية

<sup>. //// . \</sup> 

<sup>.1./</sup>٧1.٢

<sup>.17/11.7</sup> 

<sup>.</sup> ۲۴/۷1.4

۵. ۲/۷۲.

و متفرعة على عدم جواز صدور الكثير من الواحد ابسط من جميع الجهات، و بيانه انه لاريب ان صفاته كثيرة مقتضيات لذاته و معلولات له فتكون موجبة لكثرة الاقتضاء المستدعية لكثرة المقتضى اى الفاعل فيلزم صدور الكثير من الواحد من جميع الجهات مع انه قدمر أثبات عدم جوازه و يلزم ايضا تعدد الواجب و قد ثبت وحدته و يلزم ايضاً تعدد الجهات في الواجب و قدمر عدم جوازه في برهان المستدل في صدر المسئلة.

#### [۲۲۷] قوله «و اما كون...»\

جواب عن سؤال مقدر و كانه قيل هذا البرهان انما يتم على فرض كون صفاته زائدة على ذاته ولايتم لو قيل بكون صفة واحدة من صفاته الحقيقية زائدة و باقيها عيناً لذاته اولتلك الصفة الواحدة الزائدة في الصفات الاضافية حيث يقولون ان صفاته الاضافية الفعلية كالرازقية جميعها راجعة الى صفة واحدة وهي القيومية الايجابية للاشياء و معلوم ان الصفة الاضافية زائدة على ذاته فالصادر من الواجب تعالى ليس الا تلك الصفة الواحدة الاضافية فلايلزم صدور الكثير من الواحد البسيط من جميع الجهات و لايلزم التكثر في ذاته الناشي عن تعداد الصفات كما هو واضح.

#### [۲۲۸] قوله «و لذالم يقل به احد...» ٢

غرضه ان كلامنا هذا قبال الاشعرى القائل بكون الصفات زائدة والقائل بماقلت غير معلوم، وكلامنامع القائل المعلوم قوله، و هو الاشعرى، و غرضنا الجواب عنه ولو وجد القائل به فساير البراهين الآتية كافية ولا يخفى ان هذه البراهين مبتنية على كون ذاته تعالى مقتضية لصفاته لاعلى كونه قابلاً.

### [ ۲۲۹ ] قوله «الثاني انها لو كانت زائدة . . . » "

ولا يخفى انه لا بد فى تمامية البرهان ضم مقدمة مطوية و هى ان معطى الشىء لايكون فاقداً له، اذ لقائل ان يقول انا لانريد من كونها زائدة كونها قائمة به بل كونها بحيث تصدر من ذاته و سيجئ فى كلام الشيخ من ان علّوه و مجده بان تصدر منه الاشياء فعلى هذالايلزم ان يكون

<sup>1.77/7.</sup> 

<sup>. 8/77.7</sup> 

<sup>.</sup> ٧/٧٢ . ٣

ذاته مستكملة بصفاته حتى يقال يلزم كون المفيض مستكملاً بمفاضه فيكون بحسب ذاته ناقصاً كاملاً بغيره فاذا كان الامر كذلك،فلايتم البرهان المذكور.

ثم أنّه قال في الاسفار على ماحكى عنه: هذا منقوض بلوازم الماهية حيث ان الماهية ايضا مقتضية لها ولاتكون مستكملة بهابل علوها بان تصدر منها تلك اللوازم فعلّوها بمصدريتها لها فلاتكون مستكملة بها فلايلزم من كون شئ مقتضياً لشئ ان يكون مستكملاً بذلك الشيء '، هكذا حكى عنه بمضمونه. ولا يخفى في توجه النقض و ان ضم به المقدّمة المطوية ذكر وهنا.

فاجاب عن ذلك بان لوازم الماهية ليست بكمالات حتى تستكمل الماهية بها بل هى من النواقص اذ الانقسام بمتساويين الذى من لوازم الاربعة مستلزم للتكثر و هو نقصان فى ذات الاربعة و كلامنا انما هو فى ما هو كمال.

و قد يجاب ايضاً و يقال انا ولو سلمنا كون لوازم الماهية من الكمالات في نشأة من النشأت مثلاً و كون الماهية مستكملة بها ناقصة بدونها فنقول ايضاً: ان هنا امرين احدهما مفهوم الشيء و عنوانه و ثانيهما حقيقته و مصداقه. اما الاول فالمفهوم من حيث هوليس الاهولا يحصل منه كمال اصلاً و انما حصول الكمال و الاستكمال بحقيقة الشيء و مصداقه فما هو كمال لماهية الاربعة من لوازمها ليس الاحقيقة الزوجية و مصداقها و الحقيقة و المصداق لا يكونان الا بالوجود فير جعان الى الوجود و في مرتبة الوجود بل هماعين الوجود و لاضير في كون الوجود مستكملاً بعينه فلا يتم النقض.

## 

حاصله انه من حيث انه مفيض لصفاته فلايكون ان يكون واجداً لها اذ معطى الشيء لا يكون فاقداً له من حيث ان ذاته ايضاً مفاض عليها ففاقد لها و الواجد اشرف من الفاقد فيوجد في ذاته جهتان من جهة اشرف و اعلى و من اخرى غير اشرف فيكون كون الشئ الواحد اشرف و غير اشرف و يلزم كون الشيء اشرف من ذاته و هومحال.

١. صدر المتألهين، الاسفار، السفر الثالث، الموقف الثاني، الفصل الثالث.

<sup>.9/</sup>VY.Y

### [ ۲۳۱] قوله «و فيضا نها من غيره. . » `

و كل من هوغيره معلول له فاذاكان ذلك الغير مفيضاً له يجب ان يكون واجداً اذ المعطى لايكون فاقداً و الواجد اشرف من الفاقد فيلزم كون معلوله اشرف منه و هومحال.

#### [١ـ تنبيه و تنصيص]

### [۲۳۲] قوله «تنبيه و تنصيص» ۲

اى على المقدمة المطوية وهى ان معطى الشىء لايكون فاقداً وهذه قاعدة مسلمة بينهم و لكن قد انكرها الشيخ احمد الاحسايى على ماحكى عنه و قال انه لو تمت هذه القاعدة لزم ان يكون واجب الوجود ذاجسم و ماهية و نماء حيوانية و ظلمة مع غير ذلك اذهو معطى الشئ لا يكون فاقداً له بحكم القاعدة.

و تنقيح الكلام يحتاج الى بسط و تقديم مقدمات: الاولى اصالة الوجود فى الجعل، الثانية كون الوجود موجوداً بالذات و حاصلها اصالة الوجود فى الجاعلية والمجعولية، الثالثة كون الوجود مشتر كاً معنوياً زيادة على ما ذكروه كون السعر مقفى بقافية وجود مقفى شدن شعر ديگر است به لفظ عين كه ثانى را از هر لفظى معنى اراده مى كند بخلاف اول. الرابعة الفرق بين عوارض الماهية و عوارض الوجود و لوازم الماهية و لوازم الوجود، و هوان كل عارض لشئ لايمكن فرض تقرر لذلك الشيء قبل عروض ذلك العارض فهو عارض الماهية كالوجود فانه عارض للماهية اذ لايمكن قبل عروض الوجود ان يفرض لمعروضه و هوالماهية تقرر، و كل عارض يمكن ان يفرض له تقرر قبل عروض ذلك العارض فهو عارض الوجود كالعلم والقدرة و غير ذلك من العوارض الوجودية.

و اما لوازم الماهية والوجود فالفرق بينهما ان كل لازم يكون الوجود واسطة في ثبوته للملزوم و حيثية تعليلية له فهومن لوازم الماهية كالزوجية مثلاً فان الوجود اذا لايتعلق بماهية

۱. ۲۷۷۲.

<sup>. 17/</sup>VY . Y

الاربعة فتكون موجودة فبوجودها توجد لازمها وهي الزوجية فهي اى الزوجية لازمة لماهية الاربعة لكن بعد تقررها و معلوم ان تقررها بالوجود، فيحتاج في ثبوتها للاربعة من حيثية تعليلية و واسطة في الثبوت وهي الوجود فليست الزوجيه مثلاً لازمة للوجود اذ الوجود لا يكون زوجاً بل لازمة للاربعة لكن بواسطة الوجود فان لازم الماهية من حيث الذات و الوجود و العدم تابعة للماهية فكما ان الماهية من حيث ذاتها خالية من الوجود و العدم بل نسبتها اليهما نسبة سوائية كذلك لازمها فلو كانت الماهية موجودة يجب ان يكون لازمها ايضاً موجوداً و كذلك لو كانت معدومة، و بالجملة لازم الشي تابع للشئ وجوداً و عدماً فذاته لازم لذاته و وجوده لوجوده و عدمه لعدمه، فالموجود يعلل من الموجود و المعدوم يعلل من المعدوم، فلازم الماهية بوجودها يوجد و بعدمها ينعدم و بحسب الذات ليس موجوداً و المعدوم أكالملزوم، و كل لازم يكون الوجود فيه حيثية تقييدية و واسطة في الاثبات و واسطة في العروض فهو لازم الوجود كالحرارة بالنسبة الى النار فان الحرارة ثابتة للنار الموجودة لاالنار من حيث هي هي، وليكن الفرق بين عوارض الوجود و لوازمه بان ماكان من قبل المعلول بالنسبة الى العلة فهو من لوازم الوجود و ما كان من قبل الصفات فهي من عوارض الوجود كما لايخفي.

اذا عرفت ذلك فنقول ان العوارض الوجودية من العلم والقدرة والسمع و البصر و غير ذلك عين ذات الوجود و فلابدان يكون مصداق جميع ذلك هوالوجود و عبارة اخرى ان لوازم الوجود و عوارضه كلها منتزعة من حاق ذات الوجود، والافلا محالة يجب ان تكون تلك العوارض بحيثية تقييدية منضمة الى الماهية حتى تكون تلك الماهية بتلك الحيثية منشألها فان الماهية بنفسها و من حيث هى ليست الاهي و كذلك الكلام في كل ماليس بالذات بل بالعرض فهو بحيثية تقييدية كالضحك مثلاً فانه ثابت للانسان بحيثية تقييدية في الانسان و هي تعجب. والحاصل ان الحيثيات التقييدية ايضاً راجعة الى الحيثيات التعليلية اذ لولم يكن في المعروض جهة اقتضاء لذلك العارض لم يكن في ذلك العارض عارضاً لذلك المعروض فيكون المعروض علة للعارض فتلك العلة التي هي الحيثية التقييدية اما وجود او عدم او فيكون المعروض علة للعارض فتلك العلة التي هي الحيثية التقييدية اما وجود او عدم او ماهية اما الماهية فهي من حيث هي ليست الاهي لايقتضي شيئاً و اما العدم فهو امر باطل الذات فكيف يكون منشأ لامر وجودي فلابد وان يكون تلك الحيثية الوجود، فان كان ذلك الذات فكيف يكون منشأ لامر وجودي فلابد وان يكون تلك الحيثية الوجود، فان كان ذلك

الوجود حيثية ذاته حيثية ذلك العارض كالعلم بان يكون حيثية ذاته حيثية العلم اى يكون عين العلم فثبت المطلوب و الا فلابد ان يكون بحيثية تقييدية اخرى و تلك الحيثية الاخرى اما وجود او عدم او ماهية فبالبيان المذكور ينحصر الامر فى الوجود ايضاً و هكذا الى ان يتسلسل، ثم جميع آحاد السلسلة اى المجموع من حيث المجموع ان كانت جهة ذاتها جهة ذات ذلك العارض فثبت المطلوب والا فلابدان يكون بحيثية اخرى الى ان يتسلسل و هكذا ثم يؤخذ ايضاً من راس فيوجد هنا سلاسل متعددة و هو باطل.

فاذا ثبت في مورد عينية ذلك العارض للوجود فيثبت في جميع الموارد لكون الوجود مشتر كاً معنوياً و طبيعة واحدة و مقتضى الطبيعة الواحدة واحد فيكون العلم راجعة الى الوجود فيكون عين الوجود في الواجب و الممكن معاً و لما كان ما به الاشتراك في الوجود عين ما به الامتياز فيه فالتمييز فيه انما هو بالتشكيك الخاص الخاصى، فبعض افراده اشد و بعضه اضعف و بعضه قوى و بعضه اقوى و بعضه علة و بعضه معلول، و كذلك في كل حصة كمالية فانها راجعة الى الوجود فهى عين الوجود و المفاهيم والاجسام خارجة عنه فبطل كلام الشيخ احمد المذكور (، فان المراد من «الشيء» في قولهم معطى الشيء لا يكون فاقداً له هو الكمال، والماهية و الجسم من النواقص لا الكمال.

[ ۲۳۳ ] قوله «فكما ان ماهية مالا تفيد و جودها كما علمت سابقاً» <sup>٢</sup>

من لزوم تقدم الشيء على نفسه بالوجود.

[ ۲۳۴] قوله «فكذلك لاتفيض على نفسها ما هو صفة كمالية للوجود كالعلم والقدرة . . . » اذيلزم ان ينقلب عوارض الوجود إلى عوارض الماهية كما لا يخفي .

[ ٢٣٥] قوله «كما ان مفيض الوجود» ألى آخر ماقال.

يمكن توجيه ذلك ببيانين: احدهما مامرّمن التفصيل من ان معطى الشيء لايكون فاقداً له. و ثانيها ان يقال ان هوية المعلول الخاص المعين لابدو ان يكون متعينة في مرتبة ذات

١. الشيخ احمد الاحسايم ، .

<sup>. 14/77.7</sup> 

<sup>.10/77.4</sup> 

<sup>18/41.4</sup> 

العلة نظراً الى ان اقتضاء العلة عين العلة فلولم يكن المعلول الخاص متعيناً في مرتبه اقتضاء العلة لايصدر عنها هذا المعلول دون ساير المعاليل فلابد ان يكون ذلك المعلول موجوداً في ذات العلة بنحو اعلى حتى يصدر منها ذلك المعلول و معنى كونه موجوداً بنحو اعلى هو وجوده لاهومع حدوده المستتبعة لماهيته فانها نقصانات موجودة بالعرض فلابد ان يكون وجوده متعيناً في مرتبة ذاته و المقتضى لابدو ان يكون متحداً مع اقتضاء العلة بحسب السنخ اى ان كان ذات المعلول علماً فيجب ان يكون سنخ هذالعلم موجوداً في العلة ايضاً بنحو اعلى و اقوى حتى يكون مصدراً للعلم و كذا القدرة و كذا الحيوة الى غير ذلك من الصفات الكمالية، فان كانت تلك العلة ايضاً معلولاً لشئ آخر فالبيان المذكور جارفيه بعينه و هكذا الى ان ينتهى الى علة لا يكون معلولاً لشئ آخر و هو واجب الوجود. فاذا فرضت جميع الصفات متفرقة و متشتة فلكل منها حيثية عليحدة تكون تلك الحيثية عنه لها بحيث تكون جهة ذات تلك الحيثية جهة تلك الصفة و مصدريتها و وجودها عين وجودها فيوجدهناك واجبات الوجود و هو باطل فيجب ان ينتهى الى حيثية واحدة تكون تلك الحيثية الواحدة مصداقاً تجمع تلك الصفات فثبت المطلوب.

[ ۲۳۶ ] قوله «و في الاختيار اختيار بالذات . . . » `

بالذات را در مقابل بالعرض استعمال مى نمايندو او آن است كه شئ موجود باشد به ضرورة ذاتيه، و للذات آن است كه موجود باشد به ضرورة ازلية، و واجب الوجود هم بالذات موجود است و هم للذات، و مراد از بالذات آن است كه به حيثية تقييدية احتياج نداشته باشد، هر چند احتياج داشته باشد به حيثية تعليليه، و للذات آن است كه به حيثية تعليلية هم محتاج نباشد و با لذات گفتن مناسب است با توجه اول به ثانى، بلكه با ثانى للذات مناسب است با للذات كما لايخفى.

 $^{\mathsf{T}}$ و قوله «بقوله تعالى و فوق كل ذى علم عليم  $^{\mathsf{T}}$ 

و لم يقل تعالى «و فوق كل عالم عليم»، اذيلزم ان يكون فوقه تعالى عليم اذيطلق العالم

<sup>.1/</sup>٧٣.١

۲. يوسف/ ۷۶.

<sup>.</sup> W/VW W

عليه تعالى ايضاً كالعليم، والمراد من ذى علم ما كان له ذات و علم و هو ليس الآغيره تعالى، فان كان ذلك العلم ايضاً فوقه عليم، فهوذ و علم فيجب ان ينتهى الى عليم لا يكون فوقه عليم حتى يكون هوذا علم.

#### [۲۳۸]قوله «و من الاقناعيات...»

كلما لايكون مقدماته بديهية فهومن الاقناعيات و لما كان بعض مقدماته نظريا جعل ذلك في الاسفار برهانا، و «الوجدان» عبارة عن حالة في الشخص بحيث لورجع الى حالته من غير ان يفتش في مقدمات المطلوب يجدالمطلوب و يحكم به فان من لاحظ وجدانه يجد من نفسه الحكم بان من يكون له في نفسه و بالذات من الكمالات ما للمحفوفة بها في حكم بانه لابد و ان يكون اشرف جداً هذا ليس مثل الواحد نصف الاثنين.

ثم انه يدل على عينية صفاته الكمالية وخارجية صفاته الفعلية قوله (ع): «ان الله هو المنفر د في وحدانيته ثم تكلم بكلمة فصارت نورها ثم خلق من النور محمداً و علياً و عتر ته، ثم تكلم بكلمة فصارت روحاً فاسكنها ذلك النور» الحديث، فلفظة «المفرد» يدل على عدم الاثنينية، وقوله «ثم» يدل على مرتبة متأخرة عن مرتبة الوحدانية.

#### [٢-اشارة]

# $^{ au}$ و ان وصف $^{ au}$ قوله «اعلم ان الواجب تعالى و ان وصف $^{ au}$

هذه المسئلة هي مسئلة التوحيد في صفاته تعالى و هي على قسمين: احدهما كون صفاته عين ذاته و قدمرت الاشارة اليها و الثانية كون كل صفة عين الصفة الاخرى. ولايخفى انا اذا ابتنينا القسم الاول فهويستلزم القسم الثاني لان مرَجَع القول بان كل صفة عين الاخرى هو انه ليس له الاصفة واحدة هي عين ذاتة ففي الحقيقة يرجع كل واحد من المسئلتين الى الاخرى، الا ان الحكماء تعرض المسئلة الثانية مستقلة.

<sup>1.7777.</sup> 

٢. صدر المتألهين، الاسفار، السفر الثالث، الموقف الثاني، الفصل الرابع، البرهان الثالث، ج ٤ ص١٣٤.

<sup>.</sup> ۲٠/٧٣ .٣

 $^{ackslash}$ قوله «ذامعان متميزة $^{ackslash}$  و ۲۴۰  $^{ackslash}$ 

قيل انه اور د الشيخ احمد على الحكماء ان تعدد العنوانات يستلزم تعدد المعنون و تكثره مع انه ليس في الواجب تكثر اصلاً.

وجوابه بانه فرق بين تعدد المعبر به والمعبر عنه ، فان تعدد العنوانات بتعدد الاعتبارات لا يستلزم تعدد المعنون و تكثر الحيثيات في المعنون اذ تعدد العنوان انما هو هنافينالا فيه بل هو وجود صرف واحد بسيط ليس فيه تعدد بوجه من الوجوه ، الا انه ليس لنا ادراكه الا بالعلم الحصولي و علمنا الحصولي انما هو العلم بالعنوانات الذي هو العلم بالوجه لا الكنه فنرى ذلك الوجود البسيط الواحد مبدء لوجود الاشياء و مصدراً لصدورها فنقول انه قادر ونرى كونه مماينكشف به الاشياء، فنقول انه عالم ونرى انه بارادة واحدة يوجد الاشياء يترتب عليه اثر الارادة فنقول انه مريد، و كذا الحيوة والسمع والبصر و غير ذلك من الصفات الكمالية لا ان فيه حيثيات متعددة حيثية القدرة و حيثية العلم و حيثية الحيوة و هكذا حتى يلزم التعدد و التكثر في ذاته، و قولنا هذا ايضاً بيان و حكاية لجامعية ذلك الوجود البسيط مع بساطته و وحدته تلك الصفات الكمالية و هذا ايضاً نوع كمال له.

والداعى علينا انه لما لم ندرك كيفية علمه و قدرته و لكنا نلاحظ انفسنا ونرى ان علمنا هوما ينكشف به الاشياء فيكون العلم عندنا عبارة عماينكشف به الاشياء فيحمل عليه ايضاً هذا المفهوم الذى هومن الممكنات، و نقول انه ايضاً عالم ونرى ايضاً ان القدرة فينا عبارة عن كيفية و قوة بحيث ان شئنا فعلنا و ان لم نشاء لم نفعل فيكون القدرة عبارة عن مبدئية الافعال بالمعنى المذكور. فنقول ان واجب الوجود ايضا مبدء للاشياء فهو ايضاً قادر و بالجملة فالتعدد انما هو في ملاحظتنا و تعبير اتنا لا في المعبّر عنه ففي الحقيقة التكثر مستند الى التكثر فان تكثر العنوانات مستند الى تكثر ملاحظتنا و تعددها لا الى المعنون.

وايضاً ليس هذه العنوانات في مرتبة ذاته تعالى بل هي في مرتبة متأخرة عن مرتبة ذاته الاحدية فالمعنون هي مرتبة ذاته المقدسة، و بالجملة حيثية صفات حقيقيه و معنون همان

<sup>.</sup> ۲۱/۷۳.1

٢. الشيخ احمد الاحسايي.

حيثية ذات واحدة است مثلاً زيد وجود واحدى دارد كه او منشأ انتزاع مفاهيم متعدده است و تعدد مفاهيم باعث تعدد منشأ انتزاع نمى شود زير اكه منشأ انتزاع همان ذات وجود است مفاهيم و جهات در مر تبة متأخره از ذات وجود است كه از حدود و تنز لات آن وجود واحد است، زير اكه مى بينيم يك مر تبه از او حيوان است و مر تبة ديگر نامى است و مر تبة ديگرى جسم است و ديگر جوهر است پس اين ماهيات در مر تبة اخيره از ذات وجود است، والحاصل ان ذاته قدرة و حيوة و علم، و كل هذه العنوانات راجعة الى معنون واحد كما ان مفهوم الناطق غير مفهوم الحيوان مع انهما متحدان في الوجود الخارجي فان ما صدق عليه هذان المفهومان شئ واحد هو الانسان الموجود الذي هو وجود زيد، و بالجملة فالتصور ات والتعبير ات متعددة و لكن المتصور و المعبر عنه شي واحد، وقال بعضهم ان معني كون واحد من الصفات عين ذاته تعالى هو كون الذات ناهية عن كل الصفات اي الآثار المتر تبة على كل واحد من الصفات متر تبة على الذات كما ان الآثار المتر تبة على وجود شيء هو موجودية هذا الشئ لتلك الصفات متر تبة على الذات كما ان الآثار المتر تبة على وجود شيء هو موجودية هذا الشئ لتلك الصفات أي لتلك الصفات.

 $^{\ \ \ \ }$ قوله «من غير ان يثبت فيه معان شتى  $\ldots$  » $^{\ \ \ \ \ }$ 

ولا يوجد فيه حيثيات متعدده، احديها حيثية المعلومية و ثانيها حيثية المقدورية و ثالثها حيثية المرادية ورابعها حيثية المفاضية الى غير ذلك.

#### [٣\_تذنيب]

[۲۴۲] قوله «صفاته تعالى منها حقيقية. . . . » ً

صفات الواجب على ثلثة اقسام:

احدها الصفة الحقيقية التي هي صفات كمالية و تعريفها ان كل صفة لايحتاج في تحققها و ثبوتها للذات و في كونها مبدء لاتنزاع تلك الصفات عنها و كونها مصداقاً الها الى ملاحظة شئ آخر كالمضاف اليه والمصدرية والمبدئية بل نفس الذات كافية في ترتب تلك

<sup>.</sup> ۲۳/۷۳.1

<sup>.1 - / 44 .</sup> Y

الصفات عليها في صفة حقيقية كمالية لا تزيد على ذاته بل هي عين ذاته.

و ثانيها الصفات الاضافية وهي صفاته الفعلية وهي مالم يكن كذلك بل يحتاج في ثبوتها للذات الى ملاحظة كونها مصدراً ومبدء وهكذا كالخالقية و الرازقية. وثالثها سلبية محضة وهي ظاهرة.

[ ۲۴۳ ] قوله «فاذن علّوه و مجده ليس الآبذاته...» `

فعلّوه ليس بتلك الصفات بل الامر بالعكس فانّ كمال تلك الصفات و علّو مجدها أنما هو باستنادها الى الذات و بصدور ها عنها و كون الذات مصدراً لها .

### [۲۴۴] قوله «كمخلوق كلّى...» ٢

بيان ذلك ان الاضافة الواحدة التي هي مرجع الصفات الاضافية هي القيومية الايجابية المعبر عنها تارة بالايجاب و اخرى بالايجاد و ثالثة بالاشراق، و اضافته هي ايجابية و الايجاب هو الايجاد عين الوجود اذالموجود بالذات هو الوجود و الايجاد هو اقتضاء العلّة و اقتضائها عين وجودها. ثم ان اضافة الواجب بالنسبة الى الاشياء ليست من اضافة المقولة لتحتاج في تحقّقها الى طرفيها، بل هذه الاضافة متحقّقة باحدى طرفيها و هو المضاف و هو واجب الوجود الذّي هو مقيم الاشياء بمعنى انّ ذات المضاف و هو الواجب الخالق يكفى في تحقّق المضاف اليه الذّي هي الموجودات الامكانية فهذه الاضافة قائمة باحد طرفيها.

اذا تحقق ذلك فنقول ان تلك الصفات كالخالقية يقتضى التعلق الى مخلوق كلّى و الرازقية الى مرزوق كلّى و الايجاد الى موجد كلّى و لايقتضى زائداً على ذلك بان يقتضى خصوصية المخلوق او المرزوق و تعينه كان يكون ذلك زيداً و عمراً اذ الايجاد يتحقّق بذلك فالا يجاد انما يقتضى الموجد الكلّى و هو الانسان الكلّى مثلاً ولا يعين الموجد المخصوص و هو زيد او عمر و او بكر دائماً الجزئيات قد تعلّق بها الا يجاد بالعرض نظراً الى ان الكلّى ليس له قيام الا بالجزئيات و ليس له تحقّق الا في ضمنها فاذا كان الامر كذلك فتغير الجزئيات لا يوجب تغيّراً لا في المضاف اذالجزئيات المتغيّرة لم تكن من طرف الاضافة حتى

<sup>.17/74.1</sup> 

<sup>.</sup> ۲۱/۷۵.۲

يتغيّر الاضافة بتغيّرها بل كانهوالكلّى وهوباق على اى حال، الاترى ان بانعدام زيد لا ينعدم الانسان الكلّى لا نه اذا تغيّر زيد مثلاً فذلك الموجود الكلّى وهو الانسانية يتحقّق فى ضمن فرد آخر فلا ينتفى فى حال من الاحوال دائماً المتغير هو الموجود بالعرض لا بالذات فان الموجود بالذات انّما هو الكلّى وهو باق لامحالة، نعم لو كان الموجود بالذات هو الجزئيات فتغيّرها تكون موجبة لتغيّر المضاف، بل يقال ان هناك اضافة واحدة ايجادية لكن نسبتها الى المضاف موجد والى المضاف اليه] موجد كاضافة بين الابوة و البنوة.

# [الفصل الثاني: في علمه تعالى بذاته] [المقدمة الاولي]

[ ۲۴۵ ] قوله «اتصاف معدوم مطلق...» `

كشريك البارى و ارتفاع و اجتماع النقيضين و غير ذلك. و حاصل الكلام انهم احالوا اتصاف المعدوم المطلق باحكام ثبوتية مع انهم اثبتوا للمعدوم المطلق احكاماً ثبوتية وجودية بقضايا صادقة كقولهم العنقاطائر و اجتماع النقيضين يستلزم كلاً منها في تحقق الاجتماع و كشريك البارى ممتنع، و معلوم ان الاحكام الوجودية لابد من ثبوت موضوع لها نظراً الى القاعدة الفرعية و هي ان ثبوت الشي للشئ فرع ثبوت المثبت له، و اذليس في الخارج فلا بد ان يكون موجوداً في الذهن. و بعبارة اخرى ان مفاد هذه القضايا حيث ان الخصم اى من لا يقول بالوجود الذهني ايضاً يسلم كونها صادقة يقتضى وجود الموضوع و اذليس في الخارج فهو في الذهن.

ان قلت: \* و لعل تسليم الخصم من جهة اكتفائه في وجود الموضوع بالوجود

و لعل التسليم من جهة الفرق بين مقام الاجمال والتفصيل و بهذايستقيم كلّية الكبرى في قولك كل
 متغير حادث في جواب اعتراض الخصم بان العالم ان كان داخلاً فهو مصادرة و الا فلايصّح كمالايخفى
 فيك المقام.

<sup>. 48/48.1</sup> 

الشبحى، قلنا: لا يخفى ذلك اذ هذه الاحكام انما هى لنفس الموضوع و طبيعته و لايتم ذلك الآبالقول بان الاشياء بحقائها موجودة فى الذهن، و ليس بين ماهو موجود فى الخارج و بين ماهو موجود فى الخارج و بين ماهو موجود فى الذهن الآباعتبار تغاير ظرف الوجود.

ثم لا يخفى ان ماذكرنا أنّما هوبالنسبة الى مفاد الحكم والا فقضية العنقا طائر و ماشابهها قضية غير بتيّة ليس بصادقة اذليس العنقا الموجود فى الذهن طائراً بل الطائر العنقاالموجود فى الخارج و ان كانت افرادها تقديرية.

#### [ ۲۴۶ ] قوله «و تخيّلك للحموضة...» \

ولا يخفى ان السكّر و غيره من الحلويات تخيّلها ليس مثل تخيّل الحموضات، و لعلّ منشأ تفاوت تأثير وجود الحامض في الذهن مع تأثير الحلوفيه حيث انّالثاني ليس بمثابة الاوّل و هو تفاوت وجودهما الخارجي.

[۲۴۷] قوله «بمجرّد تدبیرات نفسانیة...» ۲

كخبر الموت مثلاً دفعة و بغتة او خبر الموجب للفرح كذلك.

#### $^{"}$ [ ۲۴۸] قوله $^{"}$ حيث يبر ءالمرض $^{"}$

كما لوكانت النفس كاملة في العلّة وكذلك لوكانت كاملة في الشقاوة، كما روى في الاخبار «العين تجعل الجمل في القدر و الرجل في القبر». و المقصود أن ارادته و تخيّله ذلك يجعل كذا وكذا.

### [ ٢٤٩] قوله «تحقق اللمس...» <sup>4</sup>

مثل اینکه تو دست خود را به آتش می گیری بطوری که کمال اتصال و مجاورت با نار به هم می رسد و معلوم است که آنچه حرارتی که آتش داشته این قوّهٔ لمسیه احساس کرده و متأثر شده و الا باید یا قوّه قوهٔ لمس نباشد یا قوّهٔ لمسیّه ناقص باشد و یا مجاورت تامّه حاصل نشده باشد، و حال آنکه مفروض غیر همه اینهاست و اینکه می بینی که هرگاه ثانیا و ثالثاً

<sup>.4/44.1</sup> 

۷/۷۷.۲

<sup>.9/47.5</sup> 

<sup>. 1</sup> F/VV . F

دست خود را به آتش می گیری دست زیاده از اوّل متأثر می شود او به جهة شدّت مجاورت است نه آنکه در دفعه اولی قوّه ادر اك نکر ده، و کیف کان پس وقتی تو انگشت خود را به آتش گرفتی بواسطه آن استعدادی که از قبل معدّات خار جیه از برای قوّه لامسه حاصل شده بود متأثر می شود پس بلافاصله زید انگشت خود را هر گاه بگیر د به انگشت تو آن حرارة و تأثری که انگشت تو بهم کرده بود از برای انگشت زید حاصل نمی شود بلکه هیچ متأثر نمی شود نه آنکه بقدر او نمی شود.

#### [ ۲۵۰ ] قوله «فلها نحو آخر من الوجود...» `

حاصل کلام تا اینجا این است که اینها همه حدسیات اند علاوه بر بر اهین که لابد نشأه ای هست غیر از نشأهٔ خارج و هو المطلوب.

# [ ۲۵۱] قوله «فالمعلوم بالذات في العلم الانطباعي ...» ٢

تنقيح المقام يحتاج الى مقدمتين:

احديها انه لابدّ من علاقة خاصة بين العالم و المعلوم بان يكون هذاالعالم عالماً بالنسبة الى هذاالمعلوم و يكون المعلوم معلوماً لهذا العالم و لولم يكن علاقة خاصة بينهما لكان كلّ من كان له صلاحية العالمية عالماً بكل شئ و كان كل ماله صلاحية المعلومية معلوماً لكل عالم و ليس كذلك.

و ثانيهما يجب ان تكون تلك العلاقة التى بين العالم و المعلوم علاقه با لذات بان يكون العالم عالماً بالذات و المعلوم معلوماً بالذات بان يكون حيثية ذات العالم حيثية العالمية و حيثية ذات المعلوم حيثية المعلومية اذلو كان العالم عالماً بالعرض فلابد ان يكون له حيثية تقييدية ينضم الى ذات العالم حتى تصير بتلك الحيثية عالما فلو كان مع تلك الحيثية عالماً بالذات فهو والا فيحتاج ايضاً الى ضم حيثية تقييدية اخرى و هكذا فلامحالة يجب ان ينتهى الى حيثية كانت جهة ذات تلك الحيثية جهة العالمية، و كذلك الكلام في طرف المعلوم، ولك ان تجعل هذا دليلاً و بر هاناً مستقلاً على اثبات الوجود الذهني.

١. ١٧/٧٧ . في المبدء والمعاد المطبوعة «قبلها» بدل «فلها».

<sup>.14/77.1</sup> 

قى الاصل «لحيثية»

اذاتحقق ذلك فنقول ان العلم الارتسامی هوالصورة الحاصلة من الشئ فی العقل، پس صورتی از شئ خارجی در قو مجلیدیة یا خیال حاصل می شود که کمال مطابقت باشئ خارجی دار دبلکه عین اوست، فرقی که دار دبه همان مادی و مجر دبودن دارند، پس حصول در نز د قوی نفس حصول در نز د خود نفس است زیرا که نفس علم به قوای خود دار د بلاواسطة پس این صورة حاصله در نز د قوی به تر و حاصلتر است در نز د نفس از شئ خارجی سی آن صورة معلوم بالذات است و این شئ خارجی معلوم بالعرض است.

# [ ٢٥٢] قوله «ولمّا كان المعدوم في الخارج معلوماً بوجه...» ا

اذالعدم امر باطل الذات ليس له ذات في الخارج حتى يكون له معلوماً بالذات فحصوله عندالنفس هو حصول مفهومه عنده و حصول صورة المفهوم منه هو كونه معلوماً بوجه.

# $^{\text{Y}}$ قوله «ويطلق العلم على المعلوم بالذات...»

واعلم ان العلم الحضورى هو حضور الشئ عندالمدرك بنفس ذاته بحيث تكون صورته العينية بنفسها صورته العلمية كعلمه تعالى بذاته بل علم كل مجرد بذاته و كل علّة بمعلوله، و العلم الحصولى هوالصورة الحاصلة عن الشئ عندالمدرك من جهة أنها صورته ومنشأ انكشافه و تمييزه و تلك الصورة من الجهة المذكورة يسمى بالعلم الحصولى الارتسامى و المحكى بها عنه و هوذوالصورة معلوم بالعلم الحصولى الارتسامى.

اذا تحقق ذلك فاعلم ان هنا اموراً: عالم و معلوم و علم، والعالم النفس والشئ الخارجي المعلوم بالعرض والصورة الحاصلة المعلوم بالذات، ولمّا كانت الصورة ايضاً ماهية من الماهيات والمفاهيم فهي ايضاً من حيث هي ليست الآهي فنسبة الحضور و اللاحضور اليها نسبة سوائية، فلابدّ من ان يكون واسطة في كونها معلومة للنفس و تلك الواسطة ليست ماهية ولاعدماً بل هي وجودها عند النفس فالمعلوم بالذات هو الصورة الحاضرة عند المدرك، الآن هذا الحضور على قسمين حقيقي بالنسبة الي وجود تلك

<sup>1.</sup> ٧٧/٠٢.

<sup>.</sup> ۲۱/۷۷.۲

الصورة و حكمى بالنسبة الى نفس تلك الصورة نظراً الى كونها ماهية فكان تلك الصورة بهذا اللحاظ معلومة بالعرض للنفس و وجود تلك الصورة و حضورها عند النفس معلوم بالذات فوجودها هى حيثية معلوميتها.

ثم ان تلك الصورة من جهة انها ما به انكشاف الشئ الخارجي علم اذ لانعنى بالعلم الآما به ينكشف الشئ و من جهة انها حاضرة عند النفس معلوم فتلك الصورة علم من جهة و معلوم من اخرى بل معلوم بالذات من جهة و بالعرض من اخرى، فالمعلوم بالذات مطلقاً هو الصورة الحاضرة عند المدرك وان كان في الحضور ايضاً تعميم آخر يكون الصورة بحسب ذلك التعميم معلومة بالعرض.

### [ ۲۵۴ ] قوله «مختلفان اعتباراً ... » ا

اى سنخاً اذسنخ كونها علماً ماهيّتها و سنخ كونها معلومة وجودها فحضور تلك الصورة و وجودها للنفس علم حضورى لها وامّا حضور ذلك الشى الخارجى عند النفس علم حصولى لها. وظهر ان الحضور الحقيقى هو وجود الصورة حصولها والحكمى هو نفس الصورة الحاصلة الحاضرة ولذا يعبّرون عن العلم تارة بالصورة الحاصلة واخرى بحصول الصورة فالشئ الخارجى متعيّن فى كونه معلومة بالعرض والصورة الحاضرة قديكون معلومة بالعرض كما اذا لوحظت ماهيتها و كل ما بالعرض لابدّان ينتهى الى ما بالذات و ما بالذات هو الوجود و هو وجود تلك الصورة.

هذا اى اضافة الصورة الى الخارج و قيامها اليها هوالذى يؤدى اليه النظر الجمهورى. و امّا ما ادّى اليه النظر الفلسفى فهو مااشاراليه بقوله «وان كان العلم والمعلوم من حيث هو معلوم واحداً على اى تقدير»، و بيانه انا نقول ان ذلك الوجود الواحد له تبعية و استتباع بمعنى انه شئ واحد بسيط ليس له اضافة الى شئ آخر الاّ ان له طرفين احدهما النفس و الآخر ماهية الصورة، فهذا الوجود الواحد تابع و مستتبع له طرفين احدهما النفس معلوم و من جهة انه مستتبع للصورة علم. و بعبارة اخرى حاضر و حضور فحاضريته للنفس مناط معلوميته لها و حضوره عندها مناط علميتها و

<sup>.</sup> ۲۲/۷۷.1

من هنا ظهران العلم والمعلوم ليسا بمختلفين سنخاً ايضاً، و هذا معنى قوله «واحداً على اي تقدير».

#### [۲۵۵]قوله «و و جوده لعاقله ...» ۱

اى لمدر كه و كانه تفسير لقوله «وجود المعقول بعينه معقوليته».

#### [ ۲۵۶] قوله «و هو المعنى الاضافي الانتزاعي...» ٢

اضافة الصورة و قياسها الى الشئ الخارجى الذى تنتزع من ذلك الشئ هو مبدء لاشتقاق العالم والمعلوم عند اللغويين ويسمى ذلك المبدء بالعلم، و امّا عند الفلاسفة فمبدء الاشتقاق عبارة عمّا به يوجدالمشتق وهو الوجود على مامر بيانه.

# [ ۲۵۷ ] قوله «والعلم بالمعنى الاول لاينحصر اندراجه في مقولة الكيف...»

لايخفى ان العلم بالمعنى الثانى اى حصول صورة الشئ التى هى امر اضافى انتزاعى من مقولة الكيف لكونها قائمة بالنفس قيام الاعراض بموضوعاتها، وامّا المعنى الاوّل الذى هو الوجود ليس داخلاً فى مقولة من المقولات اصلاً لعدم كون الوجود من المقولات بل تابع للمضاف اليه فوجود الجوهر بعين جوهريتها و وجود العرض عرض بعين عرضيتها. فالعلم بالمعنى الاوّل من جهة كونه صورة قائمة بالذهن من مقولة الكيف فمن جهة أنّها صورة الكمّ فهى من مقولة الوضع. وامّا من جهة كونها فهى من مقولة الوضع. وامّا من جهة كونها وجوداً ليس داخلاً فى واحد منها، فقوله «لاينحصر» كانّه قضية سالبة بانتفاع الموضوع اى لايندرج اصلاً من جهة عدم كونها من المقولات لا أنّه داخل فيها الاّ أنّه قد يندرج و قد لايندرج.

#### [۲۵۸] قوله «لاتمنعه...» <sup>۴</sup>

ضمير لاتمنعه يرجع اى الماهيّة اى ليست الماهية مانعة عن صدق العرض. هذه

<sup>.</sup> ۲۵/۷۷.1

۲. ۸۷/۳.

<sup>. 4/</sup>٧٨ .٣

<sup>.0/</sup>٧٨.۴

اشارة الى الجواب عن اعتراض بعضهم ان الشئ الواحد كيف يكون جوهراً وعرضاً بان يصدق عليه الجوهر والعرض معاً. والجواب من المشائين، و حاصله ان هذا الاعتراض تستقيم لوقلنا بصدقها عليها بالذات ولانقول بذلك بل نقول انها عرض بالذات و جوهر بالعرض، و كذلك وجودها للنفس عرض لكونها قائمة بها وجهتها جوهر نظراً الى ان الاشياء بحقايقها موجودة في الذهن، فعرض بالحمل الصناعي و جوهر بالحمل الاولى، اى الموجود في الذهن الذي هو ماهية الانسان جوهر اى ماهية جوهر فهو فردالعرض و ماهية الجوهر.

### [ ۲۵۹ ] قوله «من امهّات العوالي...» `

كالاجناس العالية من الجوهر والجسم.

# [ ۲۶۰ ] قوله «كانواع الحقائق المتأصلة ... » ٢

بيان للمنفى لاللنفى حيث ان الحقائق المتأصلة مندرجة تحت العوالي بالذات، فانّ الحيو ان جو هر بالذات.

#### [ ۲۶۱] قوله «و لا بالعرض كالفصول البسيطة...» "

هذا ايضاً مثال للمنفى لا للنفى، والفصل البسيط كالناطق، فانّ الناطق لو كان مندرجاً تحت الجوهر يكون الجوهر جزءاً له و من ذاتياته، فلايكون فصلاً.

#### [۲۶۲] قوله «المستغنى القوام عنها...»<sup>4</sup>

در وقتى كه جوهر مثلاً در ذهن حاصل شد از آن جهت كه جوهر است و اشياء هم بحقايقها حاصل در عقلند پس جوهر است و از آن جهت كه در موضوع است و تعريف عرض صادق است كه الموجود في الموضوع باشد فيلزم ان يكون الشئ الواحد جوهراً و عرضاً والموضوع هو الذي كان غيرمحتاج الى الحال اى كان مستغنى القوام عن الحال.

<sup>.8/</sup>٧٨.1

<sup>.8/</sup>VA.Y

<sup>.</sup>٧/٧٨.٣

<sup>.9/</sup>٧٨.۴

#### [المقدّمة الثانية]

[۲۶۳] قوله «لامور غريبة عن ماهيته...» ا

المراد من الامور الغريبة هي الّتي كانت خارجة عن ذات الماهية بان لم تكن في مرتبة الذات.

## [۲۶۴] قوله «مقارنة مؤثّرة...» ٢

والامور الغريبة المؤثرة هي التي تعبر عنها بالعوارض المشخّصة للماهية كالوضع والاين والمتى. ثم المقارنة على قسمين: احدهما أنّها من لوازم الماهية بحيث لاتنفك الماهية عنها في الوجود الخارجي فلو صارت معدومة يكون عدمها كاشفاً عن عدم الماهية كما انّ عدم الملزوم يستلزم و يستتبع عدم اللازم، و ثانيهما ما كانت المقارنة اتفاقية في الوجود الخارجي كمقارنة السواد لماهية الحركة فان بعدم السواد لا تنعدم الحركة.

ثم لا يخفى ان ماهو من لوازم الماهية و مقتضياتها انّماهو الاين الكلى والوضع الكلّى و المتى الكلّى لا الجزئى الخاص كالوضع الذى فى زيد و القصر الذى فيه و هكذا، اذلوكانت الماهية مقتضية لذلك اى الجزئى الخاص لزم ان يوجد هذه الخصوصية اى الوضع الخاص مثلاً الذى فى عمر و فى زيد ايضاً لا نّه ايضاً فر دمن ماهية الانسان و الماهية الانسانية موجودة فيه ايضاً و مقتضى الشيّ لا يتخلّف عن ذلك الشيّ فلوكان خصوصية وضع زيد و شكله و قصره او طوله مثلاً من الامور المشخصة لزيد مقتضى للماهية لكان زيد عمر و أو عمر و بكراً. فظهر ان مقتضى ماهية الانسانية هو الامور الكلية اى طبيعة الامور المزبورة. و ظهر ايضاً ان مناط الجزئية هى خصوص الامور المزبورة، و ظهر ايضاً كون الامور الكلية بالنسبة الى الماهية قريبة بالقاف و الامور المخصوصة غريبة بالغين و ان كان كلتاهما غريبة بالغين الا انّه فرق بينهما.

# [ ۲۶۵] قوله «و كل حقيقة يلحقها امر غريب عن ذاتها...» "

المرادمن هذا الامر الغريب هي المشخّصات المخصوصة كالوضع المخصوص والاين المخصوص والمتي المخصوص.

<sup>. \ \ / \ \ . \</sup> 

<sup>. \ \ / \ \ . \ \</sup> 

#### [۲۶۶] قوله «بل لحيثية استعدادية...»`

تكثر افراد ماهية النوع امّا مستند الى ماهية النوع او لوازم ماهيته اوالي فاعله اوالي قابله، امّا الماهية فلايمكن ان يكون مستنداً اليها والآلزم ان يصير كل فردواحد افراداً كثيرة اذ الماهية موجودة في كل فردو كذلك لوازمها، وامّا الفاعل فالمفروض أنّه واحد بسيط من جميع الجهات والحيثيات فلايصدر عنه المتكثر فوجب ان يستند الى قابله. ثم القابل اي قابل الماهية من حيث هو قابل لايكون فاعلاً للماهية وان كل فعليّة من حيث هو فعلّية آبية عن فعليّة اخرى ولمّا كان جميع الفعليّات راجعة الى واجب الوجود ينتهى اليه لكونه صرف الفعلية والتمام ليس فيه سمات امكان وشوب قبول و استعداد و كان جميع التكثرات راجعة الى الهيولي التي هي صرف القبول الآفعليّة ماديّتها للاشياء التي هي غير آبية عن فعليات غير متساوية فلو كان في شيَّ فعلية لابدُّ و ان يكون تكثّره راجعاً الى جهة قبوله يعني لابدّ ان يكون ذلك الشئ ذا حيثيتين من احدى فعليته و من اخرى تكثره و هكذا الى ان يبلغ الى الهيولي فهي التي تكون متكثراً باعتبار حصول الاستعدادات الخاصة فيه الي فعلية فيكون النطقه التي فيرحم فلانة زيداوفي رحم فلانة عمرو وهكذا فيكون زيدقصير أوعمرو طويلاً وبكر شجاعاً وخالدكذا مثلاً باعتبار خصوص استعداداتهم الخاصة المقتضية لتلك الخصو صبات. ولا يخفي إن هذا البيان أنّما يتمّ في الماديّات لافي مثل الافلاك أي الانواع التي انحصر نوعها في فردها فلابدّان يكون تلك اللوازم مستندة الى ماهيتها و لذا قالوا ان ما به تشخّص زيد لو كان مستنداً الى ماهيته لكان ماهيته منحصرة في فرد واحدو لذا لم يوجد من الشمس الآشمس واحدو من القمر قمر واحدو من العطار دعطار دواحدو هكذا.

### [۲۶۷] قوله «لايكون معلوماً. . . $^{\mathsf{Y}}$

اذ الانسانية المخلوطة بوضع خاص ولون خاص و كمّ خاص لايكون معلوماً اذ المتصوّر في الذهن هو الانسان المخلوط، والانسان المخلوط زيد لا انسان فزيد يكون معلوماً والانسان مجهولاً.

<sup>. \ \ / \ \ . \</sup> 

<sup>.</sup> Y F / V A . Y

### [۲۶۸] قوله «فالمعلوم . . . » <sup>۱</sup>

غرضه ان المعلوم امّا هو الذي لوحظ مجرداً عن جميع ماسوى نفسه و عمّا يقارنه من الامور المؤثرة . . . .

## [ ۲۶۹ ] قوله «سواء كان مبصراً. . . » ٢

غرضه ان كلّ مرتبة من التخليط له اسم، فالمبصر ماكان موجوداً بحقيقته مع جميع عوارضه من كم او كيف او وضع او غير ذلك الآان مادّته الخارجية على قول المشائين القائلين بوجود الاشياء بحقايقها في الذهن اوفى ساير القوى لابخروج الشعاع.

## [ ۲۷۰ ] قوله «في جسم او جسماني . . . » "

الجسم عبارة عن نفس الجليدية مثلاً الّتي هي آلة للابصار، والجسماني عبارة عن القوة الباصرة الّتي في الجليدية.

#### $^{t}$ قوله «فتلك الصورة لا محالة . . . $^{t}$

حاصل غرضه ان المحلّ اذاكان مادياً فالحال ايضاً يكون مادياً و بعبارة اخرى انه اذا كانت القوّة مادية فحالها ايضاً الذي هو الصورة يكون مادّياً.

# $^{\Delta}$ قوله «فلامحالة يكون صورته مجرّدة عن المادة . . . $^{\Delta}$

اذ صورة زيد موجودة في الذهن مجردة عن مادّته فصور المتكّمم فيه كمّ لقصر زيد و طوله و عرضه و عمقه، و صوره المتكيّف كيف، نظير ما ترى في الرؤيا.

فان قلت: لم لايكون الجزئى متعقلاً و ما المانع عنه مع كونه واحداً من المدركات. نقول: ان لوازم المحل و عوارضه عوارض للحال وبالعكس، فاذا كان الحال مع تلك اللوازم و المشخصات و العوارض يستلزم كون المحل ايضاً محفوفاً بتلك اللوازم اعنى القوة العاقلة و هو محال.

<sup>.</sup> ۲/۷۹ . ۱

<sup>. 8/</sup>V9 . Y

۸/۷۹.۳

<sup>.17/79.4</sup> 

<sup>. 1/4 . . . . . . . . . . .</sup> 

ولايخفي انّ حاصل غرضه الى هنا الفرق بين المحسوس و المعقول و التعقّل و ساير الادر كات.

[۲۷۳] قوله «فان قلت لم صار الوضع . . . » \

اى الوضع الكلّى، غرضه ان الانسان لوحصل فى العقل من وصفه الكلّى لم يصيّره محسوساً، و امّا اذا كان مع الجسم يصيره محسوساً. و حاصل جوابه ان ذلك من مقتضيات الوضع حيث انّ له تأثيراً فى ظرف و ليس له ذلك التأثير فى ظرف آخر.

[ ۲۷۴ ] قوله «لكان يعدم المدرك عندر فعه . . . » ٢

اى لكان يعدم المدرك الذى هو القوّة العاقلة برفع ذلك الوضع عن تلك القوّة العاقلة كما ذكر نا في اوّل المقدّمة.

#### [المقدّمة الثالثة]

[۲۷۵] قوله «في العلوم الصورية . . . .  $^{"}$ 

اى الحصولية الانسانية.

[ ۲۷۶ ] قوله «و ذلك لان العاقل . . . »<sup>4</sup>

قد تقدّم بيان العلم الحضوري و الحصولي والفرق بينهما، والمدعى هنا اثبات العلم الحضوري، و لمّا كانت الصورة معلومة للنفس بالعرض كما ذكر نا سابقاً و كل مابالعرض يجب ان ينتهى الى ما بالذات... .

والمدعى ان علم النفس بذاته ليس بصورة اى بعلم حصولى بل بعلم حضورى، ولنقدم مقدمات في هذا المقام حتى يكشف الحجاب عن وجه المرام:

<sup>.</sup> ۲/۸ • . \

<sup>.0/14.4</sup> 

<sup>.9/10.7</sup> 

<sup>.11/1.4</sup> 

<sup>.11/4..0</sup> 

المقدّمة الاولى: ان كل حاكم بشىء لشىء آخر بان يثبت له حكماً من الاحكام فلابدّ ان يتصوّر طرفا ذلك الحكم اى موضوعه و محموله، و من البديهيات انّا نحكم لانفسنا باحكام جزئيّه فلابدّ من تصوّر نا لانفسنا فالنفس الحاكمة بشىء لنفسها لابدّ و ان يتصوّر لنفسها لامحالة.

[المقدّمة] الثانية: ان القوّة العاقلة الّتي هي اعلى القوّة مجردة ان تدرك الجزئي بجزئيه بل لابد ان يرسل العوارض المحفوفة والمشخصات الماديّة فكلّما حصل في العقل فهو كلّي له استواء النسبة الى الاشخاص الخارجية الغير الممتنع الصدق عليها كه هرگاه آن كلّي موجود في العقل بخارج بيايد يكي از آن اشخاص بشود و هرگاه يكي از اين اشخاص برود كلّى مستوى النسبة بشود. و سر ذلك ان ما في الخارج من المحسوسات وجودات والوجود جهة ذاته جهة الخارجية، فلا يحصل في العقل و مناط الجزئية هو نحو وجود ذلك الجزئي فلو حصل ذلك الجزئي في العقل لابد ان يحصل فيه بجزئيته والا لم يكن الحاصل فيه جزئيا بل شيء آخر. و حاصل هذه المقدّمة ان كلّ ماحصل في المجرد فهو كلّي و مجرد و كلّما حصل في المادّي فهو مادّي و جزئي، فصور القوى المادّي مادّي...

[المقدّمة] الثالثة: لابد ان يكون الصورة مناسبة لذى الصورة في اى ظرف حصلت من المدارك فلابد ان يكون صورة الانسانية التى هى جهة مشتر كة بين الافر اد مناسبة لتلك الجهة الكلية الانسانية، فصورة الكلّى كليّة و صورة الجزئى جزئية. لايقال ان ماهيّة الانسان فى العقل كلّى من جهة استواء نسبتها الى الخارج و جزئى من جهة احفافها بالوجود الخاص العقلى الممتاز عن ساير الصور العقلية فيكون المدرك الواحد فى الظرف الواحد كليّاً و جزئياً. لانا نقول نعم يجوز ان يكون الوجود الواحد مصداقاً لامور متناقضة و محلاً لاجتماعها بان يكون جوهراً و عرضاً معاً، فان الوجود الواحد المنسوب الى ماهية الانسان مثلاً من جهة ان له استواء النسبة الى الاشخاص الخارجيه كلّى و من جهة كونه وجوداً خاصاً متمايزاً عن ساير الصور العقلية جزئى و من جهة أنه ماهية الانسان جوهر و من جهة انه علم فعرض و كيف، بل و من جهة معلوم بالذات و بالآخر معلوم بالعرض.

[المقدّمة] الرابعة: ان النفس مجرّد بذاته والالما حصل بعدخراب البدن في النشأة الاخرى، فأنّا نعلم علما يقينياً وجود النفس بعد خراب البدن في النشأة الآخرة. [المقدّمة] الخامسه: ان ضم الكلّى بالكلّى لايفيد الجزئية ولايوجبها و ان صار منحصراً في فرد مثلاً المسمّى برستم بسر مسمّى بزال لاشبهة و لاريب انّه كلّى الا أنه قد يوجب الانحصار في فرد ولذا يحكم عليه بالاحكام الجزئية، فيقال ان رستم بسر زال فعل كذا، ولابدّ ان يعلم الحاكم بالانحصار والالم يجز له الحكم بالاحكام الجزئية.

[المقدّمة] السادسة: اته لا يجوز اجتماع المثلين كاجتماع المتناقضين مطلقاً و ان صحّح بعض فيمالو كان احدهما حالاً و الآخر محلاً ، ان التحقيق خلاف ذلك كما برهن في محلّه .

اذا تحقق ذلك فنقول: انا نحكم لانفسنا بالاحكام الجزئية فامّا انّ لنا علماً عندالحكم بذاتنا بدون الصورة اوبالصورة، و بعبارة اخرى ان علمنا بذاتنا اما بهويّتنا او بصور تنا الحاصلة عند نفسنا. فان كان الاوّل فثبت المدّعي، و ان كان الثاني فنقول هذه الصورة امّا كلية او جزئية و على كلا التقديرين فامّا تحصل في النفس او في قويها او في مجرد آخر. فان كانت جزئية حصلت في النفس يلزم امرين: الاول، انه قد مرّان النفس مجرّد فالحاصل في المجرّد كلّي لاجزئي. والثاني انه يلزم اجتماع المثلين. و ان كانت كليّة فاما ان يعلم بانحصار ذلك الكلي في نفسه ام لا، فعلى الثاني لا يمكن له اثبات الحكم الجزئي لنفسه. و على الاوّل صحّ الاّان البديهة تشهد بخلافه لانا قد نحكم لذاتنا بالاحكام الجزئية ولا نحتاج الى علمنا بالانحصار. و ان حصلت في قوى النفس فهو ايضا غلط لان القوى مادّية والنفس مجرّدة فانطباع المجرّد في المادّى غلط. و ان حصلت في مجرّد آخر فهو ايضاً باطل بكلا قسميه اى بالجزئي او الكلّي، امّا الأول فاته في المجرّد ليس بجزئي بل كلى لما ذكرنا و امّا الثاني فامّا ان يعلم بالانحصار ام لا الى آخر ما مرّ، فثبت انّ علم النفس بنفسها ليس بالصورة بل بهويّتها الخارجية و هو المطلوب. الى آخر ما مرّ، فثبت انّ علم النفس بنفسها ليس بالصورة بل بهويّتها الخارجية و هو المطلوب.

فهذا يدلُّ على كون النفس حاضرة عندها فان «انا» للحضور و «هو» للغيبة.

[٢٧٩] قوله «مع انّ الوهم ينكر نفسه...» `

اى لايدر كه والعقل يدرك الوهم.

<sup>.18/4.1</sup> 

<sup>. 44/47.</sup> 

### [ ۲۸۰ ] قوله «صورة اخرى في ذلك العضو...» `

اي صورة في قوّة اللامسة كالصورة في الباصرة.

#### [ ۲۸۱] قوله «بذاته لابصورة تحصل منه...» ٢

اذلو كان بصورة يحصل منه لكان تلك الصورة كليّة لها استواء النسبة الى تفرق الاتصالات فى عضوه او فى عضو غيره من زيدو عمرو و بكر، فيلزم ان يحصل لها تألّم بتفرق اتصال وقع فى عضو شخص آخر و ليس كذلك بالبديهة الاّ انّ هذا وجدانى و حدسى و للخصم ان يمنع كل الوجدانيات.

### [ ۲۸۲ ] قوله «فلابد من التفات النفس الى تلك الصورة...» م

فلو حصل صورة منه ثانياً بعد الالتفات فيحصل تحصيل الحاصل و هو باطل.

### [ ۲۸۳ ] قوله «و من العرشيات الالهامية ... » أ

اصطلاحه رههو انه كلّما كان مباديه اى مقدّماته برويّة و فكر فهو عرشى نظراً الى انّه ره ليس من اهل الكشف بل من المشائين و اهل النظر و الاستدلال، و كلّما حصل مباديه دفعة بحيث قد تحرّك منها الى المطلوب من دون اتعاب فى تحصيل المقدمات فهو الاشراقى.

#### [۲۸۴] قوله «بلاريب...»

نظراً الى حدوث النفس بحدوث البدن لانها محتاجة الى محل يستعد للكمالات و العلوم بتصرفاتها فى البدن كى يحصل لها الترقى و يحصل لها العلوم العقلية. و من الناس من يقول ان ذاتها قديم و ان كانت نفسيتها حادثة، فيقول انه نظير المرأت التى يحتاج الى الصيقل يعنى زنگ گرفته روى او را پس تعلق ببدن مى گيرد و كم كم آن زنگ زايل مى شود پس بروز مى كند پس فرق بين البروز و الحدوث، بروز آن است كه عن خزينة باشد بخلاف حدوث.

<sup>.8/81.1</sup> 

<sup>.</sup> ٧/٨١ . ٢

<sup>.17/81.7</sup> 

<sup>.18/11.4</sup> 

<sup>.</sup> ۱۷/۸۱ . ۵

#### [ ٢٨٥] قوله «و لاخفاء في انّ استعمال الآلات...» \

بيانه ان النفس امّا متحدّ الوجود مع قويها كما قيل ان النفس كل القوى او يباين الوجود كما هو الحقّ و عليه فنقول: انه ليس نسبة النفس الى قويها كنسبتها الى قوى غيرها كقوى زيد و عمر و و بكر، بل نسبتها الى قوى نفسها نسبة الجاعلية و المجعولية و انّ بينها و بين قويها علاقة ذاتية لاعرضية اذ لو كانت عرضية لابدّ و ان تنتهى الى العلاقة الذاتية كما هو شأن كل العرضيات حيث انها معلّلة فتلك العلاقة موجودة بينها و بين قويها لاقوى غيرها. ثم ان تلك العلاقة هى علاقة العليّة و المعلولية و ليس فعل النفس فى قويها كفعل الفواعل الغير المختار مفاعيلها كالنار فى الاحراق.

اذا تحقق ذلك فنقول هنا امور هي المدّعي هنا التي نحن في صدد اثباتها، و هي علم النفس بذاتها و بقواها و بالصورة التي في قويها، و علم القوى بصورها الحاصلة فيها كلّها علماً حضورياً لاحصولياً.

اما علم النفس بقويها فلابد ان يكون حضورياً اذ كما مر ان بين العالم و المعلوم علاقة ذاتية و تلك العلاقة علاقة علية و معلولية، و چون نفس نسبت به قوى علّت است و چون علم دار د به ذات خود، علم به ذات خود عين علم به معلول خودش است به علم حضورى، نظر به اينكه علم به معلول است.

والدليل عليه ان النفس في علمها بشيء مسبوقة باستعمالات الآلات و هومسبوق بالعلم بالآلات التي هي القوى و هو مسبوق بتحقق الآلات، والمفروض ان علمها حصولي ار تسامي لاحضوري على مايقول به الخصم، پس هرگاه اين علم به آلات نيز حصولي باشد لامحالة بايد در اين علم هم استعمال آلات نمايد و استعمالات آلات نيز مسبوق است به علم به آلات، پس اين علم هم محتاج است به استعمال آلات و هكذا، پس اين علم آخر اگر عين علم اول است دور است و اگر او نيست تسلسل و يلزم ايضا اجتماع الامثال و هو واضح.

و امّا علم النفس بصورها الحاصلة في القوى فهو ايضاً حضوري اذ لو كان حضور بالصورة فهي اي الصورة اما حاصلة في النفس او في قويها لايمكن ان يكون الاوّل اذ النفس

<sup>.</sup> ۱۷/۸۱ . ۱

مجرّد و كلّ ما حصل في المجرّد فهو كلّى و الصور الحاصلة في القوى جزئية فيلزم انقلاب الجزئي بالكلّى و هو محال و لو كان الثاني فالتفصيل الذي من لزوم الدور او التسلسل و اجتماع الامثال جارهنا، و كذا الكلام في علم القوى بصورها الحاصله فيها.

[ ۲۸۶] قوله «بالقصد والرويه...» \

بل فاعل با فعاله و هو كون العلة بحيث يكون علمها بذاتها كافية في صدور المعلول عنها.

[ ۲۸۷ ] قوله «عاشقة...» ٢

بها و بفعلها ثم بكمالاتها عشقاً ناشياً....

[۲۸۸] قوله «ليستا بمتساويين...»

والفاعل المختار هو الذي كان له استواء النسبة الى صدور الفعل عنه و عدم صدوره بحيث ان نشأ فعل و أن لم يشاء لم يفعل فيكون قادراً مختاراً فيحتاج في الصدور الى مرجّع. [٢٨٩] قوله «والمقتضى ذات النفس...»

و كلما كان الشيء فاعلاً بالرضا كالنفس فشوقه ذاتي بمعنى انه عين ذاته فكلّما يتأكّد اذعانه يتأكد شوقه.

 $^{\Delta}$ قوله «كما ادى اليه ذوق اهل الاشراق...»  $^{\Delta}$ 

هذا هو كلامهم في النفس و هل واجب الوجود ايضاً مع كونه فاعلاً بالرضا كذلك ام لافيه كلام و ليس عنده ره مثل النفس و ان شئت فليرجع الى كلامه في موضعه.

قالواان کل فاعل بالعنایة فاعل بالرضاو لاعکس، و کل علم حصولی حضوری و لاعکس، و لیعلم اینکه وجودی که از برای اشیاء است در خارج منسوب است به خود اشیاء، زیرا که آثار خارجیه برای اشیاء مترتب می شود، امّا در وجود ذهنی وجود از شیء دیگر است

<sup>1.11/77.</sup> 

<sup>. 7/17.</sup> 

<sup>.</sup> ٧/٨٢ .٣

<sup>. 9/17.4</sup> 

۵. ۲۸/۲۱.

که وجود وجود علم است، لکن بالعرض منسوب است بسوی صورة انسان در ذهن و معنی وجود ظلّی این است که ظلّ شئ دیگر است و اینکه اشیاء بحقائقها ای بماهیاتها و نحوهن موجود ند، مراد این است که انسان مثلاً بماهیته در ذهن است لکن بوجودی که بالذات و جود علم است که اثر علم بر او متر تب می شود و وجود خارجی حیوان همان و جود ذهنی اوست و منافات ندار دبا آن سخنی که گویند که ماهیات دو وجود دارند آیا نمی بینی که ماهیات جمیعاً در نفس عقل فعال موجود ند بوجود تبعی یعنی و جود و جود عقل فعال است لکن هم چواتفاق افتاده که وجود سایر ماهیات نیز شده پس و جود صورت همان ماهیت صورتی است که موجود است در ذهن بوجود تبعی که وجود عینی باشد چنانچه هر موجود فی الذهن همین است اگر چه وجود صورت عرض است لکن ذاتی عرض است.

[ ۲۹۱ ] قوله «وايضاً من ادرك صورة ذهنية...» `

هذا دليل آخر لاصل المطلب وهو كون علم النفس حضورياً.

[۲۹۲] قوله «و عدم الحضور امّا لعدم و جود المدرك» <sup>۲</sup>

كالممتنعات و المعدومات كشريك البارى و غيره، او لعدم وجوده للمدرك ككلّ الموجودات حيث انه ليس كل حاصلاً لكل والا الخ او لعدم حصول الادراك كالهيولى على ماسيجيّ بيانه.

## $^{"}$ قوله «الآلمانع...» [ ۲۹۳]

كما في الهيولي و الصورة حيث ان العلامة الذاتية التي هي علاقة العليّة و المعلولية موجودة بينهما الا ان الصلاحية بينهما مفقودة فان العلاقة راجعة الى جهة الفعل و الصلاحية الى جهة القبول.

#### [۲۹۴] قو له «باقسامه...» <sup>۲</sup>

والتعريف العّام للعلم الحضوري هو الذي كان ذات العالم واجدة للمعلوم ويكون

<sup>. \</sup> Y / \ Y . \

<sup>. \</sup> Y / \ Y . Y

<sup>.</sup> ۲۳/۸۲ .۳

<sup>. 1/47.4</sup> 

المعلوم منكشفاً لدى العالم كما ان العلّة حيثية ذاتها حيثية الوجدان للمعلول وحيثية ذات المعلول حيثية ذات المعلول حيثية الفقدان للعّلة وكون المعلوم منكشفاً لدى العالم اعم من ان يكون منكشفا بالذات كنفس المعلول او منكشفا بالعرض كصور المعلول من صور القوى و نحوها، و چون هر شيء واجد نفس خود هست پس علم بذات خود دار د به علم حضورى.

## [المقدّمة الرابعة]

[۲۹۵] قوله «شيء واحد...» `

والمدعى هنا ان يثبت ان كل مجر دعاقل لذاته و عقله لذاته عين ذاته و كيف كان فمعنى قوله «شي واحد» انه واحد بحسب الحيثيه و لو كانت متعددة بحسب العنوان.

[۲۹۶] قوله «من غير تفاوت...»۲

اي في الحيثية.

[۲۹۷] قوله «فما و جوده لغيره لم يكن عاقلاً لذاته...» ٣

بل المعتبر العاقلية و المعقولية كون وجوده لنفسه.

[۲۹۸] قو له «كالصورة الجمادية...» أ

زیراکه وجود او از برای محلش است که هیولی باشد و کالبصر و اللمس، فان وجودهما انما هو للنفس و لذا است که خودشان خودشان را ادر اك نمی کنند و نمی بینند.

[ ۲۹۹ ] قوله «و لو فرضنا المعقول قائماً بذاته...»  $^{\Delta}$ 

كالصورة التي في عاقلتنا.

[ ٣٠٠] قوله «كما لو فر ضنا المحسوس...» <sup>5</sup>

كالصورة الخيالية التي ليست مجر دة عن المواد.

<sup>1.74/17.1</sup> 

<sup>.1/14.1</sup> 

٣. ٢/٨٤ . وفي المبدء والمعاد المطبوعة «معقولاً لذاته».

<sup>. 4/14.4</sup> 

<sup>.4/14.0</sup> 

<sup>.0/14.9</sup> 

#### [۳۰۱] قوله «كما صرح به بهمنيار ... » ا

حيث ان بهمينار قال بذلك القول في موارد كما قال «لو فرضنا الضوء قائماً بذاته كان الضوء لنفسه مضيئاً لا الشمس» و كذا قال «لو فرضنا وجود الماهية قائماً بذاته لاقائماً بالماهية لكان واجباً» ٢ و كذا و كذا.

### [٣٠٢] قوله «اندفع ماقيل...»

و القائل الشيخ الاشراق حيث اورد على المشائين.

#### [٣٠٣] قوله «عين الحصول ...»

اعم من ان يكون الحصول لنفسه اولغيره.

#### [٣٠٤] قوله «فلو حصل له شئ...»

كالاعراض الحالّة في الصورة التي هي حالّة في الجسم، پس اعراض حالّ در صورة و صورة حالّ در جسم، و حالّ در حالّ در شئ حالّ در شئ است، فليس لها حصول اصلاً.

#### [٣٠٥] قوله «وايضاً لكونها مقارنة للمادة...» ع

اي الوضع و المقدار و غير ذلك صارت حجاباً مانعاً عن المعقولية.

#### [۳۰۶] قوله «و اما النقض...»

یعنی اگر بگوئی که حال صورت معلوم شدپس چه می گویی در هیـولی که او وجودش لنفسه است.

## [٣٠٧] قوله «فوزان ذلك...»^

اي معيار هذا المطلب و تطبيقه بالمدعى ان الهيولي مع المتصل متصل و مع المنفصل

<sup>.8/14.1</sup> 

۲. بهمنیار بن مر زبان، التحصیل.

<sup>.</sup> Y/X4.T

<sup>.</sup> Y/AF . F

<sup>.11/44.0</sup> 

<sup>.14/14.5</sup> 

<sup>.18/</sup>X4.V

<sup>.19/84.8</sup> 

منفصل و مع العالم قوة العالمية و مع المعلوم قوة المعلومية و هكذا مع كل شئ قوة ذلك الشئ. [٣٠٨] قوله «من الامور ...» \

كالصور.

#### [٣٠٩] قوله «كالنفوس التي هي اولاً عاقلة و معقولة بالقوة...» `

اشارة الى مراتب النفس، المرتبة الاولى العقل بالقوة ثم العقل بالملكة ثم العقل بالفعل ثم اذ اختار عاقلاً بحيث لم يحتج الى ترتيب مباد بل حصل بدون تأمل و فكر يصير عقلاً بالمستفاد، لعل علم الانبياء و الائمة من قبيل الاخير.

و قال الاستاد: اعتقادى ان علمهم الاجمالي محيط لا يحتاج الى التفات اصلاً و اما علمهم النفسي فيحتاج الى التفات في الجملة كما نلاحظ في انفسنا حيث ان نفسنا تعلم وليست بملتفتة ولو التفت لصارت عالمة.

ثم انه ره قال في الاسفار على ما هو مضمونه في هذا المقام اي في ان الصورة الجمادية عاقلة لذاتها ام لا «ان الجسم المقداري داره دار الغيبة فان كل جزء غايب عن الجزء الاخر و كل جزء عن الكل، و العلم دار الحضور، فكيف تكون عالمة بذاتها. » انتهى.

و لو قيل ان كلَّ جزء من الاجزاء واحد لنفسه غير فاقد له، نقول على القول ببطلان الجزء لايتجزى، كل جزء قابل لان يصير اجزاء فكل جزء ايضاً غائب عن الجزء الآخر نعم يتم عند من يقول بالجزء اللايتجزى الا انه عندنا باطل، پس بايد به انتزاع صورة باشد.

و قال الشيخ الاشراق ً انها دار عشق و ظلمة، و العالمية و المعلومية دارنور .

و قال المرحوم الميرزاحسن بن المرحوم الملاعلى النوري اعلى الله مقامهما: ان الصورة وجودها انما هو لمادتها و هي الهيولي و الهيولي ايضاً وجودها لصورتها لكون العلية من الطرفين موجودة فليس لكل منهما وجود لنفسه الذي هو مناط العالميه و العاقلية لذاته،

<sup>.19/14.1</sup> 

<sup>.</sup> ۲ • / ۸ ۴ . ۲

٣. صدر المتألهين، الاسفار، السفر الآول، المرحلة العاشرة، الطرف الثاني.

۴. شهابالدين السهروردي، التلويحات.

این است جز این نیست صورة جسمیة یعنی جسم از این دو وجود ارتباطی به هم رسید پس باید به انتزاع صورة باشد.

و قال الآخرون بما اشار اليه في الكتاب ان في الجمادات هي حاجبة و مانعة من ان يكون عالمة لذاتها او معلومة كالوضع و المقدار فلا بدمن ان يكون العلم بانتزاع الصورة.

ولایخفی مافیها جمیعها، اما فی ما قال فی الاسفار، فان ذلك انما هو بیان للنتیجه و لیس ببرهان اصلاً و الا فان الجسم المقداری وجود واحد مقداری لیس اجزاء منفصلة بالفعل حتی یصیر واحد منهما غایباً عن الآخر بل الوجود وجود واحد و ان كان قابلاً للاجزاء، پس یك وجود مقداری امتدادی است كه او وجود كل است، واجد كل هم هست و اجزاء را تا قصد علیحده تعلق نگیر د ممتاز نمی شود و منفصل نمی گردد و مثل اینكه اشاره به هذا بشود. و بعبارة اخری كه هر جزء را بشرط لا از جزء دیگر ملاحظه كنی این مقام جزئی اجزاء است نه جمعی آنها، كلام در جمعی اجزاء است، همینكه اشاره به جزئی كردی خارج از وجود واحد می شود، فكلامه ره یجری فی صورة الامتیاز و ملاحظتها بشرط لا لامطلقاً. و كیف كان فلاخیر ان نقول ان هذا الوجود الواحد واجد لنفسه عین نفسه.

و اما ما قال الشيخ الاشراق فهو ايضاً بيان للنتيجة و ليس برهانا للمطلب.

و اما ما قال الميرزا [حسن بن على النورى] پس منقوض است به صور در قوى زيرا كه آنها هم حال در قوى هستند كه قوى متعلق است به بدن پس بايد علم قوى به صور حضورى نباشد بلكه به انتزاع صورة باشد، علاوه بر اينكه وجود آنها نيز للغير است كه نفس باشد، و علاوه بر اين منقوض است بكل المعلولات بالنسبة الى العلل زيرا كه وجودشان للعلل است پس منحصر مى شود عالمية به همان كسى كه علتى ندار د كه واجد الوجود باشد پس بايست خود نفس هم عاقل ذاتش نباشد بلكه به انتزاع باشد، با آنكه همان مبانى كه در كتاب ذكر شد بقوله «فبان يتحقق بينها و بين الصورة الصادرة عنها لكان اولى» جارى مى شود اينجا هم بعينه زيرا كه صورة نيز عليتى دار د نسبت به هيولى.

و اما ما قال الآخرون ففيه ان الوضع الكلى و المقدار الكلى مثلاً يكون معقولاً للقوة العاقلة، و اينكه شئ واجد خود است كمتر از آن نيست زيرا كه شي عاقل ذاتش بشود اسهل است از آنكه قوه عاقله عاقل وضع كلى بشود.

ثم ان التحقيق في هذا المقام ان يقال ان الاستقلال و عدم الاستقلال يتصور على اقسام، فنبيّن تلك الاقسام حتى يتضّح المطلب، فنقول: قد يقال الاستقلال في الواجب في مقابل الممكن فيكون الواجب مستقلاً و الممكن غير مستقل. ثم الممكن على قسمين: احدهما مستقل كالمجردات و ثانيها غير مستقل كالماديات. ثم الممكن على قسمين تارة يلاحظ كونه مستقلاً ان كان بعد شيّ و عدم كونه مستقلا ان لم يكن بعد شيّ كالحيوان اذا لوحظ لابشرط فهو جنسه غير مستقل و اذا لوحظ مع الفصل هو مستقل و كذلك النوع بالنسبة الى الشخص لا اذا لوحظ بشرط لا فانه نوع من الا نواع مستقل كالحيوان الفرسي حيث انه صرف الحيوان. و من هذا القبيل الصورة مع الهيولي فان الهيولي هي الجوهر بالقوة اى امر خارجي مبهم موجود بالقوة تريدان تستكمل بالصورة والفعلية، و الصورة فاعل ما به حافظ للهيولي كالفصل للجنس والوجود للماهية فكون الصورة والفعلية، و الصورة فاعل هو معنى حافظ للهيولي كالفصل للجنس والوجود للماهية فكون الصورة فاعلاً ما به للهيولي هو معنى قولهم ان الصورة شريكة العلة للهيولي فليس للهيولي وجودمستقل.

واخرى يلاحظ الشئ بحسب ماهيته فمستقل، ثم باعتبار وجوده فغير مستقل كالاعراض بالنسبة الى موضوعاتها فان الاعراض بحسب مفاهيهما مستقلة و افتقارها الى الموضوعات انما هو بحسب الوجود الخارجى فكلما كان من هذا القبيل فوجوده لنفسه عين وجوده للغير فلا يكون عالماً و لا معلوماً فان العالمية والمعلومية راجعتان الى الوجود اذ لا وجود لشئ فلاعلم و لامعلوم.

و اما الصورة الجسمية الى الجسم ففيها حيثيتان: حيثية التجدد فهى بهذه الحيثية لايكون قابلاً لتعلق الجعل من الثابت بالذات لان ذات المتجدد التصرم والانعدام فاذا انعدم مثلاً قطعة من هذا الجسم فيلزم انعدام العلة و هو محال. و الحيثية الاخرى هى حيثية الثبات فى الجسمانيات كلها بحث لايستثنى منها شئ فالقابل لتعلق الجعل من الثابت المجرد الصرف وهو واجب الوجود هوجهة ثباتها، و اماجهة تجددها فهى موجودة بالعرض كالاعراض بالنسبة الى موضوعاتها فانها ايضاً موجود بالعرض بمعنى ان الجعل اولاً يمر بالموضوعات وجهات الثابت ثم بها ثانياً و بالعرض، فالجسم المقدارى له جهة ثبات و هو متعلق للجعل و جهة تجدد و انصرام فليس قابلا لتعلق الجعل و ليس وجوده لنفسه من هذه الجهة.

و كذلك الكلام في النفس فلجهة الثبات عاقلة لقواها حسب انها لاترى نفسهام تجددة

قط و ان كانت متجددة بحسب تعلقها بالبدن. \*

# [٣١٠] قوله «لم يكتفوا [في كون المجرّد عاقلاً و معقولاً في ذاته] بهذاالقدر ...» ا

ای القدر الذی ذکر فی القدّمة الرابعة و ان کان ما ذکرنا فی المقدمات بأسرها کافیاً فی المطلوب الا اتّهم لم یکتفوا بذلك. ثم ان ما علم و تحقّق بماذکر من ان المادّی لایکون عاقلاً لکونه ذاوضع و شکل و مقدار الی غیر ذلك من الکلمات، هو ان العاقل لابد و ان یکون مجرداً، و امّا عکسه الذی هو المطلوب فی هذا الباب و هو ان کلّ مجرّد عاقل لذاته و معقول لذاته فلم یعلم مماذکر فهو انمّا یکون بامرین اما بانعکاس الموجبة کنفسها بان یقال کل عاقل مجرّد و کل مجرّد عاقل او بالاستنتاج من موجبتین کلّیتین بان یقال الذات القائمة الغیر الجسمیة مجرّدة عن المادة و المعقول من الصورة بالفعل مجرّدة و کلاهما باطل اذلاینعکس الموجبة کنفسها عندهم بل تنعکس بالجزئیة ، والجزئیة لاینتج باطل اذلاینعکس الموجبة کنفسها عندهم بل تنعکس بالجزئیة ، والجزئیة لاینتج المطلوب اذکبری الشکل الاوّل لابد و ان یکون کلّیة کما هو واضح، والموجبتان الکلیّتان هو الشکل الثانی و هوغیر منتج الا بنقله الی الشکل الاّول، بان یقال: ان الذات الغیر الجسمیة مجردة عن المادة و کل مجرد عن المادة معقول هذا، ولکن الکلام انما فی ثبوت الکبری التّی هی عین المطلوب.

#### [۳۱۱] قوله «اذ كل موجود يمكن ان يعقل ...» <sup>٢</sup>

اعلم اولاً انه لافرق بين مطلق الطبيعة والطبيعة المطلقة والاوّل هوالذي يصّح تعقيبه بقولك سواء كان كذا او كذا، و امّا الثاني فلايصّح تعقيبه بالقول المذكور اذيحتمل كونه معينًا في فرد فقط فلامعنى للقول بالتسويه، الاترى ان الشبح الذي يرى في البعد يتحرّك مثلاً هو الطبيعة المطلقة الحيوانية فلايقال سواء كان فرساً او انساناً، فلايقال على الشئ مطلق

<sup>\*</sup> والمراد من الملكوت التي في آية ابر اهيم (ع) هي جهة ثبات الكواكب والشمس والقمر، ولذا قال هذا ربي فلما افل رأى جهة تجددها «فقال لا احب الآفلين» منه.

<sup>.</sup> ۲۱/۸۴.1

<sup>. 4/10.4</sup> 

٣. الانعام / ٧٤.

الطبيعة، اذاتحقّ ذلك فنقول يريد من قوله او كّل موجود يمكن ان يعقل هو طبيعة صحّة ان يعقل ان الطبيعة المطلقة من صحّة المعقّولية و كانّها منحصرة في شئّ واحدو لذايقول: «فاذن صحّة معقوليته. . . . »

#### [٣١٢] قوله «فان قلت ...» \

حاصله ان الشئ بذاته مصداق لذاته من دون احتياج الى امر آخر فى كون ذاته مصداقاً لذاته و امّا كونها مصداقاً لامور اخر كالعالمية فيحتاج فيه الى انضمام حيثية اخرى و راء ذاته حتى يكون بتلك الحيثية مصداق لتلك الامور ككونه مصداقاً للعالمية . . . ، فعلى هذا لا يكون العلم بالشئ نفس حصول ذلك الشئ فقط كما هو االمطلوب فى المقام بل لابد من امر آخر فى ذلك .

#### [٣١٣] قوله «اختلاف حيثيات ...» ٢

يعنى لوكانت المفاهيم متقابلة بالذات كالحركة واللاحركة او متقابلة بالعرض كالحركة والسواد مثلاً حيث ان السواد ايضاً مفهومه مفهوم اللاحركة فنعم يعنى نسلم ان هناك لابد في كون الشئ الواحد مصداقاً للامرين المتقابلين من اختلاف حيثيتن حتى يكون بحيثيته مصداقاً لاحدالمتقابلين و بحيثية اخرى لمقابل آخر و ليس فيمانحن فيه كذلك كما هوواضح. فإن قلت: ... الحركة والسواد متقابلين بالعرض فالعلم والقدرة والحيوة ايضاً متقابلات مقتضيات بحيثيات مختلفة. قلنا: نعم الا إن المعنى الذي نثبت للعلم و نعرفه به يكون العلم عين القدرة و عين الحيوة و هذا غير موجود في مثل الحركة و السواد كما لا يخفى.

#### $[\mathfrak{m}]$ قوله «وان سلم في غيره $\mathfrak{m}$

اي في مالو كان متقابلين كماذكرنا.

#### [٣١۵] قوله «فالمعنى ان اثراً منه ...» أ

اي من ذلك الشئ موجود في ذاتي فالذاتي مصداق لمفهوم المدرك لذلك الشئ.

<sup>.17/80.1</sup> 

<sup>. 41/10.1</sup> 

۳. ۵۸/۲۲.

<sup>. 27/10.4</sup> 

#### [٣١٤] قوله «فلوكان وجود ذلك الاثر لافي غيره بل فيه ...» ١

اي لو كان قائماً في ذاته فذاته بذاته يكون مصداقا لمفهوم مدرك لذاته و لنفسه.

#### [٣١٧] قوله «فاقول...»٢

حاصل هذا الجواب هوانك لم تعقل ذاتها بل انّما تعقل ماهيتها اوعنواناً منها كعنوان العقل الآول وغير ذلك من المفاهيم و العناوين التي هي ايضاً ما هية من الماهيات و بالجملة ان اردت ان العاقل عقل ذاتها و مع ذلك لم يكن عقله له عاقلة لذواتها فليس الصغرى مسلمة، و ان اردت من الذات ماهيتها لاذاتها و وجودها، نسلّم الا انا ايضا لم ندّع ذلك فان تعقل الماهيّة انّما يكون بالار تسام لا بالحضور فان اردت ان العاقل عقلها بالعلم الحضوري فهو اقرار بالنتيجة و ان فرضنا عدم كون كلامنا مع [فخر الدين] الرازي فنقول انه كذب، و الا لكان العاقل لها عاقلاً لها عاقلة لذواتها فان العلم الحضوري هو حضور الشئ و فعليته وجوده عندالمدرك، وان اردت ان العاقل عقلها بالعلم العقل عقلها بالعلم الحضوري هو حضور الشئ و فعليته وجوده عندالمدرك، وان اردت ان العاقل عقلها بالعلم الارتسامي فليس كلامنا فيه فهو مسلم.

# [٣١٨] قوله «ككونه واجب الوجود بحسب المفهوم العام ...»

اى واجب الوجود المطلق او لكونه واجب الوجود كما في بعض النسخ اذهو واجب الوجود من جميع الجهات و الحيثيات والايحصل في عقل من العقول.

#### [٣١٩] قوله «بل يحتاج...»<sup>٢</sup>

یعنی در وقتی که اثبات و جو دش کر دیم در اینکه عاقل ذاتش هم هست محتاج به بیان و برهان دیگر است.

#### $^{\Delta}$ قوله «فالمؤثر النفس...»

يعني درا ينجا دو حيثيت تقييديه است كه مكثر ذات موضوع است يكي نفس است

<sup>.</sup> ۲۴/۸۵.1

<sup>.1 . / 18 .</sup> ٢

<sup>.</sup> ۲۲/۸۶ .۳

<sup>.</sup> ۲۳/۸۶.4

<sup>.</sup> ۲/۸۷.۵

كه از حيثيت علمش و ملكه اش به قواعد طب معالج است و از حيثية بدنش كه قبول علاج مي كند مريض مستعلج است بخلاف و اجب الوجود كه حيثيت تقييديه در او نيست.

#### $^{\ \ \ \ }$ قوله «والاعتبار واحد...» $^{\ \ \ \ }$

یعنی آن عناوینی که او راست در نفس عناوین تعدّد هست نه در حقیقة عناوین که مصداق حقیقی آنها که ذات حقّه باشد.

## [٣٢٢] قوله «فانه ليس محصّل الامرين...» ٢

اى العالمية و المعلومية.

[٣٢٣]قوله «الآاعتبار انّ له ماهية مجردّة... » "

هذا بيان مناط المعقولية و قوله «انه ماهيّة مجردّة ذاته له» بيان مناط العاقلية.

# [٣٢۴]قوله «و لا يجوزان يحصل حقيقة الشي مرّتين ...»<sup>أ</sup>

هذا كلام يقول به الصوفية ايضاً حيث يقولون لاتكرّر في التجلّي و كذلك هنا، زير اكه تارة به عاقليّة حاصل شده وجو د شئ و اخرى به معقوليت .

## ما كانت معقول المحّل وعقله $^{\Delta}$ . . . $^{\Delta}$

يعنى كانت الصورة القائمة بالجواهر معقولة للمحّل الذّى هو الجوهر او عقل المحّل، پس آن صورة هم معقول است از براى جواهر مفارقة و هم عاقل جواهر، غرضه ان للعقول فرق مع واجب الوجود اذلها ما هية بخلافه تعالى.

# [٣٢٤]قوله «تحقّق و تبيّن ان العلم هنا حصول . . . » ع

يعنى ان العلم عبارة عن حصول مجرّد لمجرّد حصولاً حقيقياً كما لو كان الحاصل نفس الوجود، او حكميا كما لو كان الحاصل ماهية.

<sup>.9/87.1</sup> 

٢. ٩/٨٧. في المبدء والمعاد المطبوعة «يحصل الامرين».

<sup>.1 ./47.4</sup> 

<sup>.11/87.4</sup> 

٥. ٢١/٨٧. في المبدء والمعاد المطبوعة «معقول نفسه وعقل ذاته».

<sup>. 4/14 . 6</sup> 

[٣٢٧] قوله «تتجافى عندالحواس...» ١

یعنی پهلو خالی می کنداز او حواس، و کانه مقتبس من قوله تعالی «تتجافی جنوبهم عن المضاجع»۲

#### [تنبيه]

## $^{\mathsf{T}}$ قوله «اما قرع سمعك...» $^{\mathsf{T}}$

كلما ترتب على الشئ و كان مسلوباً عن الماهيّة فهو من عوارض وجود ذلك الشئ، و عوارض الوجود على قسمين: فتارة صفات و آثار يترتب على حدود الوجود كما يقال ان الجسم جوهر بشرط لا فذلك سارفى كل الوجودات المحدود به و هى الاجسام و لايدل على وجود فى غير ذلك كالواجب، و ان كان الواجب خارجاً من جهة اخرى ايضاً و هو تعريف الجوهر بالماهية، و كالمعلولية فانها من العوارض الوجودية التى مترتبة على جهة امكان الشئ فهى ايضاً سارية فى جميع الممكنات فلايدل على وجودها فى غير الممكن، و كالفاعلية بمعنى ما يتوقف عليه الشي اى ماله مدخل فى وجود الشئ لاالفاعلية بمعنى الافاضة فهى ايضاً سارية فى جميع الممكنات حتى الهيولى و كالوحدة لاالفاعلية بمعنى الافاضة فهى ايضاً سارية فى جميع الممكنات حتى الهيولى و كالوحدة الغير الحقّه او للموجودات الامكانية كلّها جهة وحدة لامحالة فهى ايضاً سارية فى جميع الموجودات الامكانية فلا يدل على وجودها فى الواجب ايضاً.

اذا تحقّق ذلك فنقول ان كلّ العوارض الوجودية المترتّبة من جهة وجود الشئ بما هو وجود لامن جهة الامور المذكورة كالعلم و القدرة حيث انهما ثابتان للموجود باعتبار وجوده فلابدّان ان يكون ثابتاً لكل موجود من جهة التشكيك الخاصى نظراً الى كون ما به الامتياز فى الوجود عين ما به الاشتراك، و لاريب ان هذا البرهان غير الذى ذكره بقوله «ويمكن على الموجود الحق» زيرا كه او از روى امكان است و اين از روى وجود بما [هو] وجود است.

<sup>.</sup> ۲۱/۸۸ . ۱

٢. السجدة /١٤.

<sup>. 10/11.</sup> 

#### [٣٢٩]قوله «و يمكن بالامكان العامي ...» `

الامكان العاموهو عدم الامتناع فيجوزان يكون تلك الصفة في الواجب ايضاً ولمّا اثبتنا وجوب صفات الواجب فيجب فيه تلك الصفة لامحالة. وايضاً صرف الشيئ اى صرف كل مفهوم لابدان يكون مسلوباً عنه مقابلات ذلك الشيئ و الآلم يكن ذلك صرف ذلك الشيئ كما انّ صرف الوجود كون مقابله وهو العدم مسلوباً عنه و صرف الفعلية كون القوّة مسلوباً عنه و صرف الفعلية كون القوّة مسلوباً عنه و صرف الوجوب كون الامكان الذي يرجع الى القوّة مسلوباً عنه و هكذا و صرف العلم كون مقابله و هو الجهل مسلوباً عنه و المفروض ان واجب الوجود واجب الوجود من جميع الجهات و الحيثيات، فلو كان له عدم او امكان مثلاً لا يكون واجب الوجود من جميع الجهات و الحيثيات، و ايضاً كلّما كان كما لاً في الداني فهو كمال في العالى و هو واجد له على النحو الا تم و الاعلى و لاريب ان العلم كمال فيجب ان يكون في واجب الوجود على النحو الاتم الاكمل. و ايضاً معطى الشيئ لا بدّوان يكون و اجداً لذلك الشيئ فو اجب الوجود معطى لجميع الكما لات فيجب ان يكون و اجداً لها.

#### [ ٣٣٠] قوله « من غير تحقّقه بتجسم ...» ٢

اى من حيث وجوده لا من حيث انه ذاما هيّة او ذاتقّدر . . . ، فانه لايّدل على كونه موجو داً في ما ليس له ماهية كالواجب.

## [ ٣٣١] قوله «فاذ كان العلم و غيره ... » "

هذه الشرطية ليست من قبيل التوقيت بل المراد من مثلها انّه على هذاالفرض يصير الامر كذا ولا يخفى انّه فى صدد اقامة البرهان على علمه بذاته، فعليك تطبيق البراهين المذكورة عليه مهما امكن.

[الفصل الثالث: في علمه تعالى بماسواه] [ ٣٣٢] قوله «قد تحقق في العلوم الكليّة ... \*

<sup>.1/89.1</sup> 

٢ . ٢/٨٩ . وفي المبدء والمعاد المطبوعة «ولا يوجب تجسماً».

<sup>.8/89.8</sup> 

<sup>18/19 4</sup> 

بيانه ان العلم بالعلّة التامّة مستلزم للعلم بالمعلول المعين، و بعبارة اخرى العلم بخصوصية العلة المعينة مستلزم للعلم بخصوصية المعلول المعين، و باخرى العلم اليقينى بالعلة المعينة يستلزم العلم اليقينى بالمعلول المعين، و عكسه ان العلم بالمعلول المعين لايستلزم العلم بالعلّة المعينة بل يستلزم العلم بعلّة ما و ان العلم بخصوصية المعلول المعين ليس يستلزم العلم بخصوصية العلّة المعينة بل يستلزم العلم بخصوصية علّة ما و هذا التعيّن اعمّ من التصور والتصديق فيكون المراد ان العلم التصديقى بالعلة المعينة يستلزم العلم التصديقى إبالمعلول المعين و العلم التصديقى بالعلة المعين لايستلزم العلم التصديقى] بالعلة المعينة بل بعلّة ما و كذا الكلام في العلم التصوري.

ثمان العلّة تارة بسيطة فحالها هو ان العلم بتلك العلّة البسيطة يستلزم العلم [بالمعلول]، و اخرى مركبة اى فيها جهتان علة بجهة وليست بعلة بجهة اخرى، فالعلم بالجهة التى بهاعلّته يستلزم العلم بالمعلول ...، ومعلوم ان هذه لا يكون الا فى الماديّات كما فى النفس بالنسبة الى البدن و هو ظاهر ، فلو كانت العلّة التامة مثلاً مركبة من امور عديدة او من امور و شرائط فالكلام .

والبرهان على ذلك ان المراد من العلة التامّة انّما هي العلّة بالذات والعلة المستقلة ولما كان العلّية راجعة الى الوجود، والماهية جهة انّها من حيث هي ليست الاّهي فالعلية والاقتضاء انّما هماعين الوجود الحاضر عند العلّة هو كون هوّية المعلول حاضرة عند العلّة ومشاهدة له فنفس العلّة والعلم بها على نهج سواء في الاستلزام فكما انّ ذات العلّة مستلزمة لذات المعلول و لذات المعلول كذلك العلم بها مستلزم للعلم بها، و بالجملة فكما انّ العلّة كذلك المعلول وخصوصية المعلول ايضاً انماهي من قبل العلّة و من اقتضائها. وامّا عكس هذه القضية و هي عدم استلزام العلم بالمعلول المعلول المعلول المعلول المعلول المعلول المعلول المعلول المعلول المعلول العلم بالعلّة المعينة فانّه لو اقتضى و استلزم العلم بالمعلول العلم بالعلّة و من اقتضائها لدور و هو معلوم البطلان.

و امّا ان العلم بالمعلول المعين يستلزم العلم بعلة ما فأنه في الماهية ان المعلول الذي هو الماهية عنّة افتقارها الى العلّة هي الامكان والامكان طبيعة عامّة سارية في جميع الماهيات الامكانية ولادلالة للعام على الخاص. ولا يخفى ان هذا ايضاً من العلّة الى المعلول فانّالعلّة هي الامكان والمعلول هو الافتقار الى العلّة فلّما كان العلّة عامّة فلم يتعيّن الاّ المعلول العام و

هوالافتقار الى علّة ما ولم يقتض المعلول المعين الخاص. وامّا في الوّجودات فعلة افتقارها الى العلّة من الامكان الوجودي وهو عبارة من ربط ذاتى لها الى العلّة، والربط الذاتى ايضا معنى عام وطبيعة سارية في جميع الوجودات، فلا دلالة للعام على الخاص.

و قد يشكل فانّه كما انّ العلّة المعينّة يستلزم المعلول المعين كذلك العكس فايّ بالغ بوجو د مناسبة ذاتية متميز ّة بين العلّة و المعلول.

و قد يجاب ان التعيين والتخصيص انّما هو من جانب العلّة، فالتخّصص الذي في المعلول انّما هو من العلّة اي عن اعطاء التخصيص في المعلول انّما هو من العلّة والا فمع قطع النظر عن تخصيص العلّة اي عن اعطاء التخصيص للمعلول اصلاً فكيف يقال المعلول لاتخصص للمعلول اصلاً فكيف يقال ان العلم بالمعلول الخاص يستلزم [العلم بالعلّة].

ثم أنهم عدّوالزوم الزوجية بالنسبة الى الاربعة من اللازم البين بالمعنى الاخص، واللازم بالمعنى الاخص هو الذى لا يحتاج فى الجزم باللزوم الى واسطة اصلاً بان يلزم من العلّة بالملزوم الجزم باللزوم. ولا يخفى ان هذا المعنى غير موجود فى الاربعة بالنسبة الى الزوجية للافتقار الى الواسطة فانّه اذا تصور الاربعة التى هى تكرّر الوحدات والزوجية لوحظ ايضاً انها مركبة من اثنين واثنين و بعبارة فارسية كه مركب از دواثنين است فيجزم باللزوم و يحكم بان هذه زوج، فان الزوجية مفهوم عام موجود فى ساير الاعداد ايضاً كالمائة والعشرين مثلاً لكنّه فيها يحتاج الى تأمّل شديد حتى يجزم باللزوم و يحكم بانها روح و بدون تصور تلك الواسطة لا يمكن للعقل ان يحكم باللزوم و انما هذا موجود فى الجزء والكل والحد والمحدود، فان تصور الجزئين يلزم منه العلم بالكل، والمحدود خارج من الحدّ و لا عكس.

و توضیح ذلك این است كه آثار مطلوبه شئ عبارت از آن آثاری است كه نظر به حاق ذاتش آن شئ بلسان ماهوی خود طلب و استدعا بكند ترتب آن آثار را بر آن شئ، و محقق است كه هرگاه آثار شئ آثار خارجیه آن شئ شد در ذهن، آن آثار بر آن شئ متر تب نگر دد زیرا كه ذهن ظرفی است كه آثار مطلوبه شئ در آن ظرف متر تب نشود.

ثم اینکه ماهیت را استدعاء و طلب است نه افتقار علیّة زیرا که ماهیت من حیث هی لیست الاّهی است مگر اینکه مأخو ذدر مفهوم او باشد مثل نامی که جزء مفهومش نمادر اقطار ثلثه است و حساس که مأخو ذاست در مفهوم او که حس داشته باشد و اینها را لازم

ماهیّة نمی گویند بلکه لازم ماهیت از قبیل امکان است نسبت به ماهیت انسان مثلاً چه امکان ماخو در مفهوم انسان نیست بلکه هر گاه نسبت به خارجش دادیم یعنی بوجود و عدم می بینیم که امکان از حاق ذاتش نظر به تساوی او بطر فی الوجود والعدم بحسب ذاتش منتزع می شود. و بالجملة هر چه آثار مطلوبه شئ داشت در خارج باید آن آثار در ذهن نباشد آن شئ را. پس کسی که مفهوم نامی را تصور کر د چه در ذهنش نمای در اقطار ثلثة متر تب بر او نمی شود زیرا که مفهوم نامی در ذهن در اقطار ثلثه نما نمی کند بلکه او در خارج است.

اذاتحقّ ذلك پس مى گوئيم اربعة بر آثار سايرين است ككونها زوجاً و منقسمة على المتساويين اى على اثنا اثنين و كونها نصف الثمانية و ثلث الاثنى عشر و ربع ستة عشر و خمس العشرين و هكذا، و فرقى درميانه اينها با زوجيت نيست، زيرا كه همه نسبت به اربعة در يك درجه اند چنانچه در اينها قياس معتبر است كه اربعة را قياس به هر عددى بكنى صاحب اثرى بشود، هم چنين در زوجيت كه در او نيز نسبت و قياس به اثنين مى كنى مى بينى كه مشتمل است بر دوائنين، حكم مى كنى بعد از تصور موضوع و محمول و نسبت بين بين زوجية و جزم به لزوم مى كنى .

چون وجود ذهنی او حاکی و آلة است حکم بر آلت و حکایة حکم بر ذی الآلة و ذی الحکایة است، این باعث شده که گمان می کند شخص که در ذهن هم و حدات است و چنین نیست بلکه منشأ این گمان ذو الآلة و محکی عنه است و بالجمله جمیع عناوین و صور ذهنیه آلتند از برای آنکه حکم بر آنها من حیث تسر ی الی الخارج است.

وامّااینکه می گویندیلز مالجز مباللز و م، آیا مرادشان از استلز ام چه استلز ام است؟ ملزوم را نسبت به لازم اقتضائی است و ماهیت را اقتضایی نیست، بلکه طلب است نه فعلیة، و به عبار ة اخری است حقاق است پس چه معنی دار دقول ایشان که از لوازم ماهیت است و یستلز میعنی یقتضی پس اینکه قدما گفته انداین را ، مرادشان همان معنی اعمّ ماهیة است که وجو دهم داخل باشد زیر اکه اقتضاء در وجو دات است نه ماهیّات، پس زوجیت لازم و جو دخار جی اربعة است و چون ماهیت گفته می شو دیما به الشی هو اعم از اینکه نفس ماهیت باشدیا و جو دش باشد و لذا در کلام قدماء اطلاق شده و شاهد بر این اینکه گفته اندنفس تصور موضوع و محمول، چه تصور هم عبارت از وجو داست، غایة مافی الباب و جو دضعیف است.

ثم الاستلزام فى تعريف العلّة ظاهره كون الواجب فاعلاً مضطراً موجباً ويلزم كونه عالماً بالاشياء بعد الايجاد لاقبله لآن معنى كون العلم بالعلة مستلزماً للعلم بالمعلول هو كونه مستلزماً فى مرتبة وجود المعلول، فالاولى ان يعبر هكذا العلم بالعلّة لاينفك عن العلم بالمعلول سواء كان فى مرتبة ذاته او متأخرة عنها بوجود علمى للمعلول كمافى العلم بالاشياء قبل الايجاد اوعينى له كمافيه بعد الايجاد فان العلم عبارة عن الوجود بل هو عين الوجود، والعلّة ايضاً عين الوجود، فيكون المعلول متعيناً فى مرتبة ذات العلة والعلم بالعلّة علّة للعلم بالمعلول، والعلّية ثابتة فى مرتبة ذات العلّة والمعلول ايضاً متعيّن فى مرتبة ذات العلّة، فالعلم بالعلّة كان عن العلم بالمعلول، في شمل العلم بالاشياء قبل الايجاد كبعده.

[٣٣٣] قوله «الاضافة المتأخرة من العلة و المعلول ...» \

يعنى ان المراد من العليّة هنا هو ذات العلّة لا العلّية الّتي هي من المعلولات و من سنخ الاضافات و النسب المحتاجة في تحققها الى تحقّق طرفي النسبة و الاضافة و هما ذات العلّة و ذات المعلول اذهى من المفاهيم فكيف يكون مقتضية و مفيدة بشئ فهي متأخرة عن ذات العلّة و المعلول بل المراد من العلّة هنا هو ذاتها و هي المقتضية للمعلول.

[۳۳۴] قوله «بكنهه ...» \

كما اذا كانت العلة بسيطة.

[٣٣٥] قوله «او جهة التي ينشأ منه المعلول ...» ٢

كما لو كانت العلّة مركبة لهاجهات، كما ذكرنا قبل.

[۳۳۶] قوله «يجب ان يكون علّته بعينه ...»

هذه هي الخصوصية الّتي اشرنا اليها في صدر المسئلة.

[٣٣٧] قوله «فليس التام بالمعلول يقتضي علما تامّاً بعلّته ...» <sup>†</sup>

ان كان الاستدلال من الخصوصية على الخصوصية كأن يستدل من خصوصية العلّة على خصوصية المعلول فهو المسمّى باللّم، و ان لم يكن كذلك بان يكون الاستدلال من الطبيعة الكليّة على الطبيعة الكليّة كما لو كان الاستدلال من الامكان على الافتفار الى العلّة و كان استدلال من الطبيعة الكلية على خصوص المعلول ان امكن فهو المسمّى بالبرهان الانّى، لان البرهان هو المفيد للقطع . و لا يخفى افادة البرهان للقطع فى القسم الاوّل اى البرهان اللمّى . و كذلك الثانى الا الدّائة لو كان مفيد اللظن فهو من الامار ات و العلامات ففى ما نحن فيه العلم بالعلّة التامّة يستلزم العلم بالمعلول التام فهو من العلّة على المعلول و هو برهان لمّ و مفيد للقطع ، و امّا العكس و هو الاستدلال من خصوص المعلول على علة ما فتسميته ايضا بالبرهان المسمّى بالانّ من جهة انّه ايضاً من العلّة وهى الامكان على المعلول و هو الافتقار الى العلّة الاّان كلّاً منهما جملة كليّة مفيد للقطع ايضا الا انه لا يتعيّن خصوصية المعلول لكون العلّة طبيعة كلية الامكان على مرّسابقاً ايضا .

 $^{\Delta}$ قوله «لزم كونه عالماً بجميع الموجودات ...»

<sup>1.</sup> PA\YY.

٢٣/٨٩. وفي المبدء والمعاد المطبوعة «او تعقله بوجهه الذي ينشأ منه المعلول».

<sup>.7/9 . . 7</sup> 

<sup>.4/9. .4</sup> 

۵. ۱۹۰۸.

والمفهوم من هذا هو العلم بعد الايجاد لاقبله الآان يتمسّك بذيل التعميم الذي ذكرنا. [٣٣٩] قوله «و مبدء الفيضان ...» \

يعنى ان كل الادراكات معاليل لواجب الوجود مثلاً الواجب علمه بذاته يستلزم العلم بمعلوله كالنفس الناطقة و للنفس الناطقة ايضاً مدر كات منها الانسان و الفرس و غير ذلك ففى الحقيقة يكون علمه بذاته تعالى علمه بمدر كات معلولاته و معلولات معلولاته بل علمه أثم من علم النفس الناطقة اذ نسبة علمه بمعلوماته نسبة الفاعل الى المفعول و علمنا بمعلوماتنا نسبة القابل الى المقبول، و علمه الى معلوماته بالا يجاب و علمنا بمعلوماتنا بالامكان، و علمه حضورى و علمنا ار تسامى و علمنا بذاتنا انما هو بضرورة ذاتية و علمه بذاته و بذاتنا بضرورة ازلية، و العلم هو ما به انكشاف المعلوم و معلوم ان المعلوم الله المعلوم الله المعلوم الله علمه تعالى بالنسبة الى علمنا، فظهر ان مبدء جميع معلوم ان المعلوم الله تعالى .

## [٣٤٠] قوله «الا يعلم من خلق و هو اللطيف الخبير ...» `

الهمزة للاستفهام الانكارى اى يعلم و لا يخفى ان الشاهد المطابق لما نحن فيه و هو علمه بجميع الموجودات هو قوله «الايعلم» فاى حاجة الى ضمّ قوله «و هو اللطيف» قيل: المراد من اللطيف الغير المرئى المستلزم لعدم كونه تعالى معلوماً للغير و المراد من الخبير كونه عالماً بالغير . ولا يخفى ان اللطيف بالتفسير المذكور لايناسب قوله «الايعلم من خلق» اوّلا و يكون لازماً لمعنى قوله «الايعلم» ثانياً، و تعبير الخبير بالمعنى المذكور تكراراً اذ هو عين مفاد قوله الايعلم فيناسب كونه كلاماً مستأنفاً و ليس كذلك بل الوا و حالية و المعنى انه لطيف بعباده بمعنى انه عالم بمصالح مخلوقاته و معلوماته على الوجه الاتم لعلمه بالنظام الاتّم على الوجه الاتم الذى لا اتم منه و الدليل على كونه عالماً بها و انسب فى ذلك هو كونه خبيراً بمنافع كل من مخلوقاته، و انتفاع بعض مخلوقاته عن بعض و تأثير بعض فى بعض و تأثر بعض عن بعض كالعلويات فى السفليات والسفليات فى

<sup>. 4/9+.1</sup> 

۲. ۱۱/۹۰ الملك /۱۴.

العلويات كالبدن المؤثر في النفس و غير ذلك من احتياج الاشياء بعضها الى بعض و كونها مربوطة بحيث لوانفرض انعدام شئ منها ككرة من الكرات مثلاً يلزم انهدام النظام الاتم و تفرّقه.

و قديقال ان قوله «الا يعلم من خلق» دليل لمّى و انّى من قبيل «يا من دلّ على ذاته بذاته» ، و قوله «و هو اللطيف الخبير» دليل انّى بمعنى ان لطفه بعباده و علمه بمنافعه و خبر ته دليل على علمه بمخلوقاته فهو من المعلول و هو الآثار على العلّة و هو علمه تعالى.

#### [ ۳۴۱] قوله «بحيث لا يلزم منه الايجاب ...» آ

ان مذهب شيخ الاشراق هو ان علمه تعالى حضورى ليكون علمه بذاته مستلزماً لعلمه بمخلوقاته فيلزم منه الايجاب و الاضطرار في العلّة و المعلول كليهما لا العلّة فواضح، و امّا المعلول بمعنى ان الآثار المترتبة عليه لاتكون ترتبها عليه اختيارية بل يكون اضطرارية، و ان كان اضطراره ايضا من جانب العلّة و ينحصر على هذا المذهب بالاشياء بما بعد الايجاد كما قلنا فان الاستلزام انما هو بعد ايجاد الموجودات علماً ايجابياً اضطرارياً.

و المشاؤون مذهبهم ان علمه تعالى حصولى بمعنى انه عالم بصورها العلمية للاشياء يعنى انّ علمه بذاته مستلزم للعلم بصور الاشياء كما هو شأن العلم الحصولى فيكون ذاته تعالى موجداً لتلك الصور في ذاته فتكون قائمة بذاته فيكون فاعلاً و قابلاً.

ثم قالواان لزوم الايجاب مختص بمذهب الشيخ الاشراق وكونه تعالى قابلاً و فاعلاً مختص بمذهب المشأئين . و لا يخفى انه ليس اختصاص فى البين بل يمكن ان يجرى كل فى كلّ . اما الاوّل فانه تعالى بالعلم بالاشياء و بعد الايجاد امّا ان لا يحصل فى ذاته تعالى تغيير بمعنى انه سنوح حالة بعد التغيير نظراً الى انه قبل الايجاد لم يكن الاعلمه بذاته فبعد الايجاد قد علم بالاشياء، فامّا حالته بعد الايجادهى التى قبل الايجاد ، ام لابل له سنوح حالة فان كان فيكون قابلاً و فاعلاً ، اما فاعليّته فو اضح و امّا قابليته فان الحالة قائمة بذاته فذاته قابلة لها و ان لم يكن فيلزم ان

١٠ دعاء الصباح لامير المؤمنين(ع)، مصباح السيدبن الباقى، بحار الانوار، كتاب الصلوة، الباب ٨٢، الحديث ١٩. ج ٨٧
 ص ٣٣٩.

<sup>. 17/9+ . 7</sup> 

يكون حالتي العالمية وعدمها واحدة وهو باطل ضرورة ان ليس الوجدان و الفقدان بمتحدين . و امّا الثاني فانّ علمه بذاته علمه بصور الاشياء اي مستلزم له فيكون موجباً ايضاً .

[٣٤٢] قوله «انكر بعض الاقدمين من الفلاسفة علمه بشئ ...» `

الظاهر كما قيل ان متعلق افكارهم هو علمه الحصولي الارتسامي لا الحضوري الاشراقي.

[٣٤٣] قوله «اما ان يقول انه منفصل عن ذاته ...» $^{
m Y}$ 

قال الاستاد شكّر سعيه: «اعتقادى ان لعلمه درجات ثلث، علم له بذاته و علم له بالاشياء قبل الايجاد و علم له بها بعد الايجاد اى حينه».

[٣٤٤] قوله «كالمعتزلة ...» "

حيث انهم يقولون بثبوت المعدومات في الخارج و ليسوا قائلين بان الشيئية و الثبوت مساوقين للوجود.

[٣٤٥] قوله «كالصوفيه ...»<sup>†</sup>

حيث يقولون بثبوتها في الذهن اي في صقع علمه الازلى ثم او جدها تعالى في الخارج. [٣٤٤] قوله «رائية ...»<sup>۵</sup>

كالانسان مثلاً برؤية ثبوتية و سامع كالانسان مثلاً و مسموع كالاصوات لكن بسمع ثبوتي . [٣٤٧] قوله «ماشاء من تلك الاعيان ...» ع

كأن تعلق مثلاً مشيّته بالانسان لوجه عليه دون غير الانسان من امثاله كالفرس مثلاً و غيره. قال الحكماء ان وجوده تعالى بشرط لا مرتبة ذاته تعالى ثم وجود اللابشرط مرتبة فعله و فيضه المنبسط المتعلّق بالاشياء، ثم وجوده بشرط شئّ هو نفس الماهيات الموجودة و

<sup>.</sup> ۲۳/9 - . 1

<sup>.0/91.4</sup> 

<sup>.8/91.8</sup> 

۴. ٧/٩١. في المبدء والمعادالمطبوعة «كبعض مشايخ الصوفية».

۵. ۷/۹۱

<sup>.18/91.8</sup> 

لذلك قال بعض العرفاء الذى هو من الحكماء حقيقة: «وجوده بشرط لاذاته، و وجوده اللابشرط فعله، و وجوده بشرط شئ اثره فمرتبة الذات هى مرتبة الواحدية ثم مرتبة الاسماء هو احديته ثم مرتبة الاقدس و هو فعله ثم المقدس هو اثره»، و الصوفية ليسوا قائلين بما ذكر بل يقولون انه وجود واحد لا بشرط.

فائدة: وحدت وجودى كه صوفيه گويند تقريرش اين است كه بعضى گويند و جود و احد است و موجود متكثر كه افراد حقيقيه از براى وجود قايل نيستند و اين مذهب ذوق المتألهين است.

و بعضى گویند که صوفیه باشند که ذات واجب الوجود همان وجود لا بشرط از تعینّات است که جمع با هر تعینّی می شود پس مرادشان آنکه وجود زیدی همان وجود لابشرطی است که تنزّل کرده زید شده و به همین خصوصیة واجب الوجود است. و به عبارة اخری بشرط لائیة را بردارد بشرط شیئیت را هم بردارد هرچه می ماند واجب الوجود است. و مذهب محیی الدین که آخوند مرحوم ملاصدرا پسندیده این است که الوجود است. و مذهب محیی الدین که آخوند مرحوم ملاصدرا پسندیده این است که واجب الوجود عبارت از وجود بشرط لا است که ابا از جمیع تعینات امکانیة دارد که شوب امکان و ماهیتی با او نیست و مبرا است از عوارض ممکنات، و آن وجود لابشرط مصطلحی که صوفیه عبارت از ذات واجب دانسته اند اینها عبارت می دانند از فعل و فیض واجب و تعینات عبارت از مفاض اوست و تشبیه کرده نه به صوت ممتد که همینکه اعتماد بر مقطع فم کرد یك حرفی می شود کذلك همان وجود مطلق به هر جایی تعینی پیدا می کند زید می شود و عمرو می شود الی آخره، پس همان وجود مطلق را که صوفیه ذات واجب دانسته اند این حضرات عبارت از فعل واجب دانسته و هیچ عبی هم ندارد.

اذا تحقق ذلك و احطت بما فى قول محيى الدين الذى نقله المرحوم [الآخوند] منه حيث اشار تارة بثبوت المعدومات بالوجه الذى ذكرو تارة بتعيين الحق الذى هو مرتبة ذاته و اخرى بتوجهه تعالى بكلمة «كن» الذى هو مرتبة فعله و اخرى بقوله فيكون عن كلمته اى توجه الذى هو مرتبة اثره و معلوله علمت فساد نسبة مذهب التصوف الى محيى الدين.

#### [٣٤٨] قوله «بل كان عين كلمته...» ١

اى صار مراده ان كلمة هو اعطاء الوجود والنسبة بين الماهية و الوجود في الخارج نسبة اتحادية، فمعنى كون الاشياء عن كلمته هو اتحادها اى الماهية مع الوجود فيكون عين الوجود في الخارج اى متحداً معه.

## [٣٤٩] قوله «يعرف واجب الوجود لذاته...» ٢

فان الاشياء بلسانها الماهوى قد طلبت الوجود منه تعالى و بعبارة فارسيه كه اشياء قبل از وجودشان ثابت بودند به لسان ماهوى خود طلب كردند و استدعاء نمودند هر يك وجودى را كه هر چه قابل آنها بودند و در خور خودشان داشتند از سعادت و شقاوت و غيرهما، و خداوند نيز ظلم بر ايشان نكرد و هر چه خواستند عطا فرمود مثلاً به اربعة وجود اربعة، به خمسة وجود خمسة، و به ستّة وجود ستة، و به نامى وجود نامى، و به انسان وجود انسان، نظر به اينكه در مبدء فياض بخلى نبوده است، اين است معنى قوله تعالى «و ماربك بظلام للعبيد»، و انما اتى بصيعة المبالغة لا لان الفعل القبيح كالظلم مثلاً من الجليل كثير كما قيل، بل لان كثرته بالنسبة الى كثرة المظلومين فيكون الفعل ايضاً كثيراً. والقرينة عليه قوله «للعبيد» حيث اتى بصيغة الجمع. و اما احتمال ان النفى يتعلق بالقيد الذى في الكلام فهو اشتباه ناش من قلة التدبر، اوليس القيد مذكوراً في الكلام، فكلمة ظلام كلمة واحدة و لها مفهوم واحد لايتقيد فيه اصلاً، و انما يتم ذلك اذا كان القيد مذكوراً فيه فمفادها سلب كلى لاايجاب كلى.

[ ٣٥٠] قوله «صور خارجية قائمة بذواتها منفصلة عنه تعالى و عن الاشياء و هى المثل الافلاطونية ... » \*

و لا يخفى انها ليست بعقول عشرة معروفة ، بل سيجي بيانها من انه فعل واجب الوجود.

<sup>.10/11.1</sup> 

<sup>.10/91.4</sup> 

٣. فصلت/۴۶.

<sup>.14/91.4</sup> 

[ ٣٥١] قوله «نفس و جوداتها العينية...» ١

اي حضور ها عنده تعالى بالعلم الحضوري.

[٣٥٢]قوله «كفر فوريوس...» ٢

حيث انه قائل باتحاد العاقل و المعقول.

[٣٥٣] قوله «اتحاد العاقل...»

كالنفس الناطقة و المعقول كالصور العلمية المرتسمة في العقل. و حاصل ماسيأتي في مباحث النفس هو انه ليس هنا موجودان متعددان بل مفهومان متغايران وجدا بوجود واحد الا ان ذلك الوجود الواحد منسوب الى العاقل بالذات و الى المعقول بالعرض نظير اتحاد الوجود مع الماهية حيث ان الوجود موجود بالذات و الماهية موجود بالعرض و ليس ايضاً من باب الكون و الفساد بان يبطل الاولى و حصل الثاني.

[٣٥٤] قوله «مخيّلة صوفية...» أ

حيث ان مطالبها كلها اقناعيات و تخييليات ليس فيها استدلال.

 $^{\alpha}$ قوله (في ادراك العقل الهيولاني للمعقولات  $^{\alpha}$ 

اشارة الى برهان القوة و الفعل الذى يجيئ بيانه، و حاصله ان العقل الهيولاني في ادراكه للمعقولات لابدو ان يكون متحداً مع فلك الصورة حتى يصبر عقلاً بالفعل.

[٣٥٤] قوله «قديؤ خذ...»

غرضه ان العلم على قسمين فعلى و انفعالي.

 $^{V}$ قوله (تامة الفاعلية ...) قوله  $^{V}$ 

یعنی که در فاعلیة تام باشد انتظاری از برای او نباشد، مثلاً نجار که فاعل است هرگاه

<sup>1.19/47.</sup> 

<sup>7.79/7.</sup> 

<sup>.17/97.7</sup> 

<sup>.0/94.4</sup> 

<sup>.14/94.0</sup> 

٩. ١/٩٥، في الاصل: قديوجد.

<sup>.8/90.</sup>V

اسباب نجاره او موجود باشد و ملکه نجاری هم داشته باشد تیشه بدست می گیر د نمی تواند سنگ بکند بلکه او اسباب دیگری می خواهد و ملکه دیگری را محتاج است پس در هر صفتی و صفی، قابلیت قابل محتاج الیها است و قوابل مختلفند همه بریك نسق نیستند بخلاف فاعلیة واجب الوجود که در او اختلاف قوابل ثمری ندار د در فاعلیة، اگر چه در او تعلق فعل واجب نیز لازم است لکن او به جهت آن است که چون او حکیم است بایست عدل بکند هریك را به فر اخور قوابل و جو د بدهد و الاظلم لازم می آید و همین هم دلالت بر کامل بودن فاعل می کند که باید ملاحظه عدل بکند و لکن این مدخلیتی به فاعلیة او من حیث الفاعلیة ندار د، و بالجملة هر چه فاعلی که بسیط باشد تشتت قوی و شوق و غیر ذلك در او نباشد محض تصور ش معلوم را كافی در و جود آن معلوم می کند و از این قبیل است نفس کامل که توجه کند به احجار جسمی یا به ناریة جسمی یا سبعیة غیر سبعی و غیر ذلك که در آنجا حیثیت قابل نیز فرق نمی کند به هر چه تعلق بگیر دو او می شود بمحض تصور او .

#### [٣٥٨] قوله «حيث ان المعقولات منها سبب للوجود...» `

فرقی که هست این است که در واجب محض تصور و معقولیة سبب از برای وجود اشیاء است در خارج لکونه تام الفاعلیة و فرق دیگر آنکه نسبت صور در ما نسبت قابل به مقبول است زیرا که اول نبود، و لکن در واجب نسبت آنها نسبت فاعل به مفعول است.

#### [٣۵٩] قوله«فانه يعقل ذاته...» ٢

این آیه را شاهد می گیرند از برای فیض منبسط و مشیتی که در خبر دارد که «خلق الله الاشیاء بالمشیة و المشیة بنفسها» چنانچه شیخ اشراق نیز می گوید که به اشراق واحد اشیاء موجود می شود، و لکن [آن] مرحوم در اینجا کلمه کن را راجع کرده به صور معقوله یعنی عبارت از صور معقوله واجب الوجود گرفته و الیه اشار بقوله «فانه یعقل ذاته» الی قوله «علی نحو النظام المعقول عنده». و معلوم است که این نظامی که است نظام خیر اتم است که

۱. ۵۹/۷.

<sup>.11/90.7</sup> 

٣. الصدوق، التوحيد، الباب ١١، الحديث ١٩، ص ١٤٨.

اتم از این ممکن نبود و اگر ممکن بود نکرده، لازم می آید یا عجز در واجب فاعل تام و خلاف فر ض و یا آنکه تر جیح مرجوح بر راجح .

#### [ ۳۶۰] قوله «بازاء العالم الرباني ... » `

یعنی مطابق له باسم المفعول و هذا هو معنی النظام الاتم، و غرض خیام در شعر خود که: «می خوردن من حق ز ازل می دانست.» همین مطلب بوده است، نه علّیة زیرا که لفظ علیة در شعر او نیست و بنابر این کلام او علی الظاهر عیبی ندارد، و جواب خواجه اگر چه فی نفسه صحیح است لکن جواب از او نیست، زیرا که او مبتنی است بر علیة، و هرگاه نجار خانه بسازد و غیر آنطوری که تعقل کرده بود مطابقه حاصل نشده و آن صورة عقلیه صورة عقلیه این موجود خارجی نبود بخلاف صور عقلیه واجب الوجود همه جا مطابقه است.

## [ ۳۶۱] قوله «و العالم الرباني عظيم جدا...» ٢

زیرا که صور معقوله که عالم ربانی است غیر متناهی بخلاف عالم کیهانی که لامحالة متناهی است و اما آنکه هیولی قابل صور غیر متناهیه است دخلی به این مطلب ندار د و ما یظهر من قول الشیخ حیث قال فانه یعقل ذاته و ما یوجبه ذاته، انه لیس منکراً للعلم الاجمالی بالاشیاء و هو علمه تعالی بذاته الذی هو سبب لصدور الاشیاء عنه و غرضه من قوله فیتبع صور الموجودات الخارجیة ما مر سابقاً من ان علو مجده لیس بهذه الصور المر تسمة فی ذاته بل بان تصدر من ذاته الاشیاء یعنی علو مجدش به این است که ذات مقدسش چنین ذاتی است که صادر می شود از او این اشیاء و الا فیلزم کونه فاعلاً بالقصد لا بالعنایة، و بالجملة پس از واجب کانه دو مر تبه صادر می شود اشیاء و موجود می شوند: یکی بوجود علمی که بی واسطة است و دیگر بوجود خارجی که مع واسطة الصور است لکن بر اولی آثار مطلوبه اشیاء متر تب نمی شود زیرا که وجود ظلی و ذهنی اشیاء است و دیگری آثار مطلوبة متر تب می شود و حاصلی و حقیقی اشیاء است.

<sup>.18/90.1</sup> 

<sup>17/90.7</sup> 

#### [٣٤٢] قوله «سواء كان نفس التعلق و الاضافة...» `

يعنى انه لابد فى العلم من التعلق بين العالم و المعلوم سواء قلنا بان العلم عبارة من علاقة ذاتية وهى النسبة التى بينهما اوصفة موجبة لها والمراد من الصفة الصور المرتسمة لكونها امراقائماً بالموصوف فلذا يكون صفة. والثمرة بينهما ان طرفى العلم و العالم والمعلوم و طرفى الاضافة العلم و المعلوم فاذ اكان العلم صفة ذات اضافة لطرفاه هذه الصفة والمعلوم و كذلك اذاكان نفس التعلق و الاضافة.

### [٣٤٣] قوله «بالوجود الخارجي...» ٢

غرضه انك اما تقول بان الاشياء لم تكن موجودة في علمه الازلى فهو باطل اذقد مرّ من ان العلم يعبر فيه التعلق بين العالم و المعلوم لكون العلم نسبة محتاجة الى الطرفين و اما ان تقول بوجودها الخارجى اى بوجود اتها الجزئية فيلزم قدم الحوادث لكون العالم حادثاً قديماً زمانياً في لسان المتكلّمين و دهرياً في لسان الحكماء و اما ان تقول بوجوداتها الكلية العقلية اما منفصلة و اما متصلة فان كانت منفصلة فيلزم المثل الافلاطونية و قدابطلناها آنفاً فاذا صارت هذه الشقوق باطلة فتعيّن كونها موجودة غير مباينة بل متصلة بمعنى كونها موجودة بوجودات قائمة بذاته و كونها موجودة بالوجود الصورى عندالبارى قبل الوجود العينى، فهذا البرهان اتمامه يحتاج الى مقدمات منها ابطال المثل و منها بطلان قدم الحوادث.

# [٣۶۴] قوله «مع عدم توقفها على و جود المقدور ...» "

بل اذا تعلق القدرة يكون المقدور مقدوراً و يكون موجوداً.

## [٣۶۵] قوله «اذ النسبة في التحقق تقديرية...» <sup>†</sup>

لكونها من المعقولات الثانية موجودة بوجود طرفيها، و بالجملة امر ينتزع من الطرفين اي لو تحقق الطرفان تحققت النسبة فايّ نحو تحقق الطرفان فهي تابعة لها

<sup>.19/90.1</sup> 

<sup>. 27/90.7</sup> 

<sup>. 4/98.8</sup> 

<sup>.4/98.4</sup> 

فالنسبة شأنها ذلك والقدرة ايضاً عبارة عن كون القوّة التى ان شأء فعل و ان شاءلم يفعل و ان قلت ان قلت ان القدرة فى الواجب ليست كذلك لانه تعالى شاء ففعل، قلنا: مقتضى مفهوم النسبة هو ذلك مطلقاً و ماترى فى الواجب من انه شاء ففعل فهو من دليل خارج لادخل لمقتضى مفهوم النسبة. ثم لا يخفى ان الفعل مقدور بالذات و الاشياء التى متعلق القدرة مقدورة بالعرض.

#### [٣۶۶] قوله «ثم قال...» \

ولما يرى المفترض ان جوابه هذا من النقض يوجب انهدام اصل البرهان المذكور اذكان يردعليه انه على هذا فالعلم ايضا كذلك لايفتقر وجود الطرفين تحقيقاً بل يكفى فيها وجوده التقديري، اراد ان يفرق بين العلم والقدرة بقوله «فالوجه ان يقال» حاصله ان تحقق الطرفين لابد في العلم لافي القدرة.

#### [٣٤٧] قوله «و استدل ايضاً...» ٢

هذا البرهان مبنى على قاعدتين، احديهما ان واجب الوجود واجب الوجود من جميع الجهات و ثانيها ان واجب الوجود بسيط الحقيقة ليس فيه تركيب اصلاً.

#### [٣٤٨] قوله «اقول...» "

حاصله ان مفهوم العلم و مفهوم الفعل ليسا صفتين كماليتين بل مبدؤ هما اي الذي هومبدء و مصدر لصدور المعلولات والمفاعيل، والباقي واضح .

# [٣٤٩] قوله «كونه موصوفاً بصفات غيراضافية و لاسلبيه...» <sup>\*</sup>

يعنى ان صفات الواجب الزايد على ذاته على ضربين احدهما صفات فعلية كالرازقية والخالقية والثانية سلبية لكونها امراً عدمياً وكل منها زائده على ذاته ولاشك ان الصور المرتسمة زائدة على ذاته تعالى فيلزم كونه موصوفاً بصفات زائدة ليست باضافة ولاسلبية مع ان الصفات الزائدة منحصرة عندالمشائين فيها.

<sup>.0/98.1</sup> 

<sup>.10/98.8</sup> 

<sup>.7/97.7</sup> 

<sup>18/94.4</sup> 

# [ ٣٧٠] قوله «وقول بكون الله تعالى محلاً لمعلولاته الممكنة المتكثرة...» `

يعنى اتحاد الحال يستلزم اتحاد المحل و كثرة الحال يقتضى كثرة المحل مثلاً جسمى كه در او هم حركت است و هم سواد او دو حيثية مى خواهد تا به حيثيتى محل حركت باشد و به اخرى محل از براى سواد زيرا كه نسبت محل به حال متعددة يا نسبت همه نسبت قابل به مقبول است يا نسبت همه نسبت فاعل به مفعول و يا نسبت بعضى قابل به مقبول است و بعضى مقبول است، همه اينها باطل است . اما اول ممتنع است كه محل واحد قابل صور متعدده باشد دفعة واحدة ، و اما ثانى محال است كه اشياء متكثره از شئ واحد ناشى بشود ، و اما ثالث لازم مى آيد تركيب و اين خلاف فرض است . و ماسمعت من ان كثرة الحال لا يستلزم كثرة المحل فالمر ادهناك من كثرة المحل هو تعدد المحل بحيث يكون هوية كل من تلك المحال غير الآخر . و بالجملة كثرة عدد يه داشته باشد مثل اين كه محل حركت شي واحد شخصى خارجى باشد و شئ ديگر واحد شخص خارجى محل از براى سواد ، و شئ واحد نتو اندهم محل از براى حركت بشو دو هم سواد ، اين مراد است نه اين كه ميك جهت محل لا يستلزم كثرة المحل اين است كه نبايد باشد و به اخرى محل سواد معلى ست، زيرا كه در شئ واحد از آن جهتى كه بيك جهت محل واحد از آن جهتى كه معل سواد معلى ست خار مي كه موضوع سواد است .

[ ٣٧١] قوله «وقول بان المعلول الاول غير مباين لذاته تعالى...» `

زیراکه صور مرتسمه حال در ذات است، منفك از ذات نیست از آن جمله صورت عقل اول است که معلول اول است پس لازم می آید که غیر مباین باشد با اینکه به اتفاق مشائین بلکه همه مباین از ذات است. گفته نشود که این ایر ادهمان ایر ادسابق است که محلاً لمعلولاته المتکثرة، زیراکه می گوئیم اینکه اول از روی حالیة و محلیة بود مفاسدی متر تب می شدو او استلزام کثرة محل بود و این ایر اد از روی مباینت و عدم مباینت است و مفسده که متر تب بر این می شود کون المعلول الاول عین ذاته تعالی.

<sup>.17/97.1</sup> 

<sup>.14/97.7</sup> 

# [٣٧٢] قوله «القائلون بنفي العلم عنه تعالى...» `

يعنى چون قدماء و افلاطون و المشاؤون و المعتز له ديدند كه قول به ارتسام رااين گونه مفاسد لازم مى آيد پس قدماء نفى علم قبل و جو داشياء كر دند و افلاطون قايل به قيام صور معقوله بذا ته شد و المشاؤون قايل به اتحاد عاقل و معقول شد و المعتز له قايل به ثبوت معدومات شدند. [۳۷۳] قوله «لانتقاضها بلوازم الماهية ...»

علة لعدم نهوض الدليل على بطلان كون البسيط فاعلاً و قابلاً فان الماهية منتقضة بلوازمها مع انهليس بقابل و فاعل فليكن في الواجب ايضاً كذلك و لذا لايفرق بين كونها فيها اوعنها.

## [٣٧۴] قوله «لكن لايتصف بها ...» أ

بل هى معلولات له تعالى و معلوم ان العلة لاتكون متّصفة بمعلولها بل واجدة لمعلولاتها و هى موجودة فى مر تبة ذات العلة، فلهذا تكون العلة اشرف من معلولها شرافتها من جهة كونها مصدراً لمعلولها و ليس المعلول مثله كمالية لها.

[۳۷۵] قوله «او يستكمل بها...»

بان تكون صفة كما لية.

[۳۷۶] قوله «بترتیب سببی و مسببی...» ۶

نظير صدور الموجودات العينية المتكثرة حيث يقولون ان الواحد من جميع الجهات الايصدر عنه الاالواحد و هذا عندهم في الموجودات العينية مسلم و فيما نحن فيه ايضاً كذلك فكما ان الصادر من الاول تعالى هو الواحد و هو المعلول الاول الذي هو علة للمعلول الثاني الى ان يبلغ الى الهيولى الاولى كذلك فيما نحن فيه فان صورة المعلول الثاني ، و بالجملة

<sup>.</sup> ۲۱/۹۷.1

٢. والمشهور من المشائين بخلافه، راجع اشارات الشيخ الرئيس.

<sup>.1/94.5</sup> 

<sup>.</sup> ٧/٩٨ . ۴

۵. ۱۵/۹۸

<sup>.</sup> ۲ • /9 & . ۶

٧. كذافي الاصل.

فحاصل كلامهره ان هذا الصورة المرتسمة ليس كل في عرض الآخر حتى يلزم المفسدة المذكورة بل كل في طول الآخر فلذا لا ينثلم الوحدة الصرفة.

#### [٣٧٧] قوله «فتلك الكثرة يرتقى اليه...» ١

اشارة الى الكثرة فى الوحدة بيانه انهم قالوا فى وجود الممكن امكن اى ماهية الممكن وامكانه انما هو من جهة نفسه فاوجب فوجب اى من جهة اقتضاء العلة التامة فى مرتبة ذاته فالوجوب وجوب واحد فبالنظر الى العلة ايجاب والى المعلول وجوب فاوجب اى فى مرتبة ذات العلة فوجب اى المعلول فى مرتبة ذات العلة فاوجد فوجد فالوجود وجود واحدوه وجود المعلول الا انه بالنظر الى العلة ايجاد والى المعلول وجود، و معلوم ان المعلول موجود فى مرتبة ذات العلة لابوجوده الكمالى فكل علة .... ٢

#### [الفصل الحادي عشر: في انه تعالى مبتهج بذاته]

[۸۷۸] قوله «معشوق لذاته من ذاته...» "

اى ذاته عاشقة له، «و من غيره» اى الغير عاشق له اى من قبل الغير و هو من «جميع الموجودات» اى العشق من جميع الموجودات، و فى بعض النسخ و هو جميع الموجودات اى ذلك الغير الذى هو عاشق جميع الموجودات المفتقرة اليه تعالى.

[٣٧٩] قوله «الآوله عشق غريزي...» <sup>†</sup>

بالبيان الذي مرّ .

[ ۳۸۰] قوله «ويتلوه عشق المبتهجين...»

هذه الفقرة لعلها مأخوذة من الحديث او في الحديث ايضاً اشار اليها و هو «ان لله ارضاً بيضاء مسير الشمس فيها ايّاماً مثل ايام الدنيا ثلثين مرّة مشحونة خلقاً لا يعرفون أخلق آدم و

<sup>.</sup> ۲۵/۹۸.1

۲. لم يتم.

<sup>.</sup> ۱۳/۵۲ .۳

<sup>.14/104.4</sup> 

۵. ۲۵۱/۹۱.

ابلیس». انماقال بیضاء لکونها عقولاً و انواراً فتکون ارضا بیضاء لاغبراء، و انّماقال ارضاً مع انّ الارض فی مقابل السماء زیرا که این سماء با آن تشتّت و تفرق کواکب که دار دیك نفس کلی دار د که منسوب به او هستند که او نفس فلکی است که جهت و حدت فلك البر و ج است کذلك و اجب الوجود با آن تشتّت و تفرّقی که اسماء و اجب الوجود دار دباز احاطه کر ده است آنها را و احد حق حقیقی که تعبیر از او به الله می شود و این است که معنی الله مستجمع جمیع صفات و کمالات است پس محتمل است که مراد از سماء سماء و جوب و جود باشد که تشبیه است به سماء ارض غبراء به جهت اشتمال او به اسماء الله و صفاته که تشتّت معانی دار د کتشتت سماء الارض الغبراء بکواکبها که دائم اشراق دار د به آن عقول و حیران معلوم است که به اشراق و اجب عقول بیضاء می شود، و قدیقال که مراد این است که ان لله یعنی ان است که به اشراق و اجب عقول بیضاء می شود، و قدیقال که مراد این است که ان لله یعنی ان اسماء الله، و الحاصل آنکه آن ملائکه هستند که دائم در تحیّر هستند و لذا قال النبی (ص): دالله یوز دنی فیك تحیّر ایس دی فیک تحیّر ایس در تحیّر هستند و لذا قال النبی (ص):

# [٣٨١] قوله «لامن حيث هي هي...»

ای لامن حیث تعیناتهم و کونهم متعنین، بیان ذلك این است که شئ تامجر دنشو د حکایة از شئ دیگر نمی تواند بکند مثلاً لامسه تامجر دنشو د حاکی از صور ة ملموسه نمی کندو چون قدری هم تجر دزیاد شدمثلاً ذائقه حاکی از مذوق می شو دو هکذا بجایی می رسد که دیگر حکایة از میان می رو دو فانی می شوند خو در انمی بینند هر چیزی می بینند حق رامی بینند .

# $^{"}$ قوله «يعرفون انفسهم بالاول...» قوله $^{"}$

هذه الفقرة اشارة الى طريقة السلاك الصديقين لا الحكماء والمتكلمين و هى السلوك من الّحق الى الحق، و من الحق الى الحق كه از علّة به علّة و معلول، لامن الخلق الى الحق كه از معلول به علت است، كما قال(ع): «الغيرك ظهور . . . » أ الحديث .

١. ابن ابي جمهور الاحسايي، عوالي اللئالي، الحديث ١٤٤، ج١ص١٠٠.

<sup>.18/101.7</sup> 

<sup>.17/101.7</sup> 

۴. «ايكون لغيرك الظهور ما ليس لك حتى يكون هو المظهر لك» من دعاء العرفة لسيدالشهدا(ع)، اقبال الاعمال لسيد بن طاووس، بحار الانوار .

[٣٨٣] قوله «و هم على الدوام في مطالعة ذلك الجمال...» \

كه خود تعيني ندار ند همه فاني واجب الوجو دند.

[٣٨٢] قوله «و امّا لذتّهم بانفسهم ...» ٢

یعنی هرگاه یافت نشوند به اینطور که هم لذت بذات او داشته باشند و هم به ذات خود در قوس نزول است که ترقیّات نیست زیرا که عین ثابتی دارند که از پائین نیایند والا اگر در قوس صعود کسی یافت شود که ترقی کند به حرکت جوهریه متحرك بشود و برسد به آن مقام و عین ثابتی نداشته باشد در آن مقام.

[٣٨٥] قوله «و هذه مرتبة النفوس التي ...» "

چون مستند نمی شود متجدّد با لذات به ثابت بالذات بلکه واسطه باید باشد، پس در عقول تجدّد نبود، آمدر سید به نفوس کلیّه در آنها هم تجدّد بود و هم ثبوت و کذا الهیولی که جهت ثباتشان مستند به علّة العلل است و به جهت تجدّدش و قوایش مستند است به آنها، و کذا الهیولی بالنسبة الی الطبع.

[٣٨٤] قوله «قد نالونيلاً...» أ

از جهت وجدانشان عاشق اندو از جهت فقدانشان شايقند.

 $^{0}$  قوله «و بعد هذه المراتب مرتبة النفوس الانسانية...»

النفس على قسمين: احدهما ما يقال له النفس المستكفية كما سيجى بيانه عن قريب، و الثانى النفس الغير المستكفية، امّا النفس المستكفية هى الّتى لايحتاج الى معدّات خارجية كالنفوس الفلكية. فانّها فى ترقيّاتها و كسب كمالاتها غير محتاجة الى المعدّات الخارجية، و امّا الغير المستكفية فهى التى يحتاج الى معدّات خارجية كالنفوس الانسانية حيث انها محتاجة فى كسب كمالاتها الى معدّ خارجى و معلّم بشرى و اعمال الغير و غير

<sup>1. 701/11.</sup> 

<sup>.19/101.1</sup> 

<sup>. 7/107.7</sup> 

<sup>. 4/104.4</sup> 

۵. ۳۵۱/۸.

ذلك الآان يكون تلك النفس بحيث صارت من النفوس المستكفية كنفوس الانبياء. و بهذا يظهر تقدّم النفوس الفلكية عن النفوس الانسانية و كونها اعلى منها.

وبالجملة فالنفوس الانسانية ايضاً مادامت في ابدانها يتحرك بواسطة جنودها الظاهرة و الباطنة بحركة جوهرية الى ان تصل الى خالقها، ولمّا كانت مع قويها متحدّة الوجود و يجوز اجراء حكم احدالمتحدين على الآخر و القوى الانسانية متحدّة مع النفس بس ازبراى هريك به فر اخور حالش ترقيّاتي است كه همه آلات و اسباب ترقي اندهر چند نفس ترقي مي كندوقوى كالبصر السمع ترقي در ظاهر ندار ندالاً ابصار و اسماع از آنجايي كه جنود نفس اند، نفس كه كامل شدحق مي بيندوحق مي شنود . شنونده و بيننده و نظر كننده نفس است لكن اينها نيز صرف مي شودو اشياء خوب از مبصر ات و مسموعات لمطالعة العلوم و آثاره تعالى و الاصوات الحسنة الحقة و غير ذلك و احدى كه پاى اينها نباشد محض ترقى نفس باشد تعطيل در وجود اينها الازم مي آيد، فاذا نالت بطل الطلب اذقد تم العروج لان العروج انما هو للنيل الى الغبطة العظمى .

[٣٨٨] قوله «و هو الفناء الذّي ...» `

الفناء على اقسام اربعة يقال في اصطلاح الصوفية لكل منها بكثير ، احدها الفناء في الاثر ، و الثانى الفناء في الافعال ، الثالث الفناء في الصفات ، و الرابع الفناء في الذات . و الفرق بين الاثر والفعل واضح فان الاثر ما يتر تب على الفعل ففيضه المنبسط فعله و هذه الوجودات آثاره ، و معنى الفناء في الاثر هو ان يستكمل النفوس بقواها بحيث ينسى نفسها و ما يرى الا آثاره تعالى . و معنى الفناء في الفعل هو ان لايرى شيئاً الا فعله تعالى و ينسى افعال نفسه ، و بكويد كه لاحول ولا قو ة الا بالله ، چنانچه ما مى بينيم شخص خوش شمايل را كه راه مى رود و جميع حواس ما در راه رفتن او جمع است ، امّا اگر بير سند از ما كه رنگش چه بود نمى فهميم چرا كه غافل از راه رفتن او بوديم . و الفناء في الصفات ايضاً كذلك و هو ان ينسى جميع صفاته و صفات الآخرين ولايرى الاّصفاته تعالى . و معنى الفناء في الذات ان لايرى شيئاً حتى ينسى صفاته و صفات نفسه ولايرى الاّ الذات المقدّسة و صفاته و هذا الاخير شيئاً حتى ينسى صفاته و صفات نفسه ولايرى الاّ الذات المقدّسة و صفاته و هذا الاخير هو الغبطة العظمى و الولاية عند الصوفية و هذا افضل من الثالث ايضا فان الاخلاص نفي

<sup>17/107.1</sup> 

الصفات عنه تعالى نظراً الى كون الصفات ايضاً متشتّتة و متفرقه بحسب مفادها و عناوينها ففيها شوب كثرة ايضاً و ليس هذا المعنى في الفناء في الذات كمالا يخفي.

## [٣٨٩] قوله «ان يكتسب سعادة حقيقية...» `

یعنی به مرتبه ای برسد که جمیع موجودات الی صف نعالها به همان ترتیب که دارند همه را کماهی ببیند و در نظر او حاضر باشند پس حق را ادراك بكند و مایتلوه من الملائكة را و سایر موجودات را و این ممكن نمی شود مگر احاطه داشته باشد پس صفة محیط در او به هم رسد که یکی از اسماء الله است و لذا قال: «بی یبصر و بی یسمع و بی یبطش . . .»

والفرق بین هذا و بین ما فی حدیث آخر «کنت سمعه الذی به یسمع و بصره الذی به یبصر» ان المراد من الحدیث الاول این است که عبد چنان کامل می شود در قوس صعود، و صعود می کند که به واجب الوجود می شنود و به او می بیند که مظهر تام می شود که هرچه می کند به او می کند که معنی اتحاد است. امّا مراد از ثانی آن است که چنان مظهر تام و کامل می شود که واجب الوجود نازل می شود در مر تبه او که چشم او می شود بصر او می گردد که به او می بیند و به او می شنود چنانچه نفس ساری در بدن است و در هر موضعی است با وحدتی که دار د در عین کثرة است کذلك الحق الاول متشت است هم بصر او می شود و هم سمع او مثل قوی او که در او متفر قند با وحدت نفس، به خلاف الحدیث الاول لکن اولی به فرائض است و ثانی به نوافل، معلوم است که ثانی اقوی است زیرا که نوافل پیر ایدای است بسته شده بر آنچه بجا آور ده است عبد از فرائض ولکن این همه نه به سلب وسائط است و الا کفر است.

#### [۳۹۰] قوله «و ربّما يحّس...»

یعنی بسا می شود که کامل می شود به آن مقام می رسد و لذّتی می برد و بر می گردد ثانیاً لکن چون اثری از او باقی است و می برد هر چه را می بیند و جمیع علوم و اشیاء هم منکشف می شوند آیا نمی بینی که ما در خواب چیزی خوب را می بینیم پس بیدار می شویم

<sup>.14/104.1</sup> 

٢. الاصول من الكافي، كتاب الايمان والكفر، باب من اذي المسلمين واحتقرهم، العديث ٧، ج ٢ ص ٣٥٢.

<sup>.17/101.4</sup> 

باز لذت او در ما باقی است که احساس آن لذّت می نمائیم، و معنی برگشتن در یاد ما این است که نفی از اشیاء دو طرف دارد که هر طرف که غلبه دارد جذب می کند به طرف خود این است که پیغمبر (ص) دو طرف داشت یکی با مردم بود «انابشر مثلکم» بود و در دیگری «ان هو الاوحی یوحی» بود که اوقاتی که جبرئیل چیزی می آورد از خداوند می هدهوش می شد بلکه نه مدهوش می شد بلکه علاقه از این طرف بشر یه گسیخته می شد با آن طرف می شد که عین هوش بود چون علاقه یك طرف در او بزدگمان می رفت که مدهوش شده است این است که ملای روم می فر ماید:

احــمــداربگشــودی آن پر جلیل تا ابدمـدهوش ماندی جــبـرئیل " [۳۹۱]قوله «ملکة خلع البدن...» \*

مراد از خلع بدن نه این است که مثل میّت بشود بعد که باروح به بدن او برگردد که زنده بشود زیر اکه این باید به مجرای آلتی باشدو الاّ تناسخ است و تناسخ بالبداهه باطل است بلکه علاقه خود را نفس از این بدن قطع می کند لا بالکلّیة.

 $^{\alpha}$ قوله «نفوس حیوانیه...»

مرادش نفوس جمهوري است نه مطلقاً.

[٣٩٣]قوله «تصوراً خيالياً...»

که و اجب را و ملائکهاش را و جبرئیل و عزرائیل را و انبیای او و عباد او را شبیه به سلاطین و وزراء و جنود او می دانند، معلوم است که این خالی از شرك فی الجملة نیست، عبادات اینها به مثابه معرف ایشان است که حقیقة این حسیّات را حکایت می دانند از واجب الوجود، پس عبادت می کنند حکایت را نه محکّی عنه را.

١. الكهف/١١٠.

٢. النجم / ۴.

٣. مولانا جلال الدين محمد بلخي، مثنوي معنوي.

<sup>.19/108.4</sup> 

<sup>.</sup> ۲1/107.0

٤. ٢٣/١٥٣. في المبدء والمعاد المطبوعة «تصوراً مثالياً».

[۳۹۴]قوله «فطرة الله التي فطرالناس عليها...» ` لايخفي ان الفطرة هو الوجود .

## [تتميم]

[٣٩٥]قوله «حكم التدبر في الامور العالمية...» `

اى فى الموجودات من حيث ارتباطها لها وجود عقلى و هو وجودها فى علمه الازلى و وجود كونى، و لما كان واجب الوجود صرف الوجود و صرف العلم، و صرف العلم ما كان محيطاً بجميع الاشياء بحيث لا يعزب عنه شئ والا لا يكون صرفاً، و معلوماته تعالى غير متناه فلو كان متناهياً لم يكن ايضاً ذلك العلم صرف العلم و كذا قدر ته صرف القدرة محيطة بجميع المقدورات فالاشياء قبل وجودها كانت اعياناً ثابتة فى صقع علمه الازلى الكمالى و موجودة في مبدوجود واجبى و امكان ذاتى بحيث يترتب عليها اثر الواجب و لا يترتب عليها اثرها المطلوب فكانت هى مستدعية بوجودها الخاص الخارجي الكوني و كان لها عشق عقلى لوجدانها بالنسبة الى ذاتها و لمبدئها و شوق بضرب من التبعيّة الى وجودها لفقدانها وجوداتها التي يترتب عليها آثارها المطلوبة.

وبالجملة جميع الاشياء باعيانها الثابتة بلسانها الماهوى الذى قالت به قالوا بلى "كانت مستدعية لوجوداتها الكونية ومن جملتها العقل الاوّل فاذا وجد العقل الاوّل وصار موجوداً فقد تّم شوقه و صار عاشقاً فكلّما صار الوجود اكمل ينتهى الشوق اويصير ضعيفاً بعدان كان الشوق قويا بالنظر الى كثرة متعلّق الشوق اذكلّما كان الوجود ناقصاً كان الشوق زايد الكثرة متعلقات الشوق التي هي الكما لات لتلك الماهيات الناقصة في شتاق الى كسب تلك الكما لات. والحاصل فاذا وجد العقل الاوّل فانتهى شوقه وصار عاشقاً بذاته و بمبدئه فصار كلّما كان في الاعيان الثابتة في ذات العقل الاوّل عاشقاً عشقاً عقلياً باعتبار وجودها في علم العقل الاوّل اذالواحد من جميع الجهات لا يصدر عنه الاّ الواحد فاذاً صدر العقل الاوّل بفيضه المنبسط ليس

۱. ۱۰/۱۵۴ . الروم/ ۳۰.

<sup>.14/104.4</sup> 

٣. الاعراف / ١٧٢.

الاً، يعنى وقتيكه نازل شد صادر شد، نه اينكه در صمدية او تغييرى حاصل شد كه مجوّف بشود نه، والحاصل و هكذا الى ان بلغ الصدور ات الى النفس، ولا يخفى انّه قد مرّ مراراً ان لا شوق لما فوق النفوس و حيث لا استعداد فلا شوق اذ الاستعداد و القبول من شأن المادّة.

### [۳۹۶]قوله «طبيعي او حيواني...» ١

هذا من قبيل مانعة الخلّو لامانعة الجمع.

# [٣٩٧] قوله «حيث فارقه...» ٢

في هذا الكلام اشارة الى أنه كان لها حالة وصل و هو وجودها العقلى فمتى تنزلت فارقت عن ذلك الكمال الذي لها في وجودها العقلى فصار لها شوق الى تحصيل ذلك الكمال ثانياً ايضاً.
[٣٩٨] قوله «فلكل وجهة هو مولّهه»

اى لكّل من الموجودات وجهة اى توجّه هواى ذلك الموجود نفسه موجّهها ومحرّكها باعتبار كونها موجودة فى صقع علمه الازلى ففى قوس الصعود يتوجّه الى تلك الوجهة كانّه يرى نفسه فى ذلك العالم اى علمه الازلى اذ قدر أى نفسه فى جميع تلك المراتب و علم مكانه فى تلك المراتب.

#### [٣٩٩]قوله «فاستبقواالخيرات» ۴

اي الكمالات، هذا الخطاب لكل الموجودات با مرو خطاب تكويني لاتكليفي.

#### [ ۴۰۰ ] قوله «البائدات كالسابقات البادئات...»

الاوّل من باد اي الهالكات، و الثاني من بدا اي الظاهر ات.

# [۴۰۱]قوله «و قديصلّى له...»

اى للواجب تعالى، «ولايشعر» اى ذلك الشئ. بقى الكلام فى انَّ الاعيان الثابتة عبارة من العنوانات الكلية للاشياء حتى فى الاشخاص ايضا مثلاً مسمى برستم پسر مسمّى بزال

<sup>.10/104.1</sup> 

<sup>.18/104.7</sup> 

٣. ١٧/١٥۴. البقرة / ١٤٨.

۴ ، ۱۷/۱۵۴ . البقرة / ۱۴۸ .

<sup>.11/104.0</sup> 

<sup>. 41/104.8</sup> 

لابشخص معين بل الشخص المعين بعنوان الكلّي موجود في علم الالهي الازلى و بالجملة الاشياء سواء كانت اجناساً اوانواعاً او اصنافاً او اشخاصاً اذلكل منها اقتضاء و مقتضيات.

# [في كيفية محبّته تعالى للخلق]

[۴۰۲]قوله «منطوفيه ابتهاجه ...» `

اللوازم الوجودية من حيث هي اللوازم الوجودية من مقتضيات الملزومات فهي في كون الملزومات لاتنفك عنها و قد ثبت أن جميع الموجودات لوازم وجوده و آثاره تعالى و قد ثبت أيضاً محبّته لذاته، و المفروض أن هذه الموجودات من لوازم وجوده فمحبته لذاته عين محبته لآثاره و لوازم وجوده. او نقول أن لكلّ من هذه الموجودات وجود عقلى في علمه الازلى و علمه عين ذاته فهذه الموجودات كلّها بضرب من التبعية موجودة في علمه الازلى و قد ثبت محبته لذاته فثبت محبته تعالى لهذه الموجودات ايضاً، ولا يخفى أن المراد من الآثار هي الوجودات لا الماهيات أذ واجب الوجود ليس الاصرف الوجود والموجود بالذات هي الوجود أذ هي العلائق بكونها آثاراً لوجوده تعالى الذي هي الوجود الصرف و صرف الوجود و الماهيات اعدام و نقائص، و أن كانت فهي موجودة بالعرض لا بالذات. و ظهر من ذلك محبته تعالى للاشقياء ايضاً الا أن لها مراتب كما سيجئ و ظهر ايضاً كون الماهيات مجعولاته بالعرض نظير كون بعضي الوجودات شراً بالعرض كما حقّق في محلة.

[۴۰۳] قوله «في سلسلتي البدو والرجوع ...» ٢

المرادبهما هوالقوسان الصعود والنزول.

[۴۰۴] قوله «ينتهي الى اخس الموجودات...» ``

يتوهم من هذه العبارة انه بيان لقوس النزول فقط و ليس كذلك بل بيان لمراتب المحبّة ضمناً حتّى ينتهي اي مراتب المحبة الى اخس الموجودات.

<sup>.7/107.1</sup> 

<sup>.8+/10</sup>V.Y

<sup>. 4/107.7</sup> 

# [4.4] قوله «و هو ابليس من الاحياء ...» \

هذه اشارة الى ان ابليس له نفس وبدن، وجميع فعليا ته شرور فكما ان لنانفوساً سعيدة لها صوادق و خيرات عارية عن الشرور بل جميع فعليا تها خير ات وعقلها العملى يكون طبق عقلها النظرى و بالجملة نفوس مطبعة غير عاصية كذلك يمكن اين يوجد نفس شقية اعتقاداتها كلّها كواذب بحيث كانت عارية من الاعتقادات الحقّة و جميع فعليا تها شروراً ولم يكن عقلها العملى مطابقاً لعقلها النظرى فيكون عارية من النور الذى يهدى الى طريق مستقيم بل تكون له الظلمة التى هي طريق الى النار، زيراكه نور است كه از ظلمت رهاند و ظلمت همان است كه راه نيابد و بالجملة كانت هي كلّية بالنسبة الى النفوس الشقية بحيث كانت تلك النفوس الجزئية بمنز لة الآلات لتلك الكلية و بالجملة فتلك النفس الشقية قديكون من نوع الجنس و قديكون من نوع البنس و الابليس الذى عصى الله حيث ما امر بسجود آدم ابى البشر هو نوع من الجنّ بلاشبه لا الانس . و امّا قول بعضى العرفاء ان ابليس عبارة عن الجهل فهو عرفان محض لا يرجع الى محصل و لعله رهمع ذلك اشار بقوله «من الاحياء» . و اما الهيولى فحيوتها مع الخير و الشرفمع محصل و لعله رهم عذلك اشار بقوله «من الاحياء» . و اما الهيولى فحيوتها مع الخير و الشرفمع الخير و مع الشرّو من حيث هي لاخير و لاشرّ بل هي صرف القبول و الاستعداد .

## قوله «و لاتيسر للزمخشري . . . » $^{1}$

من عرف حقيقة الوجود اتّصل الى منبع الوجود الذى هو واجب الوجود و من لم يتصور كان منفصلاً من ذلك المنبع الذى هو صرف الوجود، و لمّا كان بين الماهيات بينونة بالعزلة لكون كل منه امبايناً عن الآخر بالمباينة بالعزلة فلا يتصور الا تحاد بينها بخلاف الوجودات فان كلا منها مبائن للاخر لكن لا بالعزلة بل بالصفة، فمن يقول باصالة الماهية بعيد عن الحق لعدم كون الماهية قابلة للجعل بخلاف من يقول باصالة الوجود كماهو الحق فانه قريب من الحق كما لا يخفى. ثم المراد بالعناية هناهو العناية فى فعله تعالى لافى ذاته بقرينة قوله «الواجدين لكرامته تعالى على خلقه و فرط لطفه و رحمته عليهم».

وبالجملة فتارة تنظر الى صرف الوجو دبشرط لامن الحدودو هو واجب الوجود تعالى و

<sup>.9/104.1</sup> 

<sup>.11/104.1</sup> 

اخرى تنظر الى الوجود مع ملاحظة ما معه من الحدود و النقص و الفقد ان و هو الوجود ات الممكنة الآن المعلول بالذات متعين في مرتبة العلّة بالذات فالمعلول عيناً للعلّة بمعنى انه مظهر للعلّة وصفاتها فالوجود ات الممكنة بالنسبة الى واجب الوجود الذى هوعلّة كل الوجود ات التى هي بمنز لة المرايا و المظاهر و المجالى و الحاكية عنه تعالى فما كان صرف الوجود ينبعث عنه الوجود اذ الوجود هو الذى يكون حاكياً عن صرف الوجود فلا نعلم انه ما يقول من يقول باصالة الماهية معان الماهية كيف تكون حاكية عن الوجود الصرف مع ما معها من النقص و الفقد ان . اذا الماهية معان المحبة الآثار ترجع الى محبة الموثر ذاته اذ الآثار التى آثار له لا لغير ، وهى التى عرف ذلك فاعلم ان محبة الآثار ترجع الى محبة الموثر ذاته اذا لآثار التى آثار له لا لغير ، وهى التى آيات له فكيف لا يحبّها ، و الحلّ انها قد انبعث عن ذاته قال تعالى : «سنريهم آياتنا فى الآفاق و فى انفسهم» لا آيات التى فى قوس النزول و الانفس هى الآيات التى فى قوس الصعود .

# [۴۰۷] قوله «بل لقصر عقولهم · · · » `

يعنى چون حقيقة مطالب علمية را برنخور ديم كما ينبغى و على ماينبغى و غور نكر ده ايم مطلب را على ماينبغى، نظر به غلبه قوة شهويه و غضبيه برايشان قوى مدركه ايشان را از ادراك انداخته.

# [۴۰۸] قوله «و لايتطرقون الى حريم الكشف والشهود . . . » "

نظر به اینکه کشف از اعمال برمی خیز دپس ایشان نه عقل نظریشان درست است که مطالب را از روی کسب و نظر و غور در مطلب فهمیده باشند و نه عقل عملی ایشان تا کشف مطلب بشو دبر ایشان.

# [۴۰۹] قوله «بحق يحبّهم ...» أ

ليس المرادمن الحق هنامقابل الباطل بل المرادذاته تعالى و تقدس اى بسبب انه يحب ذاته المقدّسة يحبهم ايضا لكونهم منبعثين عن ذاته وهم مرايا كمامرت الاشارة اليه . وليعلم ان ليس فى المرآة غير الصورة لانظر وهى الصورة فالمرآتية لا يلزم منها كون ذى الصورة كما هى فى

۱. فصلت / ۵۳.

٢. ١٥/١٥٧. في المبدء والمعاد المطبوعة «بل لحصر عقولهم».

<sup>.18/104.8</sup> 

<sup>.</sup> Y . / \ DY . F

المر آةو كذلك الواجب فانه لايلزم من تجليه في الاشياء كونه خالياً كان او مجيئ ذاته في المرايا. [٢١٠] قوله «على معنى انه كل الوجود...» \

قال صدر الافاضل بسيط الحقيقة كل الاشياء، هذه الكلمة اشارة الى الكثرة فى الوحدة، يعنى كمالى كه موجودات دارند من العلم و القدرة والسمع و البصر و غير ذلك من الكمالات همة آنها را واجب الوجود دار است بنحو اعلى و اتم؛ و قول الشيخ السعيد على «انه كل الوجود» اشارة هنا الى الوحدة فى الكثرة و ان امكن ير اد الكثرة فى الوحدة ايضاً يعنى وجود حقيقة واحده دارد و او واجب الوجود است ليس فى الوجود غيره هر چه مى بينى همان حقيقة واحدة وجودات يا خود اوست در وقتى كه ملاحظه كنى آنر ابشرط لايا آثار و مجالى اوست در وقتى كه ملاحظه او رابدون صرافت و سلب صرافت از او بكنى كه بشرط شىء باشد باز صادق است كه ليس فى الوجود غيره پس علم وجود است و كذا قدرت و سمع و اراده و غير ذلك همه وجودند و اما قولهم «قدرة كله علم كله سمع كله» فلادخل له بهذا المعنى بل هوفى مقام رفع الحيثيات العديدة من ذاته تعالى.

## [۴۱۱] قوله «كمن لايحب الانفسه. . . »<sup>۴</sup>

مثل کسی است که از اسباب تصنیف نی و قلمی دارد و لوحی و خطی، قلم را دوست می دارد از باب اینکه تصنیف او را می نویسد و لوح را دوست دارد بواسطه آنکه خط او در اوست و خط را دوست دارد به جهت آنکه منبعث از اوست و مظهر اوست و کتابت را دوست دارد بواسطهٔ آنکه فعل اوست پس راجع می شود به اینکه خود را دوست دارد.

[ ۴۱۲ ] قوله «حتى يلزم الكثرة في حقيقة الوجود والاستقلال للاشياء . . .  $^{\circ}$ 

و كذلك الماهيات لو كانت اصيلة و كان الوجود امر ااعتبارياً يلزم استقلالها فيكون الافتقار على كلاالتقديرين امر اعارضاً للممكنات لاذاتياً، و ليس كذلك الخ.

<sup>.</sup> ۲۱/۱۵۷.۱

٢. صدر المتألهين، الاسفار السفر الرابع، الباب الخامس، الفصل الرابع، ج ٨ ص ٢٢١\_ ٢٣٠.

٣. الشيخ ابوسعيد المهنى قدّس سرّه.

<sup>.</sup> YY/\QY. F

٥. ٧/١٥٨. في المبدء والمعاد المطبوعة «في الاشياء» بدل «للاشياء».

# [۴۱۳] قوله «و ماور د من الالفاظ» الى قوله «من الوجه العام» `

المرادمن الوجه العام مامر من محبته تعالى لكل آثاره من العقل الاول الى ان بلغ الى الهيولى المولد من الوجه العام مامر من محبته تعالى مامر بيانه و المقصود هنابيان محبته تعالى لبعض عباده كالانبياء والاولياء و الصلحاء و غيرهم، اگرچه آنها نيز در ميان خود متفاو تند. و كيف كان فذلك يكون باوجه:

الاول: كونسبب محبته تعالى رياضاتهم و تصفية قلوبهم و اعمالهم و اعتقاداتهم الحقّة بحيث امكن لهم شهو دالحقّ، الثانى: كون السبب تمكينه تعالى اياهم بمعنى ان لهم عزّ الحضور عند السلطان كه خو در اه داده ايشان راكه عزّ حضور بهم كرده اند در نز داو . الثالث: ادّق من هذين و هو كونهم محبوبين في الارادة الازلية و العلم الازلى الكمالى كه به ايشان داشت به وجه نظام اتم كه به همان طور ايجاد نمود كه اين است كه هست و بهتر از اين ممكن نيست.

وبعبارة اخرى اعيان ثابته ايشان در علم ازلى كمالى قرب داشته اندولذا اينجانيز محبوب شده اندپس در وجه اول متعلق بما بعد الا يجاد است و وجه ثالث متعلق بما قبل الا يجاد است و وجه ثالث متعلق بماقبل الا يجاد است و وجه ثالث متعداد عقلى ايشان به لسان حل اقتضاى همين وجود كر دپس در عالم كونى نيز مقرب شدند و اين عينى كه دارندهمان عين علمى ازلى است كه در علم ازل نيز منظور نظر و اجب بوده اند . و الى تلك الوجوه الثلاثة اشار بقوله الى كشف الحجاب و الى تمكينه اياه و الى ارادته الخ . [۴۱۴] قوله «بالفيض الاقدس . . . » آ

فرق بین الفیض الاقدس و الفیض المقدس، فیض اقدس عبارت است از اعیان ثابتة که بعین ثابتشان به ضربی از تبعیت در ذات مقدسة موجود بودند بوجود ذات مقدس و بعضی از عرفاء گفته اند که به ضربی از تبعیت در اسماء واجب بوده اند لکن فرقی نیست در این دو زیر اکه صفات واجب عین ذات اوست، بلی هرگاه ملاحظهٔ عنوانات صفات نمائیم بضربی از تبعیة در اسماء واجب موجود می شوند و اگر قطع نظر از عنوانات نمائیم در همان ذات مقدس و بالجملة هریك بفراخور حال خود بلسان استعداد خود خواهش وجود کردند بعد

<sup>.</sup> Y . / \ \ \ Y

از آنكه به عالم وجود آمدند مظهر واقع شدند پس همهٔ اشياء از عقل گرفته تا هيولي همه مظاهر اند الا آنكه متفاو تند در مظهريت.

ائمه(ع) مظهر كل صفات جمالية و كمالية واجب الوجودند كه همه صفات واجب در آنها بروز كرده نهايت بروز دارد، كالشجاعة الحسينية و الجود التقوية و العلوم الباقرية و بعضى كمون دارد يعنى از اينكه همه مظهر كل صفاتند فرقى بينهم نمى توانيم بدهيم زيرا كه اگر بگوئيم سيدسجاد مثلاً شجاعت نداشت نقص امكانى در آنها لازم مى آيد. اما مى توانيم بگوئيم كه در مظهر كل بودن تفاوتى نيست لكن بعد از آنكه همه مظهر كل شدند متفاوتند شدة و ضعفاً كه در هر يكيك چيز بروز كرده چنانچه عبادة در حضرت سجاد (ع) و شجاعت در حضرت سيدالشهداء (ع) و هكذا و اما همهٔ اينها در امام زمان عجل الله فرجه بروز كرده، اين است كه خواجه نيز همهٔ صفات را از براى حضرت در دوازده امامش تعريف مى كند و ثابت مى نمايد. غرض اين است كه نه مثل رستم هستند كه همان شجاعت را داشت مثلاً ثابت مى نمايد. غرض اين است كه نه مثل رستم هستند كه همان شجاعت را داشت ليس الا علم نداشت و نه مثل حاتم كه جود را داشت ليس الا، و نه مثل ارسطو كه علم داشت ليس الا

لکن در احکام نبوت حضرت ختمی مأمور به ظاهر بودند به مقتضای مصالح و مفاسد حرکت می کردند و اما در احکام نظر به اینکه مأمور به باطنند مصالح و مفاسد ملحوظ نشد، این است که وقتی امام عصر ظهور می کند مردم هر چه می کنند در پیشانیشان نوشته می شود ظاهر از میان برداشته می شود همه باطن بروز می کند ظاهر می شود مصالح و مفاسد برداشته می شود از میان.

الحاصل، این است که مروی است که یکی از ائمه حضور داشته در مجلس یکی از خلفاء که تیر می انداخت به نشانه، چنین گمان برد که حضرت نمی تواند تیر اندازی نماید. عرض شد که شما نیز تیر اندازی را می دانید؟ فرمودند: چرا. حضرت تیر را بدست مبارك گرفتند یك تیر زدند به نشانه، دوم را به تیر منصوب بنشاند، سوم را به ته تیر منصوب به تیر اول و هکذا چهارم را. خلیفه تعجب کرد که این صنع از کجاست؟ و بالجمله اما اینکه حضرت امیر (ع) افضل است یا اولادش از ائمه طاهرین (ع)، بلی در اخبار است که آن جناب افضل است، بعد حسن (ع)، بعد حضرت قائم (عج)، و لکن جناب افضل است، بعد حسن (ع)، بعد حضرت قائم (عج)، و لکن

اهل البیت ادری بما فی البیت. و در احادیث است که در روز قیامت منبری از نور می آورند حضرت پیغمبر (ص) در آن منبر قرار می گیرد جناب امیر المومنین (ع) نز دیك منبر آن حضرت است و غیر ذلك از احادیث که دلالت به افضلیت بعض نز د بعضی می کنند.

و اما الفيض المقدس فهو عبارة عن الوجود المطلق كه فعل و غايت واجب الوجود الست كه گاهى تعبير از او به فيض منبسط مى كنندو بايد دانسته شود كه فرق است در ميانه فاعل ما منه و فاعله مابه، فاعل ما منه واجب الوجود است نسبت به عقل اوّل زيرا كه وجودش از اوست و همچنين عقل اول نسبت به عقل ثانى فاعل مامنه است. و حاصله ان الفاعل ما منه مباين من مفعوله كالعلّة من المعلول فالواجب مباين بحسب الوجود من معلوله الذى هو العقل الاوّل و هكذا العقل الاوّل و الثانى. و امّا الفاعل ما به فهو الذى نم يكم بياناً من مفعوله بل متّحد معه كالوجود بالنسبة الى الماهية و الموضوع بالنسبة الى العرض و الانسان بالنسبة الى افعاله كه قائم به اوست اذ بالوجود يصير الماهية موجودة، و كلمة «من» فى قولنا الواجب فاعل مامنه نشوية الى ناش منه. و لايقال ان الماهية ناشية من الوجود و لذا قال (ع): «خلق الله الاشياء بالمشية و المشية بنفسها.» الاشياء بالمشية والمشية بنفسها.» الاشياء بالمشية والمشية بنفسها.» الاشياء بالمشية والمشية بنفسها.»

و بما تقرّرنا من البيان يصير معنى الحديث فى غاية الوضوح فان المشية عبارة عن الفيض المنبسط الذى هو الوجود اى خلق الله ماهيّة الاشياء بالوجود فالوجود فاعل ما به الاشياء لمكان الباء، و امّا المشية التى هى الوجود بنفسها لابشىء غيرها، فكما يقول الشيخيّة ممّا كان غيرما ذكرنا فهذيان جداً فاتّه لايحتمل الحديث غيرهذا كما لايخفى.

اذا تحقق ذلك فنقول الفيض المقدس الذي هو الفيض المنبسط الذي هو فهى الواجب تعالى له قبض و بسط، ففى مقام الذات الاحدية كان بمعنى ان الاشياء كلها موجودة هناك بنحو اعلى و ابسط. فاذا تعلق فعله الذي هو الوجود بماهية العقل الاول فصارت موجودة فصار بسيطاً في الجملة باعتبار وجود العقل الاول فصار كل الاشياء في العقل الاول منقبضاً فيه فاذا صدر من العقل الاول العقل الثاني صار انقباضه قليلاً فصار

١. الصدوق، كتاب التوحيد، الباب ١١، الحديث ١٩، ص١٤٨.

العقل الثانى منقبضاً و هكذا الى ان ينتهى الى الهيولى الاولى و يتم قوس النزول فكل عال فاعل فى السافل بالايجاب و كل سافل فاعل فى العالى بالاعداد، فالنامى و الحيوان فاعل فى الانسان بالاعداد فالواجب فاعل فى العقل الاوّل بالايجاب و كذا العقل الاوّل فى العقل الثانى الى ان ينتهى الى الهيولى ثم الهيولى فاعل بالاعداد فما فوقها ثم اذا رجع الى القوس الثانى الى ان ينتهى الى الهيولى ثم الهيولى فاعل بالاعداد فما فوقها ثم اذا رجع الى القوس الصعود فلايزال هذا القبض والبسط الى ان يصير ايضاً الى العقل الاوّل. و بيان ذلك ان الماهية عبارة عن امور متشتة كالجنس والفصل، فالناطق فصل مدرك للكليات لكن له انقباض باعتبار وجود كل المفاهيم من الهيولى والجسم النامى والحيوان فيه فتلك الماهيات المبهمة كلها موجودة فيه الاّ انه صار منقبضاً فلايقال له الماهية بل يقال له بفصل الماهيات المبهمة كلها موجودة فيه الاّ انه صار منقبضاً فلايقال له الماهية بل يقال له بفصل حيث يقولون فى الجواب اى شيء هو فى جوهره لا فى جواب ما هو و كذا قوة الخيال فان كلّ القوى المتفرقة المتشتة موجودة فيه بنحو اعلى و ابسط و جمعية فهو ايضاً منقبض.

اشارة الى انَّ الماهيات منتزعة من حدود الوجودات و المراد من السبب المقتضى هو الوجو د.

[418] قوله «و اشير الى الاول السعيد سعيد في الازل ...» ٢

و في بعض الاخبار «السعيد سعيد في بطن امّه و الشقيّ شقيّ في بطن امّه» و بطن الامّ عبارة عن الارادة الازلية والعلم الازلي.

[۴۱۷] قوله «ممّا سمّى له في الذكر الحكيم ...» أ

المراد منه ايضا هو العلم الازلى و الارادة الازلية.

[۴۱۸] قوله «يمحواالله ما يشاء و يثبت و عنده ام الكتاب ...»

يحتمل ان يكون المراد المحو والاثبات العيني و هو في الهيولي حيث انّها اذا

<sup>. 40/104.1</sup> 

<sup>.1/109.7</sup> 

٣. الصدوق، كتابالتوحيد.

<sup>.4/109.4</sup> 

۵. ۴/۱۵۹. الرعد/ ۳۹.

تلبّست بلباس صورة ثم يمنع تلك الصورة و يمحوها و تلبّس صورة اخرى الى ان يمنع عالم الاستعداد، و يحتمل ان يراد بها المحو و الاثبات الصورى، نظر به اينكه آنچه در عالم كون واقع مى شود، صور آنها در نفوس فلكيه است پس مراد از محو و اثبات محو آن صور ند و اثبات صور ديگر در آنها.

# [۴۱۹]قوله «فيكون تقرّب العبد بالنوافل ...» ١

الفرائض سبب لعروج العبد ثم النوافل لشدة عروجه، مثلاً اگرچه انسان مدرك كليات است، لكن همه قوى در انسان شدت ندارد، چنانچه مى بينيم شامهٔ مورچه حدّتش زيادتر است از انسان، و حرص خنزير و صفات حميده سگ و غضب سباع و هكذا ساير صفات كه در حيوانات كسبى نيستند امّا انسان بايد به كسب و عمل تحصيل كند پس نوافل پيرايه اى است كه به سبب آنها همه قوى مى شود و شدّت به هم مى رساند و كمالات همه بهتر بروز مى كند.

# [ ۴۲۰] قوله «فربّما يظّن ...» ٢

و لیس المراد القرب بحسب الفیض المنبسط اذ هو علی نهج سواء بالنسبة الی کلّ الموجودات کما هو صریح قوله(ع) فی نهج البلاغة و کما قال موسی(ع): «اقریب انت انادیك ام بعید انادیك»، پس خطاب آمد که من در زیر پایت و بالای سر و در یمین و یسار هستم، و همچنین مروی است که هرگاه چاهی بکنید می خورد به خدا و قرب و بعد مکانی نیست که یکی حرکت کند سوی دیگری که به او نزدیك بشود لامحالة او نیز نزدیك می شود بعد از اینکه بعید بود، و این قرب و بعد در اینجا از مقولهٔ اضافه نیست که از امور اضافیه بود، بلکه مراد از قرب در اینجا آن است که اشیاء قبل از ایجاد در صقع عالم ازلی کمالی موجود بودند به عین ثابتشان لکن آنجا به لسان استعدادی خودشان هر یك خواهش وجودی کونی خود کردند پس هر کدام که در آنجا وجود اشرف خواهش کار دند او اقرب است در عالم وجود هم به واجب مثلاً نامی خواهش وجود نامی کرد که

١. ٥/١٥٩. راجع الاصول من الكافي، ج ٢ ص ٣٥٢.

<sup>. 27/109.7</sup> 

اثر نماء بر او مترتب شود، عقل فعال وجود دیگر ... که نزدیك بر او مترتب شود و هکذا انسان و هکذا سایر ماهیات؛ و می توان گفت که مراد قرب و بعد وجودی است بعنی هر کدام که وجود شدید دارد اقرب است و هر کدام وجود ضعیف دارد ابعد است، پس اقرب امجد به این دو معنی مراد است و الا غیر این دو معنی ندارد، پس تغییری لازم نمی آید در واجب.

# [المقالة الثالثة في افعاله] [المقدمة]

#### [التقسيمالاول]

[۴۲۱] قوله «ای ذو ابعاد ثلثة ...» ۱

و اتمايقال قابل للابعاد الثلاثة في تعريف الجسم باعتبار جزئه الذي هو الهيولي كمايقال في مقام الحمل الانسان حيوان ضاحك اى باعتبار جزئه الذى هو الناطق، و امّا لو لوحظ الحيوان بشرط لامن الناطق فلا يصح الحمل الا ان الفرق بينها ان صحة الحمل هنا باعتبار جزئه الآخر و هو الصورة و قديقال ان الجزئين متحدان في الخارج و التعدد اتما هو في التحليل العقلى والحمل اتما باعتبار جهة الاتحاد، الاترى ان للانسان وجوداً واحداً شخصياً بحيث ان جميع المفاهيم التي في الانسان من الهيولي الى النطق مع ما معه من القوى كلها موجودة بذلك الوجود واحدو التفكيك و التعدد اتما هو في نظر العقل و تحليله و عمل القوة العمالة و هي العقل.

[۴۲۲] قوله «و يسمى النفوس والصور ...» ٢

<sup>.1 - /18 - .1</sup> 

<sup>.11/18+.4</sup> 

ففعلها في ماتحتها و انفعالها مما فوقها و الصورة ايضاً شريك العلّة للهيولي فهي ايضاً فاعلة و هو واضح.

#### [ ٢٢٣] قوله «وليس هو بنفسه محسوساً ...» `

و لما كانت الاجسام محسوسة و مبصرة و لذا لم يقيموا البرهان على وجودهابل اقتصروا في وجودها على كونها محسوسة لكن الواقع غير ذلك اذما هو مبصر محسوس من الجسم ليس الآلونه و شكله و صفاته الى غير ذلك و امّا نفس الجسم بما هو جسم فهو خفى و قد يقام البرهان على وجود الجسم بقاعدة امكان الاشرف الى ان بلغ الى الهيولى الاولى حيث ان يقبض لم ينقطع الى الهيولى التى هى واقعة فى صف نعال المفاضات، و معلوم ان العالم الاعلى عالم الجمع فيدل على انه لابد من كون عالم التفرق و الامتداد لكونه اشرف من الهيولى التى هى صرف القبول لكونه واسطة بين عالم الجمع و الهيولى، و لانريد من الجسم الاماله المتداد، فهذا دليل على وجود الجسم جداً.

# قوله «فتدل عليها حركات الاجسام . . . » $^{\mathsf{Y}}$

نظراً الى عدم كون حركاتها قسرية ولا طبيعية بل حركاتها شوقية اى عن شوق وارادة الى البلوغ الى العقول و لايمكن هذا الآان تكون لها نفس لامحالة حتى ينبعث الشوق من تلك النفس. ثم لا يخفى ان مراده من النفوس التى واقعة فى بدايات الوجود كالنفوس الفلكية والنفوس الكلية، و اما النفوس الواقعة فى نهايات الوجود كالنفوس الجزئية فيمكن اقامة البرهان على وجودها ايضاً باعياء البدن، الاترى ان البدن فى صورة اعيائه يريد النفس الصعود الى العلو و البدن يجره الى السفل لاعيائه، فهذا يدل على وجود النفس التى تحركه الى العلو و تمنعهامن السقوط، والاترى صاحب الرعشة كيف يتحرك فان اليد المرتعشة باعتبار ذاتها الترابية تميل الى الارض فكانه تريد السقوط و النفس تحركها الى العلو فهذا ايضاً دليل على المطلب اى دليل على كون شئ تكون هذه الآثار آثار ذلك الشئ و ذلك الشئ هو النفس و مانو يدمن النفس الاهذا.

<sup>.17/18.1</sup> 

<sup>10/18+ . 4</sup> 

#### [التقسيم الثاني]

[۴۲۵] قوله «و كان بحيث ان يحصل لغيره من و جوده . . .  $^{ackslash}$ 

لما كان واجب الوجود صرف، صرف الوجود و صرف العلم و صرف القدرة و صرف الحيوة و غير ذلك هذا ممّاينبغى ان يكون له ولابد من مناسبة بين العلة والمعلول فلابد ان يصدر من صرف الوجود الوجود الصرف ايضاً اذ لا يمكن تعلقه بالماهية لعدم المناسبة بينهما لعدم قابلية الماهية للجعل الذى هو الوجود، فلذا صدر من الواجب الفيض المنبسط الذى هو الوجود بصدور واحدو تعلق جميع الممكنات بتعلق واحد كما يدل عليه قوله تعالى «و ما امر نا الا واحدة كلمح بالبصر» أ، فبذلك جفّ القلم بما هو كائن والمجفوف انما هو القلم لا اللوح زيرا كه هم لوح صور محو و اثبات دار دو هم لوح هيولى كه آنافاناً صور بر او وارد مى شود، و بالجملة فالاشياء قدصارت بالتبع الواحد عن الحق موجودة فزيد الموجود الان كان موجوداً في جميع العوالم الى ان بلغ الى هذا العالم لاانه لم يكن موجوداً و صار الآن موجوداً بل كانا موجوداً اما في الاصلاب والارحام او في غيرها من المنشأت و و هذا الوجود هو الوجود الكونى الخارجي، فالواجب تعالى تام التمام و فوق التمام بحيث يحصل لغيره من وجوده.

[۴۲۶] قوله «والملائكة و الهاماتها من العلل الذاتيه للانسان . . . » <sup>\*</sup>

لكونها وسائط في الفيض.

 $^{\Delta}$ قوله «النفوس الفلكية و نفوس الانبياء $^{\Delta}$ 

النفس بما هو نفس شغلها هو كون اعمالها حسنة و اعتقاداتها صحيحة و كان لها صوادق، و بالجملة شغلها تحصيل هذه الامور فنفوس الانبياء لا تحتاجون الى تعلم بشرى اى بامور خارجة عن ذاتهم بل يحتاجون بامور داخلة من الوحى و الالهام و انما قلنا النفس بما هو نفس شأنه

<sup>.</sup> ۲/۱۶۱ . ۱

۲. القمر /۵۰.

٣. الحديث النبوي، رواه من طريق اهل السنة احمدبن حنبل في مسنده، ج ١ ص٣٠٧ و ج ٢ ص١٩٧.

<sup>.9/181.4</sup> 

<sup>.10/181.0</sup> 

هكذالان نفس النبى مثلاً شأنه ولامنافات بين هذا و بين احتياجهم الى امور خارجة عن نفوسهم المقدسة كلّهم لحفظ بدنهم للاعمال وحفظهم لبدنهم عن الحرو البرد، بل قديقال انهم لم يكونوا محتاجين الى هذه الامور الخارجة ايضاً بل كانت اراداتهم كافية فى حفظ ابدانهم كيف بدنى كه در تمام عمر خود اكتفا كند به ... چگونه مى توان گفت كه محتاج بو دند بهذه الجهة حفظ بدن .

#### [التقسيم الثالث]

[۴۲۸] قوله «ماله طبيعة و احدة . . . » ا

اي صور واحدة نوعية.

[٤٢٩] قوله «يجمع طبيعتين متخالفتين اواكثر . . . » ٢

و لعل هذا الترديد منه ره بالنظر الى القول با مكان الجسم من جزئين او ثلثة و ان كان ضعيفاً نظراً الى ان الحق عدم امكان تركيب الجسم الا من اجزاء اربعة.

[ ۴٣٠] قوله «بل خلق للتركيب و الخدمة . . . » "

مثلاً مشرك لايمكن ان يقال ان ليس في وجوده مصلحة اذلايجب كون المصالح في نفسه و لنفسه بل لابدان يكون المصلحة لنفسه في عبادته و طاعته و معرفته او لغيره كالخدمة للغير، و بعبارة اخرى وجود المشرك والسلاطين الذين لم يعرفا شريعة اصلاً يمكن ان يكون شرطاً لوجود آخر، و بعبارة اخرى و لمعرفة اخرى و بالجملة يكفي في النظام الكلّي الجملي للعالم كون وجود المشرك مصلحة.

[ ۴٣١] قوله «على سبيل الابداع . . . » أ

كالافلاك، فرق بين الوجود و التكون فان الاول اعم اوالتكون خاص لان التكون انما هو فيما يتكون من جسم آخر كما في تكون الجسم من الصورة والهيولي، و كذا فرق بين الفناء والفساد، فإن الاول اعم ايضاً أذيصدق في العقول والافلاك ايضاً بخلاف الفساد

<sup>.17/181.1</sup> 

<sup>.</sup> ۱۸/۱۶۱ .۲

<sup>. 1/181.7</sup> 

<sup>.8/187.4</sup> 

اذلايصدق الا فيما شأنه الفساد، فالنفد يتصور على وجهين: احدهما ان يفنى ذاته بالمرة والثانى ان يفسد صور ته مثلاً و يتكون صورة اخرى كما يلاخط فى العناصر، و فقد الافلاك او فرض فقدها انما يكون بالفناء بالمرة فقط لابالفساد الى جسم آخر اولم تتكون من جسم آخر كالمادة و هيولى الافلاك انما هى لبسطها فى عالم الدنيا حتى يكون هى مناط حركاتها و اوضاعها بالهئية التى لها الان فى عالم الدنيا لكونها شائقة فى حركاتها الى تحصيل الكمالات و بعبارة اخرى ان هيولاها مظهر لها ككون بدن الانسان مظهراً لافعال النفس حيث ان لها وجود واحد شخصى مع تشتت قويها التى كل واحد منها فى عرض الاخر كذلك هيولى الفلك متظاهر لافعال الفلك و حركاتها ولو لاها لما يظهر افعال الافلاك فى عالم الدنيا اصلاً فاذا صار «يوم نطوى السماء كلى السجل للكتب» ليثم بسطها فتنقبض فلا يكون لها هذا البسط و هذه الاوضاع بل قيل انها تفنى ذلك اليوم.

#### [4٣٢] قوله «خلقت من لاشئ» ٢

هذه العبارة يو هم كون لاشئ ايضاً شيئاً ولدفع هذا التوهم وردفى الاخبار «خلقت لا من شى»، و على التقديرين المراد من لا شئ هوالمادة اى خلقت لا من المادة بوالمقصود ان فى بدو الايجاد فى قوس النزول لم يخلق من المادة بان سيقت لها المادة بل خلقت مع المادة يعنى وقتى كه واجب خلق كرد دفعة آنها را با ماده خلق كرد نه اينكه اول ماده بود صورة و او دبر ماده شان شد نظير قوس صعود چنانچه در قوس صعود و هيولى ماده بود صور آنها و حامل استعداد آنهاست. و صور محمولند كذلك فى عالم الافلاك، و اينكه گفته اند كه هيولى افلاك بالنوع متفاوتند و متغاير ند باهيولى عناصر به جهة عدم تعدد صور عدم طريان صور بر هيولى افلاك است بخلاف هيولى عناصر بجهة طريان صور آنها.

[\*\*\*] قوله «واطلقواالقول لقدم العالم . . . [\*\*\*\*]

لمَّا قالوا من ان كل حادث مسبوق بالمادة فعكس نقيضه يكون هذا كل ما ليس مسبوقاً

١. الانبياء / ١٠٤.

<sup>.9/187.7</sup> 

<sup>.1.1184.4</sup> 

بمادة فليس بحادث فيكون قديماً.

[۴۳۴] قوله «تقبل هذه بالفعل . . . » <sup>ا</sup>

كالصورة الهوائية التي موجودة الان و تلك بالقوة كالصورة النارية و بالعكس اي تقبل هذه بالفعل اي الصورة النارية و تلك بالقوة اي الصورة الهوائية و هكذا.

[الفصل الاوّل: في مايدل على الاجسام السفلية العنصرية]

[۴۳۵] قوله «معلوم لنا بالمشاهدة. . . » ۲

اي هنا لا في كراتها بل في سطح الارض الذي مكان اقامتنا الان.

[۴۳۶] قوله «كماركبنا الماء بالتراب $\cdots$ 

و ان كان تركيباً اعتبارياً.

[۴۳۷] قوله «من حرارة مبددة محلّلة. . . » أ

کلاهما بصیغة اسم الفاعل ای مفرّقة و مفنیة، زیرا که رطوبت را کم کند و فانی نماید قدری از رطوبت را.

 $^{\Delta}$  قوله «و رطوبة قابلة للتخليق والتشكيل . . . »

يعنى تاسهل القبول بود.

[ ٤٣٩ ] قوله «و يبوسة حافظة لما افيد . . . » ؟

زير اكه هرگاه بسيار رطب مثل نقش در آب ميشود.

 $^{\mathsf{V}}$ قوله «مجاورة للسماء الى آخره  $^{\mathsf{V}}$ 

و قديقام البرهان هكذا كه لامحالة وجود عقلي دارند كه آنها رب النوع اينها

<sup>.17/187.1</sup> 

<sup>.</sup> ۲ • / ۱۶۲ . ۲

<sup>.</sup> ۲۱/۱۶۲.۳

<sup>. 27/187.4</sup> 

<sup>. 27/187.0</sup> 

<sup>.1/198.9</sup> 

<sup>.0/198.4</sup> 

هستند و آنها نیز بحسب وجود الله یکی اقوی و اعلی و اشرف است از دیگری، و دیگری ضعیف است پس هر کدام که بحسب وجود اقوی باشند باید اقدم و محیط باشد و آن دیگر باید محاط باشد و احاطه همه جا احاطه وجودیه است لکن وجود هر جا یك معنی دارد، در افلاك هم احاطه وجودی است، در کرات دیگر هم احاطه احاطه وجودی است در کرات دیگر هم احاطه احاطه وجودی است لکن اگر شئ از عالم اجسام باشد از سنخ امتداد باشد پس احاطه جسمی و امتدادی است و همین معنی در عقول البته نیست، احاطه دیگری است در آنها وارد و اجب به این معنی که نیست پس می گوئیم که علل اینها که رب النوع اینها هستند چون وجنین بوده اند و این احاطه که آنجا دارند از آنجاست وجود اشرف و غیر اشرفی داشته اند در این بیان تعیین نمی کنیم که کدام اشرف است و کدام غیر اشرف، بلکه بایست اشرفیة در وجود و محاطیة باشد پس می آئیم به عالم ظاهر می بینیم که کوه نار بایست اشرفیة در وجود و محاطیة باشد پس می دانیم که رب النوع هم اشرف بود و محیط بود به رب النوع هوا و هکذا و به همین ترتیب چون نباید عوالم نظابق داشته باشند عالم عقول و عالم مثال و عالم اجسام، پس این نضد و ترتیب از آنجا برخاسته پس هر کدام اطف است مقدم است.

## [ ۴۴۱] قوله « ليكون مسكن المركبات الحيوانيه ... » \

یعنی توالد چون از استعدادات و معدّات می شود خصوص مکان و خصوص هوا را مدخلیتی است، نمی بینی که مثلاً چیتهایی را که در بروجر دبانویی رنگ می کند همان رنگ جای دیگر نمی شود و هکذا و گفته اند که بعدمه حرکت فلك قمر کره نار نیز فی الجملة حرکتی داشت حرکتی دار دپس هرگاه فرض شود که کره ارض متصل به مقعر فلك می شد حرکتی داشت و لو فی الجملة پس معدات و استعدادات نمی شد و توالد به عمل نمی آمد و اگر بگوید کسی که هوانیز به حرکت ارض حرکت می کند چنانچه اهل فرنگ قائلند گوئیم ارض جسم ثقیلی است و کثیف، و هوالطیف و شفاف است سهل القبول کثیف می شکافد می گذر د چگونه هوا متحرك می شود بالعرض ارض.

۸/۱۶۳.۱

#### [۴۴۲] قوله «على و جود الحركة المستقيمة ...» `

شكى نيست كه اجسام از عناصر از هر عنصرى از موضع خود قدرى جدا شده آمده جسم فلانى متكون شده از آنها نظر به اينكه چهار ركن بايست باشد و الاممكن نمى شود... فى الجملة كه گذشت آنفاً تا آنكه تركيب حقيقى حاصل شود و مزاج معتدل به هم رسد و لازم آمدن آنها حركت مستقيمة آنها است.

#### [۴۴۳] قوله «الدالة بحسب المسافة [الاينية] على و جود جهتين...» `

هر چه طرف فلك الافلاك است فوق است كه او محدد جهات است و هر چه طرف او نیست تحت است و اما یمین و یسار پس متفاوت می شود متفاوت فوق و تحت، آنچه معتبر است همان دو جهت است و این است همان دو جهت است ایس الا، یعنی در نظر حکیم معتبر همان دو جهت است و این مطلب را وضع به وضع لغة و الفاظ از برای اطراف دیگر نیست که یمین را وضع کرده از برای طرفی و یسار را از برای طرف دیگر و بالجملة یمین و یسار امور اعتباریه است که اعتبار شده و لغوی لفظ یمین را وضع کرد از برای فلان امر اعتباری و الاحقیقتی ندارد و نظر حکیم مقصور است به اثبات حقائق اشیاء حتی اگر فرض بشود که شخصی در بامی ایستاده چپ تیر می انداز د نه بالا، از آن طرف که تیر می افتد او فوق است و آنجایی که ایستاده تحت است زیر اکه آن تیر به خط مستقیم لا محاله به فلك الافلاك بر می خور د.

# [۴۴۴] قوله«فيكون الجهة لاجهة والحركة لاحركة...» "

لا يخفى ان هذا برهان على وجود المحدد مضافاً على برهان وجوب تناهى الابعاد كما قرر في محله. اما البيان الاول فلابد من مبدء محدود معين ينسب اليه الجهة فيقال كل ما كان قريباً منه فوق و كلما كان بعيداً منه فهو تحت و الالما يمكن ذلك و ذلك المبدء هو المحدد فنقول كل ما كان اقرب من المحيط الذي هو شي معين في الواقع فهو فوق و كل ماكان اقرب من المركز فهو تحت و بالجملة لابدان يكون شيئان محيط معين و مركز كذلك حتى يمكن ان يقال مايقرب من المحيط فوق و ما يبعد منه و يقرب من المركز تحت.

<sup>17/188.1</sup> 

<sup>.14/184.4</sup> 

<sup>.18/188.8</sup> 

ومن هنا يظهر ان المرادمن التحتهو ما يكون طرف الارض و ظهر الفرق ايضاً بين الجهة و السمت و الطرف، فان السمت اعم من الجهة كما يقال سمت العقول و طرفها مثلاً و لا يقال جهة الا كما في الاجسام . اذا تحققت ذلك فنقول فلو كان فوق كل فوق فوق فكلما فرضته فوق لم يكن فوق مثلاً ، فافرض فلك القمر فوقاً معيناً اى محدوداً معيناً ينتهى اليه جميع مافرض فوق فهو المحدد اذلا نعنى من المحدد الا ذلك . و ان قلت فوق فلك القمر ايضا و فوقه ايضا فوق كفلك العطار دو هكذا الى ان بلغ فلك الا فلاك . فقلت : فلك فوق فلك الا فلاك ايضاً فوق فبطل جميع هذه الامور الذي كنت فرضتها فوق اذلم يكن ما فرضته فوق اذكان فوقه فوق فتكون الجهة لا جهة و الفوق لا نوق فلا بدان يتعين شئ حتى لم يكن فوقه فوق حتى لا يبطل ما فرضته فوق و هو محدد الجهات الذي نسمي بالمحدد و هو فلك الا فلاك . و بيان الثاني ان كل حركة لا بدمن مبدء ينتهى اليه الحركة و يكون ذلك ما اليه الحركة فلو لم يتعين ما اليه الحركة بل يكون غير متناه فما فرضته حركة اليه يكون لا حركة لا انه ينتفى طبيعة الحركة بل ينتفى الحركة المفروضة وهي التي كنت فرضتها حركة اليه يكون لا حركة لا انه ينتفى وله و الحركة الى شرق ومة لا حركة المفروضة وهي التي كنت فرضتها حركة الي شرق و معنى قوله و الحركة لا حركة ال المفروضة لا حركة الى شرق و معنى قوله و الحركة الحركة الناه و ضة لا حركة الى شرق و معنى قوله و الحركة النالحركة المفروضة لا حركة الى شرق و معنى قوله و الحركة ال العروكة المفروضة لا حركة الى شرق و معنى قوله و الحركة الوركة المفروضة لا حركة الى شرق و معنى قوله و الحركة المفروضة لا حركة المفروضة لا حركة الى شرق و معنى قوله و الحركة الى المقروضة لا حركة الى المعلى المعالم ال

و قديقام البرهان اللمّى على وجود المحدد غير هذا البرهان الطبيعى حتى يكون الامر في هذا المقام احكم و اتقى فيقال ان واجب الوجود علة للاشياء بجميع جهات ذاته على وجه البساطة لكونه بسيط الحقيقة لكون ذاته وجوداً صرفاً والوجود لا محالة بسيط و لاسيما هذا الوجود الحقيقى فهو صرف صرف الوجود فهو بسيط فى غاية البساطة، و هو قديكون لابشرط و قد تكون بشرط لا و بالجملة فهذا الوجود البسيط بجميع جهات ذاته علة للعقل الاول بجميع ذات العقل الاول ايضاً و العقل الاول ايضاً بجميع ذاته معلول لذلك الوجود البسيط بمعنى ان جميع ذاته مظهر بجيمع الذات و اسمائه تعالى، بس بجميع ذات و اسماء در عقل اول ظهور كرده و او نيز به جميع ذاتش على وجه البساطة بدون تشتت و تفرق مظهر و معلول واقع شده نه آنكه مثل بدن انسانى باشد كه سمعش در موضع مخصوص باشد كه مظهر اسم سميع باشد و لمسش در موضع مخصوص ديگرى، و هكذا الكلام فى العقل الاول النسبة الى العقل الثانى، و الثانى الى الثالث و هكذا الى العقل العاشر و كذلك نسبته الى النفس بجميع قواها ايضاً على وجه البساطة حتى بلغ الى الطبع و هو الجسم الفلكى و صدر الجسم الفلكى منها فكما لم يكن فى النفس تفرق و تشتت

فلك لابدو ان لا يكون في الجسم الفلكي ايضاً تشتت و تفرق و هذا معنى قول ارسطو في اثولو جيا حيث قال ان كل موضع من الفلك سمع و كله بصر و كله ذائقة و كله لامسة و هكذا بل حار و بار د الى غير ذلك.

بل يمكن ان يقال ان الامر كذلك في قوس النزول الى ان بلغ الى الهيولى فالنفوس الجزئية ايضاً كذلك و هذه التشتت و التفرق انما هي في قوس الصعود من قبل الاستعدادات و المعدات الخارجية و لان النفس الجزئية ايضاً قد ظهرت في جميع هذا البدن الجزئي كما لا يخفى، الاترى الخيال في النوم كيف يكون بصيراً و سميعاً و لامساً و ذائقاً و شاماً الى غير ذلك مع الله ليس فيه تشتت القوى و تفرق مواضع الحواس.

## [440] قوله «من جهة حدوثها الذاتي ...» \

نظراً الى ان علة الحادث حادث و علة ذلك الحادث ايضاً حادث الى ان بلغ الى امر كان له حهتان جهة حدوث و جهة ثبات .

## [۴۴۶] قوله «و هذه الاسباب معدات لايتصور اجتماعها...» <sup>٢</sup>

الاسباب يطلق و يقال فيما كان او فرض له مانع و لذا قديقال للواجب سبب الاسباب بل يقال مسبب الاسباب، و العلة في ما لم يفرض انه مانع و قد يطلق كل منهما في كل منهما الا انه شأن معد همان عدم اجتماع است مثلاً آمدن زيد از خانه اش و حركت او در مسافت معد است از براى كون او در فلان جا، و نيامدن او و عدم حركت او معد است از براى عدم كون او وقتى كه حركت كر د در مسافت اعداد تمام شد.

#### [447] قو له $(e \ V)$ قو له $(e \ V)$

اى هذه الاسباب في الحركة المستقيمة الا بحركة دورية، زيراكه حركت اولا ينقطع است، انتها ندارد.

# [۴۴۸] قوله «و الانقلاب الى جسم آخر ...» أ

<sup>.1/184.1</sup> 

<sup>. 4/184.4</sup> 

<sup>. 4/184.4</sup> 

<sup>.0/184.4</sup> 

اى لم ينقل صورته الى صورة اخرى.
[۴۴۹] قوله «فالمبدء عقلي و الحركة عبادة الهبة...» \

عقل نظرى كليه كبرى را از دست مى دهد و عقل عملى تحصيل قضية جزئيه مى كند كانه صغرى را در تحت آن كلية كبرى، پس عضله و اعصاب به هيجان مى آيد فعل عبادت از او صادر مى شود پس فعل عقل نظرى همان تشويق است و شغل عقل عملى تشوق است. هذا هو الكلام فى الانسان الصغير، و كذا الكلام فى الانسان الكبير فان حركته ايضاً عبادة الهية و له مبدء عقلى هو المشوق لنفسه حتى يحصل الشوق فيصدر منه الحركة، و لا يخفى ان نفس الفلك هى ملكوته فالنفس الانسانية كه در هر نشأة است در نشأة برزخ كه عالم خيال اوست.

#### [الفصل الثاني: في انقطاع الابعاد وانتهاءالاجرام]

[ ٤٥٠] قوله «حين انفرادها من قبول الحيوة لاجل تضاد صورها في الكيفيات الاوّليه » `

ظاهر هذه العبارة ان صورة العنصر الواحد المنفر دمثلاً كالصورة النارية لا يجتمع فيها صور ساير العناصر حتى يتركّب و يحصل المزاج المعتدل متضادة و التضّاد مانع عن قبول الحيوة هذا هو المفهوم من ظاهر هذه العبارة ولكن فهم العبارة يحتاج الى بسط عريض في انّ النفس الّتى هي متعلّقة بالعناصر واحدة يعنى قد تعلّقت عليها نفس واحدة و هذه العناصر مراتب لتلك النفس واحدمنها شديد والاخر ضعيف مثلاً المرتبة الاولى منها و هي النار شديدة من المرتبة النازلة منها و هي الهواء و بعدها الماء و بعدها الارض ففي مقام التركيب مجتمعة و التحقيق في الطبيعي، فلانطيل الكلام هنا.

[ ۴۵۱] قوله «بالعرض و بالقصد الثاني ... » "

فان التضاد أنّما في العر ضيات لاالذاتيات.

<sup>.14/184.1</sup> 

<sup>.8/180.4</sup> 

<sup>.11/180.8</sup> 

[۴۵۲] قوله «قبل النظر في الوجود …» ١

اى قبل ان يوجدشئ.

[۴۵۳] قوله «بانه ان كان في الوجود تركيب ...» ۲

اى ما يقتضيه الشرطية.

[۴۵۴] قوله «لاحقيقياً ولا اضافياً ...  $^{"}$ 

حقیقی آن است که موضعی را معین بکنی و سایر فوقیات را نسبت به او بدهی و معلوم است که اضافی بدون حقیقی نمی شود، مثلاً هرگاه فلك قمر را منتهی قرار دادی و او را فوق معین کردی او می شود حقیقی پس سایر فوقیات را نسبت به او ملاحظه کنی به این معنی که هر چه به او اقرب است از شی دیگر او فوق است و هر چه از او ابعد است تحت است، پس تحتیّت و فوقیّت نسبت بحقیقی است و اگر جدا آنر امعین نکنی بلکه حرکت را ملاحظه کنی الی مالانهایة له فوق حقیقی که مشخص نیست اضافی متحقّق نخواهد شد از بابت اینکه اضافی باید دو طرف داشته باشد که هر چه به طرف ضدی نز دیك باشد از فلان اقرب است فوق است مفهوم بای بطرف <sup>3</sup> در وقتی که نهایت ... نداشته باشد متحقّق نمی شود پس اضافی معنی ندار دپس اگر فوق حقیقی خود جسم فلك الافلاك است پس هر چه به او اقرب باشد فوق است و اگر محدّب فلك الافلاك را فوق حقیقی قرار بدهی معلوم است که مقعرش [به] نسبت نار تحت خواهد شد.

[ ۴۵۵ ] قوله «ورغبة من شئ الى شئ» الى قوله «متخالفين» ٥

پس دو شئ لازم است كه شئ اول مقتضى طبع متحرك باشد و شئ ثانى خلاف مقتضى طبع متحرك باشد كه مرتب باشد برشئ اوّل، پس بايد اين دو شئ مختلف بالنوع باشند لامحالة.

<sup>.18/180.1</sup> 

<sup>18/180.4</sup> 

<sup>. 4/188.8</sup> 

۴. كذافي الاصل.

<sup>.11/188.0</sup> 

## [408] قوله «و ان اتفقّت في كونها نقطاً او خطوطاً ... ، `

جواب عن سؤال مقدّر و هو ان مافيه الحركة قديكون نقطاً و قديكون خطوطاً و قد يكون سطوحاً مثلاً فكما ان المبدء خط فكذلك المنتهى ايضاً خط و كما ان المبدء نقطة و كذلك المنتهى، و كذلك فى السطح فلايكون المبدء والمنتهى مختلفين بالنوع بل كلاهما نوع واحد غير متعدد. و حاصل جوابه ان هذا الخط الذى فى المبدء يختلف للذى فى المنتهى باعتبار لحوق صفات تقييدية تكثر الموضوع و تختلفه فان الخط من حيث كونه فى المبدء يخالف نفسه من حيث كونه فى المنتهى تخالفاً نوعياً.

#### [۴۵۷] قوله «فان المضاف المشهوري ...» ٢

موضوع المضاف الحقيقي هو المضاف المشهوري مثلاً الابوة و البنوة مضاف حقيقي و امّا الاب و الابن مضاف مشهوري فاذا لحقه حيثية الاضافه يكون حكمه حكم الحقيقي فالشخص الواحد من حيث انّه اب لزيد غير ه من حيث انه ابن لعمر و.

# [الفصل الثالث: في بيان المحدّد للجهة]

[۴۵۸] قوله «في بيان المحدّد للجهات» "

الجهة عبارة عمّا يتوجّه اليه المتحرك.

[409] قوله «والآلكانت الجهة متحدّدة ...» <sup>4</sup>

یعنی لایکون ما فرض محدّد الجهات بمحدّد الجهات بل یکون محدّد الجهات هو الجهات الذی قد فرضنا اوّلا محدّد الجهات که هو الجسم الذی قد فرضنا اوّلا محدّد الجهات که حرکة مستقیمه کرده زیرا که محدّد الجهات حرکت مستقیمه بکند به هر طرف حرکت کرده آن جسمی که الیه الحرکة است آن محدّد الجهات است لامحالة.

<sup>. 17/188.1</sup> 

<sup>.18/188.4</sup> 

<sup>.</sup> ۲1/188.8

<sup>.1/184.4</sup> 

[ ۴۶۰] قوله «والعدسية ...» `

زیرا که اگر محدّد الجهات به صورت شکل عددی باشد به اینطور که کرات دیگر در طوی او باشد معلوم است که اطرافش ابعد است از مرکز از او ساطش پس آنچه ابعد است فوق حقیقی خواهد بود و آنکه اقرب است فوق اضافی خواهد بود یعنی بالاضافة الی ذلك الابعد، پس اگر جسم محدّد به شکل عدسی باشد لازم می آید که بعضی از مواضع او ابعد باشد از بعضی دیگر با آنکه گفتیم که محدّد آن است که ابعد از او و از مرکز در میانهٔ اجسام نباشد پس محدّد به شکل عدسی نخواهد شد.

[ ۴۶۱] قوله «الى المبدء الفاعلي ...» ٢

اي العلة الفاعليّة.

 $^{"}$ قوله «الى المبدء الغائى ...  $^{"}$ 

اي العلة الغائبة. \*

[۴۶۳] قوله «فيضيق ...»<sup>۴</sup>

الفاء فاء جزاء و جواب للشرط الذي هو و امّا انه لم يعرض الى آخره، غرضه ان كلامنافي البحث الالهي و هذه الامور من المسائل الطبيعية فيضيق عنها هذا الطور من البحث

<sup>\*</sup>حاجى مير زامحمود كه ملاّباشى شاه ناصر الدين خلّده الله بوداز مير زامحمّدحسن پسر آخوند مرحوم موال كرده كه «سئل حكيم كه لم خلق الذهب اصفر؟ قال اى الحكيم لكثرة طلاّبها. چه معنى دارد كلام اين حكيم؟» مير زا آيه «اصفر فاقع لونها تسرّ الناظرين» و را خوانده بود، بعد مير زا از آقاعلى استاد سؤال كرده معنى كلام مذكور را جواب داده بود كه «يعنى ليكثر طلاّبها يعنى نظر به اينكه رنگ زرد خوب رنگى است كه همه كس خوشش مى آيد از آن جهت خداوند زرد خلق كرده كه جواب از علت غائيش داده بود و الاعلت فاعليش همان ضرورت نوعيه شئ است.»

<sup>.0/184.1</sup> 

<sup>. 1/181.7</sup> 

<sup>.9/181.4</sup> 

<sup>.1 - /184.4</sup> 

٥. اى الميرزا محمد حسن النوري ابن الآخوند الملاعلي النوري رضوان الله عليهما.

ع. البقرة/٩٩.

الذي لنا الآن في الالهي.

[۴۶۴] قوله «ينتهي بحثه الى امور [جوهرية] صورية ...» \

یعنی اگر سؤال بعد بکم نمایند از اینها گوئیم به جهت آنکه در قدر الهی چنین شده که محل امثله کلیه است پس اگر رد بکند سؤال بلم بشود گوئیم که ارباب انواعشان اقتضا کرده اگر او نیز سؤال بلم بشود گوئیم به جهت شئون و عنوانی نیست که در اسماء و صفات ذات باری است چون اینجا که رسید دیگر سؤال بلم غلط است. و بعبارة اخری که هر گاه بخواهیم عناصر را مثلاً یك یك وضع کنیم و لم طبیعی و سبب طبیعی هر یك را بگوئیم به این طور که چراماء بارد شد و چرا نار حار شد الی غیر ذلك طور بحث تنگ است از این مطلب بلکه با یك لم الهی بیان می کنیم علی سبیل الاجمال که مغنی از آن باشد، و تفصیل آن اجمال این بود که اشاره شد که اگر سؤال بلم بشود گوئیم که این سبب اختلاف مستند بصور نوعیه آنهاست و اگر نیز سؤال بلم شود گوئیم او نیز مستند است به جهت دهریتی که دار ند و اگر او نیز سؤال بلم شود گوئیم او نیز مستند است به تکثر عنوانات و اسماء واجب تعالی و اگر او نیز سؤال بلم شود گوئیم مستند است به شئون ذاتیة که در ذات واجب است و اگر او نیز سؤال بلم شود گوئیم مستند است به شئون ذاتیة که در ذات واجب است و اگر او نیز سؤال بلم شود گوئیم سؤال بلم در اینجا غلط است زیرا که لم بر نمی دارد.

و ان شئت اجمال ذلك التفصيل بعبارة اخرى فنقول ان هذه الآثار المختلفه مستندة الى وجوداتها الخاصة لها التي هي صورها النوعية و ان سئل عن تكثر تلك و اختلافها فنقول: ان هذه مستندة مع تشتّتها و تفرّقها الى طبيعة الوجود و هي الوجود المطلق الصرف الذي لاكثرة فيها و هو الوجود الحق الحقيقي الذي لايتصور فيه شوب كثرة و لاامكان ولاامتناع و هو بسيط الحقيقة و كل الاشياء فهي موجودة فيه على نحو البساطة و الجمعية و هو الوجود بشرط لاحتى بشرط لامن الاطلاق اى الوجود على نحو الصرافة، لا لابشرط الذي عبارة عن الفيض المنبسط الذي يقول به الصوفية حيث انه واحد مع الواحد و متكثر مع التكثر و لابشرط شئ الذي هو الوجودات الامكانية.

<sup>.</sup> ۱ ۲ / ۱ ۶ ۸ . ۱

والحاصل ان ما ذكر نا هو المراد من قول بعض ممّن عاصر [نا] \* من حكماء الاصفهان في جواب سؤال حاجى ميرزا آقاسى حيث سئل: انّ هذه التكثر ات و الاختلاف من اين؟ قال: من تكثر ارباب انواعها. قال: تكثرها من اين؟ قال: من تكثر الاعيان الثابتة. قال: هي من اين؟ قال: من الوحدة. قال: بارك الله. و بيان ذلك ان هذه الاثار من لوازم ذاتها فهي ذاتية لها اى لهذه الوجودات و عرضيات لطبيعة الوجود و الذاتي لا يعلّل و العرض يعلّل، فالحاصل انها لما كانت في العلّة موجودة على نحو البساطة و الجمعيّة فالتكثر انّما هي من مقتضى العليّة والمعلولية اذشأن المعلول هو انز ليته من علّته و بالجملة منشأ هذا التكثر مع عدم التكثر في العلّة أنّما هو من انزلّية العلّة فتدّبر، فانه من المسائل المشكلة.

[۴۶۵]قوله «ولن تجد لسنة الله تبديلاً» \

زیرا که [اگر] ذات واحد باشد سنت متعدّد و متکثر و متبدّل نمی شود.

[۴۶۶] قو له «لامعقّب لحكمه» ٢

والمراد من الحكم هو الحكم الوجودي و كذلك التضاد.

[۴۶۷] قوله «يخالف جهة حركته التي بحسب…»  $^{\text{T}}$ 

یعنی انسان که مقتضی ثقل بدنش افتادن است در جایی بازمی بینی که حرکت می کند بخلاف او مثل اینکه سربالا می رود از صد پله و دویست پله مثلاً ... و اعضا و اعصاب و قوی که در بدن انسانی است که هر یك یك فعل و یك اقتضاء دارند الی ماشاءالله همه متشتند متفرقه که هیچیك شبیه هم نیستند ولکن تعجب می کنند از جذب مغناطیس نیم مثقال آهن را.

استادنا على ما حكى عنه.

١. ٣/١٤٩. الاحزاب/ ٤٢.

٣/١۶٩.٢. الرعد/ ٤١.

<sup>.10/189.8</sup> 

اساتيده في الاصفهان: الميرزا محمد حسن النوري، الملا محمد جعفر اللاهيجي اللنگرودي، محمدابر اهيم نقشه فروش.

[۴۶۸] قوله «عجايب الخطوط ...» `

وهى الماهيات.

[۴۶۹]قوله «و لااتصاله بمحّل الخطّ...»٢

و هوالهیولی. والانصاف این است که تا اینکه چشم از فهم جمهوری نپوشد اینگونه چیزهار انخواهد فهمید.

#### [الفصل الرابع: في سبب حدوث الحركة]

[ ۴۷۰ ] قوله «في سبب حدوث الحركة ... » "

لانزاع فى الحدوث الذاتى \* الذّى فى المبدعات التى يكفى امكان ذاتيها فى وجودها و حدوثها و أنّما النزاع فى الحدوث الزمانى \*\* والحدوث الزمانى عبارة عن كون وجودالشى مسبوقاً بعدم غير مجامع لهذا الوجود، على هذا لامعنى لقول المتكلّمين حيث قالوا «و اختص الحدوث بوقت» اذلاوقت قبله. فعلم من التعريف ان ليس الحدوث صفة للعدم ولا للشي ولا للوجود مطلقاً بل هوصفة لوجود مسبوق بعدم غير مجامع لذلك الوجود.

ثم ان العالم الذى اجمعو ابحدوثه عبارة عماسوى الله تعالى فافعاله تعالى ايضا ليس بما سوى الله كما قد يختلج بالبال فان الاحداث فعل للمحدث متعلّق بالحادث والمحدث هو الله تعالى و فعله تعالى يتم كساير الصفات الفعلية و هواى فعله تعالى كلمة كن و امر و لفظة الله عبارة عن الذات المستجمع لجميع الصفات فالاضافة والتركيب معتبر ان، في المفهوم والتعبير لافي المعبر عنه و بعبارة اخرى في الملاحظة والحكاية لافي المحكّى عنه و الملحوظ.

<sup>\*</sup> فإن الحدوث هناك عبارة عن تأخر المعلول عن الله.

<sup>\* \*</sup> نكتة في معنى الزمان، الحق ان الزمان عبارة عن الحركة المتقدرة لامقدار الحركة، اذالمقدار امر معنوى و مقدار الحركة ليس من الحركة لما ان مقدار الحنطة مثلاً ليس حنطة بل هو معنوى كما لا يخفى.

<sup>.8/14.1</sup> 

۲. ۰۷۱/۸.

<sup>.18/170.8</sup> 

## [ ۴۷۱ ]قوله ( «حدو ثالحادث امّا من لوازم ذاته ...» َ

الموجود بعض منه تام الفاعلية و هو واجب الوجوداذ هو التمام فوق التمام و صرف الفعلية والفعلية الصرفة بلاشوب امكان اذهو واجب الوجود بالذات و للذات و من جميع الجهات والحيثيات. و بعضه ليس بتام الفعلية كساير الموجودات متفاوت الدرجات.

ثم ان القوة انما يتصور قوة بالنسبة الى الكمال الذى تتوجّه تلك القوة اليه فى سبيل سلوكها يحصل تلك الكمال فيه، فالفعلية التى فى الشئ ليست القوة فى ذلك الشئ قوة لتلك الفعلية اذهى حاصلة فالجسم النباتى قوة بالنسبة الى النفس الحيوانية التى ليست فيه فهو قوة بالنسبة اليها وان كان له ايضاً فعلية بحسب نفسه، ثم خروج الشئ من القوة الى الفعل اما دفعى و اما تدريجى، الاول هو المسمّى بالكون كمالوتم جميع استعدادات الشئ بحيث لم يبق له حالة انتظار من الدخول الى الفعلية و ليس كلامنا فيه. والثانى المسمّى بالحركة، فالحركة عبارة عن خروج الشئ من القوة الى الفعل على سبيل التدريج، فظهر ان التدرّج مأخوذ فى الحركة و ذاتى خروج الشئ من القولة الى الفعل على سبيل التدريج، فظهر ان التدرّج مأخوذ فى الحركة و ذاتى الها اولازم لذاتها ولامحل للتدريج الاالتجدّد فالحركة امر متجدّد بالذات اى حيثية ذاتها حيثية التجدّد والتصرّم. فظهر من هذا كلّه ان الحادث بالذات هو الحركة و أنه لابدّ لها من مبدء.

و قال ارسطو": ان الحركة اوّل كمال لما بالقوة من حيث هو ما بالقوّة، امّا كونها كمالاً لكونها فعليّة للمتحرك و معلوم انّ الفعلية كمال للشئ لكونها وجوداً كما انّ القوّة نقص للشئ لكونها امراً عدمياً، وامّا كونها اوّلاً فانّ الشئ المتحرك له غاية في حركته و هي التي يتوجّه اليها لكونها امراً عدمياً، وامّا كونها الغاية فهي اي تلك الغاية كمال ثان للمتحرك لكونه بالنسبة اليها بالقوّة، و امّا نفس الحركة فالمتحرك واجد لها بالفعل و ليس بالنسبة اليها بالقوّة فتكون الحركة اوّل كمال للمتحرك والمراد من كلمة ما في قوله لما بالقوّة المتحرك اي للمتحرك الذي بالقوّة بالنسبة الي الكمال الذي لم يحصل بعد فيه ففي المتحرك فعلية و هي كونه متحركاً الذي لم يؤخذ في حد ذاته التحرك و لا السكون بل يجوز ان يحرك و يجوز ان يسكن و قوّة و هي كونه متحركاً الذي لم متحرّكاً الي الكمال الذي هو المقصود من الحركة حتى يحصل فيه ذلك الكمال و هو الغاية و متحرّكاً الي الكمال الذي هو المقصود من الحركة حتى يحصل فيه ذلك الكمال و هو الغاية

١. قبل هذه التعليقة تعليقة مختصرة اخرى لا يشخّص موضعها هو هكذا «من المحدث اسم المفعول».

<sup>.8/141.4</sup> 

٣. أرسطو، الطبيعيات.

القصوى و انما قيد بقوله من حيث هو مابالقوة يعنى حركت فعلية و كمال اوّل است از براى متحرك كه آن متحرك بالقوة است نسبت به آن كمالى كه حركت متوجّه بسوى اوست پس حركت كمال از براى همين جهت قوّه والا بعد از حصول آن كمالى كه متوّجه اليه است قوّه تمام مى شود بل فعليّة مى شود.

## [۴۷۲] قوله «و ذاتى الشئ $ext{ لايعلَّل...} ^{'}$

بیانه ان بعد وضع الموضوع فالانسان مثلاً سؤال بلم که چرا ناطق شد غلط است زیر ا که ناطق ذاتی انسان است، والذاتی لایعلّل و امّا قبل از وضع موضوع مثل اینکه کسی موجود را وضع بکند موضوع و سؤال از عوارض او نماید که از جمله عوارض موجود انسان است و بگوید که چرا انسان از جمله موجودات شد ضرری ندار دو این سؤال لم بر می دارد، زیرا که انسان عرضی خواهد شد نسبت به موجود زیرا که انسان ذاتی موجود نیست.

#### [۴۷۳]قوله «و به ينقطع سؤال ...» ٢

تقریر دیگر اینکه باید ما بالعرض ینتهی الی ما بالذات شود. و تقریر دیگر آنکه هرچه ذاتی است لم بر نمی دارد و هرچه عرضی است لم بر می دارد، پس باید منتهی بشود به امری که در او ذاتی بشود که لم بر ندارد تا سؤال به لم منقطع شود.

#### [474] قوله «الى سكون لتناهى الامتدادات ...»

یعنی لامحاله عالم عالم حوادث است و نشأه نشأهٔ حدوث است پس این حوادث لامحاله است به جهت آنکه هر شئ از اعانتی است که متوجه است بسوی او و او مقصود است از حرکت او و قوای جسمانی متناهی است به جهت آنکه کمالات عالم جسمانی متناهی است به جهت آنکه کمالات عالم جسمانی متناهی است پس مادامی که این حوادث هست و نشأه نشأهٔ حدوث است باید حرکت باشد و سکون نباشد مگر آنکه مبدئیّة حرکت از مبدئیّة بیفتد و اوضاع مبدء و حدوث بر چیده بشو د، «یوم نطوی السماء کطی السّجل» \* ... بشو دیعنی نشأه نشأهٔ حوادث نباشد و بعبارة اخری یا

<sup>. \ \ / \ / \ / \ . \</sup> 

<sup>. 7/177. 7</sup> 

۴. الانساء / ۱۰۴.

ذات متحرك فانى بشود كه مبدء حركت است و يا نشأه نشأه ديگر بشود والاً بايد حركت باشد و اينكه فلك را يوم نطوى السماء بشود بجهة آنكه مثلاً هر موجود مثل افراد حيوان و انسان و غيره هر منظورى كه هست كه او كمال و مقصود است همينكه به او رسيد نفس كامل شد بدن را وامى گذار دو مى رود، اين عبارت اخرى بدن است و هكذا الافلاك اگر نفس كلى از بدن كلى بيرون رفت قيامت كبرى است و بدن كلى آن نفس كلى مثل خيال ما مى شود به اين معنى كه منطوى در نفس كلى مى شود و اما نفس جزئى بيرون رفت قيامت صغرى است كماور د فى الحديث: «ان من مات قامت قيامته».

#### [۴۷۵]قوله «یکون و جوده کو جود محموله ...» ۱

ای یکون هوایضاً متجدداً بالذات کمحموله الذی هوالحر کة زیرا که اگر ثابت باشد لازم می آید تخلف معلول از علّت زیرا که قطعات حر کت معدوم می شود لامحالة ... اگر یك قطعه معدوم شد اگر آن متحر کی که موضوع آن جزء از حر کت شخصیه بود معدوم نشود و ثابت باشد در جزء دیگر از حر کت لازم می آید که حر کت باشد و موضوعش با او نباشد و ان شئت قل: لازم می آید تخلف علت از معلول، و ان شئت قل که لازم می آید عرض بدون موضوع متحقق بشود زیرا که موضوع را فرض کر ده ایم موضوع تمام این قطعات حر کت من المحراب الی الباب مثلاً پس تا نصف مسافت آمد و بعداً که حر کت باشد و آن موضوع بالا نباشد لازم تخلف علت از معلول یا بالعکس یا خلاف فرض که او را فرض موضوع تمام آن حر کت کر ده بود ... نباشد موضوع نصف او را باشد .

## [۴۷۶]قوله «لاستحالة بقاء العرض بدون موضوعه...» <sup>۲</sup>

یعنی بعد از اینکه موضوع موضوع شدیعنی جمع شد در او هر چیزی که در موضوع یّد موضوع مدخلیتی ندار داز شرائط و اسباب معّده خار جیه پس آن وقت موضوع جهت اقتضائی نسبت به عرض که حال در اوست خواهد داشت یعنی هم فاعل ما به اوست زیرا که قوام او به اوست و هم فاعل ما منه است به جهت اقتضایی که نسبت موضوع به او در او

<sup>.8/177.1</sup> 

<sup>.</sup> ٧/١٧٢ . ٢

که مخصص آن عرض شد نه عرض دیگر و الاّ لازم می آید ترجیح بلامرجت و فرقی نیست در این میانه حرکت مستقیمه و مستدیره بلکه حرکت جوهریه هم فرقی که هست این است که در حرکت جوهریه متحرك یعنی فاعل ما منه همان مفیض وجود است، حرکت جوهریه آن است که یك وجود ثابتی داشته باشد شئ و تغییر و تجدّد در حدود او باشد مثل اینکه می بینم که سیب مثلاً اوّل رنگش کبود است ثم سفید می شود ثم قرمز می شود و در همه عروض این احوال و صفات که متجد دند یك امر ثابتی است که همان لون مطلق باشد و تجدّد و تغیر در حدود او و اقع شده که اخضر و ابیض و احمر گردید.

[۲۷۷] قوله «بان يوجداوّلاً ثم يتحرّك...» ١

اي يوجدساكن ثم يتحرّك.

[۴۷۸] قوله «الا ماشاء الله...»

اشارة الى ما حقّق من معنى يوم نطوى السماء ".

[۴۷۹]قوله «هو مبدع ذوات الحر كات...»<sup>۴</sup>

لكونه مفيضاً للوجود فذوات الحركات ايضا متحركة بالحركة الجوهرية، فظهر انه تعالى ربط الحدوث بالحدوث والثبات بالثبات كما قال ره فالحوادث الكونية ربطها بالحادث الذاتى و هوالحركة وجهة ثبات الافلاك الّتى هى محّل الحركة ربطه بالعقل الفعال الذى هو ايضاً ثابت و ان حذفت الوسائط فعل آنها مربوطة بفعل اللّه تبارك و تعالى و هو قديم ليس فيه حدوث اصلاً، و بالجمله اگر گفته شود عقل فعال يا فعل واجب الوجود لامحالة قديمند و علتند چگونه معلول از علّت منفك ميشود پس لازم مى آيد كه معلول هم قديم باشد پس لازم مى آيد كه حركت هم قديم باشد و حال آنكه شما اثبات كر ديد حدوث او را، گفته مى شود چنانچه على القول باصالة الوجود مجعول بالذات وجود است و جعل بوجود تعلق مى گيرد و اللّا و بالذات، پس وجود مجعول مى شود و ماهيت ثانيا و بالعرض كه از لوازم وجود است به

<sup>.</sup> ٨/١٧٢ . ١

<sup>. 17/177.7</sup> 

٣. الإنساء / ١٠٤.

<sup>.10/177.4</sup> 

وجود ملزوم موجود مى شوند تا بع وجود ملزومند چنانچه شأن لوازم است، فكذلك الكلام هنا كه اولاً جعل از ثابت با لذات تعلق گرفت به جهت دهر يه حركة و او موجود شد ثانياً و بالعرض، حركت موجود شد بدون تخلّل فاء.

و اگر گفته شود منظور از سئوال حدوث حر کت بود نه لازم بودن او در جعل، گوئیم بلی معنی حدوث کون الوجود مسبوقاً بعدم غیر مجامع لذلك الوجود پس كانّه مر کب است از عدم و وجود، و حر کت نیز امری است متجدّد بالذات که آناً فاتناً یك جزء از او موجود می شود و معدوم می شود و هکذا و این عدم و می شود و معدوم می شود و جزء دیگر موجود می شود و معدوم می شود و هکذا و این عدم و وجود عبارت از حر کت است، لاشك و لاریب یك جزء از او مسبوق به عدم است سابق بر این جزء هم مسبوق به عدم است و هکذا سابق بر سابق سابق است، پس لازم می آید حدوث کل کالجزو، نباید نظر را قصر به جزء موجود کرد تا اینکه بگویی اوّل عدم بوده است پس لازم نمی آید حدوث زیر ا که علت همیشه بوده است بلکه باید وجود و عدم را سر هم رفته ملاحظه کنی و ضرری ندارد که عدم مستند به وجود باشد زیر ا که مجعول بالذات نیست بلکه لازم ملزوم است که وجود است، آیا نمی بینی که لافرس لازم انسان است؟ و بالجملة چنانچه حادث مستند است به جهت حدوث و تجدّد کذلك جهت ثبات حرکت که امر مستمری است متحرك است بالحرکة الجوهریة مستند است بثابت بالذات پس لازم نمی آید نه حدوث قدیم در وجودی که می شود که علت او حادث است، و نه توهم حادث در وقتی که علّة او قدیم است و نه انفكاك معلول از علّت.

# [ ۴۸۰] قوله «كارتكاب التسلسل في المتعاقبات...» \

متکلمین جاری می دانند در امور عینی متناهیه مطلقاً اما حکما... جاری می کنند در امور مجتمعه غیر متر تبه امور مجتمعه متر تبه و جاری نمی کنند در امور مجتمعه غیر متر تبه مثل ... و مراد از جاری کر دن یعنی مجرا تسلسل می دانند همینکه جاری دانستند البته تسلسل باطل است، و قول مصنف «کار تکاب التسلسل فی المتعاقبات» یعنی گفته اند که جاری نمی شود تسلسل و الحاصل انه لاکلام عنده ره فی جریان التسلسل فی المجتمعات

<sup>.1./174.1</sup> 

المترتبه، وانما الكلام في المتعاقبات المترتبه وقد اشارهنا الى جريانه فيها ايضاً ولعّل نظره الى الغاية النظر الاجمالي في تلك الاموراي المتعاقبة المترتبة لا النظر التفصيلي اذ لا يحتاج في جريان التسلسل اليه بل يكفي فيه النظر الاجمالي.

ثم ان تلك الامور امّا على نهج الاتصال او على طريق الانفصال. امّا المنم فصلة كالحوادث اليومية التي هي منفصل بعضها عن بعض، و معزول كحدوث ابن زيد من ابيه و هو عن ابيه و هو عن ابيه و هكذا و غير ذلك من الحو ادث المتعاقبة المتر تبة المنفصلة التي هي في الحقيقة وجودات عليحدة لاوجود واحد، ولازم ندارد سابق لاحق را، و امّا المتصلة كاجزاء الحركة المستديرة فأنها حركة شخصية اذمحلّها محدّد الجهات كما ثبت وهو شخص واحدليس له مبدء ولاينتهي في الخارج الآبالفرض العقلي والتحليل الفرضي و التقطيع الذهني، و بالجملة فكما ان محلّها شخص فلك واحد نفس الحركة ايضاشخص واحد ضرورة عدم تخلل السكون حتى يتعدُّد اجز إنها والوحدة ايضاً عين الوجو دو مساوق له فليس هناك وجودات بل وجو د واحد متصل الآانها عين الكثرة، و الكثرة ايضاً عين الوحدة بحيث يكون السابق ملزماً للحوق اللاحق لاتصال اجزائها و التسلسل يجري في الامور المتعدّدة لافي امر واحدو بعبارة اخرى امر واحد في قوّة الامور المتعدّدة كالحسم الواحد الذي واحد بالفعل و متكثر بالقوّة فهو في قوّة الكثرة و كثير بالقوّة و لا يجري التسلسل فيما فيه قوّة الكثرة و التعدّد بل لابدّ و ان يكون آحاد المتسلسل موجودة بالفعل متعدّدة و هذه الاشكالات الّتي مرّت لاير د على بياننا زيرا كه ما جهة تجدّدي قرار داديم و جهت ثباتي، و گفتیم که حادث بالعرض مستند به حادث بالّذات است و ثابت بالعرض مستند به ثابت بالذات.

#### [ ۴۸۱]قوله «ذوقوّة غير متناهية غير جسمانية ...» ١

چون خواهد مذكور شد بعد از اين كه فلك متحرك بالارادة است پس بايد در او ارادهٔ واحده باشد كه متعلق به همين حركت واحد شخصيه بشود و چون گفتيم كه اين حركت اگر چه واحد است ولى در عين كثرة است پس بايد كه اراده آن نيز كه بالفعل و احد است به

<sup>.18/174.1</sup> 

تحلیل عقلی اگر متجزی فرض کنی به هر جزئی از اراده یك قطعه از حركت متحقق بشود كه منطبق بشود اجزاء حركت به اجزاء اراده و چون درجای خود محقق شده كه از قوای جسمانیه امور متناهیه بالمدة و العدة محال است كه صادر شود نظر به تناهی قوای جسمانیه پس باید او صاحب قوّه غیر متناهیه غیر جسمانیه باشد كه این ارادات غیر متناهیه از او متعلق بشود به قطعات حركات غیر متناهیه.

#### [۴۸۲]قوله «و ينبعث عنها سائر القوى...» ١

اي بالوسائط.

## [۴۸۳]قوله «و كعبة المآرب النشوية...» ٢

اى التّى يتوجّه اليها الاشياء التي هي ذوى الحاجات و المراد من المآرب النشوية هي النمو في الحيوان و الانسان و النبات.

#### [۴۸۴] قوله «و عرش استواء...» آ

اى كما انَّ نسبة محلَّها الذي هو المحدد الى الاجسام الكونية نسبة سوائيَّة لكونه كروياً و محيطاً كذلك نسبة حركته اليها نسبة سوائية.

#### [۴۸۵]قوله «الرحمة الرحمانية...» أ

هذه اصطلاحات العرفاء، فالرحمة الرحمانية عبارة عن الفيض المنبسط في قوس النزول و بعبارة اخرى هي عبارة عن قوس النزول، والرحمة الرحمة الابتدائية و على الثانية الرحمة الانتهائية و قد يطلقون على الاولى الرحمة الابتدائية و على الثانية الرحمة الانتهائية و قد يطلقون ايضاً على الاولى الرحمة الدنيوية وعلى الثانيه الرحمة الاخروية.

## $^{\circ}$ قوله (في حال الحركة الحادثة...) [ ۴۸۶]

كحركة زيد فوق الارض مثلاً وحركة عمرو وغير ذلك من الحركات الحادثة الكونية.

<sup>.17/178.1</sup> 

<sup>.</sup> ۲ / / / / / / . ۲

<sup>.</sup> ۲۲/۱۷۳.۳

<sup>. 27/174.4</sup> 

۵. ۳۲/۱۳۲.

[۴۸۷]قوله «على [و جود] قوّة سرمدية...»\

القوة لها اطلاقات بينُّها الشيخ في كتبه ٢ و المراد منها هنا مبدء التأثير.

[۴۸۸]قوله «تكون و اجبة الوجود...»

فان القيت الوسائط فالمراد من القوة هو فعل واجب الوجود و فيضه و ان لاحظت الوسائط فهي نفس الفلك.

[ ۴۸۹ ] قوله «يشبه طريقة الصديقين...» <sup>۴</sup>

و لايخفى انه مع ذلك ليس استدلال من العّلة على المعلول بل بالعكس كما لا يخفى وجهه.

[الفصل الخامس: في ان السماء حيوان . . .]

 $^{\Delta}$ قوله «لايتميّز جزء من جزء . . .  $^{\Delta}$ 

لكونه متشابهة الاجزاء.

 $^{6}$ [ ۴۹۱] قوله «فاذن قابلة للتبادل . . .  $^{9}$ 

حاصله انه اذا فرض ساكناً والحال هذه يعرض له امكان التحرك فيكون ممكن التحرك.

 $^{V}$ قوله «و كل قابل للحركة لابد لحركته من مبدء . . .  $^{V}$ 

و لقائل ان يقول ان القابل بماهو قابل كالهيولي مثلاً نسبتها بجميع الفعليات نسبة سوائيه و حيث ذاتها حيثية القبول فاي حاجة لها الى المبدء مع ان ذاتها عبارة عن القبول. و يجاب نعم قابل بما هو قابل شأنش همين است لكن صورة فرسية كه فعلية فرس است مثلاً

<sup>. 40/174.1</sup> 

راجع طبيعيات الشفاء والنجاة.

<sup>.1/174.4</sup> 

<sup>.7/174.4</sup> 

۵. ۱۹/۱۷۳.۵

<sup>.19/174.8</sup> 

<sup>.19/174.7</sup> 

بخواهد فعليّة انسانية حاصل بكند و صورة انسانية در او حاصل بشود لامحالة محتاج است به مبدئي و ما نحن فيه ايضا كذلك و هو ظاهر .

## [۴۹۳] قوله «او طبيعيّة. . . » \

الطبيعة هي المبدء للحركة والسكون و المبدء عبارة عما به الخروج من القوّة الى الفعل.

#### [۴۹۴] قوله «في طبعه ميل . . . » ۲

مثلاً سنگی در ارض است نه میل به بالا دار دو نه مبده میل اسباب میل میخواهد که از قبیل قاسر باشد مثلاً سنگی را که بالا انداختی بخواهد پائین بیاید هم مبده دار دو هم میل و اما سنگی را که بالا انداختی مبده دار د که قاسر باشد لکن میل ندار د.

#### [۴۹۵] قوله «الآبمعاوق داخلی . . . $^{"}$

و میل طاعی مثلاً هرگاه کسی سنگ پنج سیری را بالا بیندازد و یا ده سیری، البته پنج سیری در بالا رفتن اسرع است از ده سیری. پس بطؤ ده سیری به جهت معاوق داخلی است که زیادتی و سنگینی سنگ است و آن دیگری ندارد، با وجود آنکه قوه یکی است و داعی و احد است در هر دو.

#### [۴۹۶] قوله «بمر كزه و محيطه. . . »<sup>۴</sup>

مر كزش همان مركز زمين است كه مركز فلك هم هست و محيطش كه خودش است به مركز يعني الى الوسط و محيطه يعني من الوسط .

## $^{0}$ قوله $(-70)^{0}$ قوله $(-70)^{0}$

نظر به اینکه جرمانیات عقل و شعور و اغراض ندارند و حاصل کلام این است که همینکه حرکت به میل طبیعی می شود طبیعی فرار می کند از موضعی که منافر است مر

<sup>1.74/1/47.</sup> 

<sup>. 41/174.7</sup> 

<sup>. 47/174.</sup> 

<sup>. 4/170.4</sup> 

۵. ۵/۱۷۵. في المبدء و المعاد المطبوعة «جسمانيتين».

طبیعة خود را و طلب می کند موضع ملایم را بعد از اینکه یافت موضع ملایم را دست از او بر نمی دار د زیرا که شعوری ندار د تا ثانیاً غرض داشته باشد که آن موضع را دست بر دار د و باز حرکت کند پس بایست همینکه رسید به آن موضع ملایم ساکن باشد و ایضاً هرگاه مطلوبش طبیعة حرکت باشد کلی حاصل می شود در ضمن فر د طبیعت و این حرکات متعدده متکثرة که افراد آن کلی هستند چه لازم است مر طبیعة و کلی حرکت در ضمن فر د حاصل شدیس... تحصیل حاصل است.

## [۴۹۸] قوله «لايقتضيه طبايع ابداننا. . . » (

الفرق بين الطبيعة والطباع هو انّ الطبيعة كما مرّ هي المبدء للحر كة والسكون، و امّا الطباع عبارة عن مطلق الاقتضاء حتى يطلق على العقل الآول ايضاً.

## [۴۹۹] قوله «سمّاها المعلّم...» ٢

الضمير راجع الى حركة الفلك اى سمّا حركة الفلك من حيث كونها على نسق واحد بحسب اجزائه.

#### [۵۰۰] قوله «طبيعة و حركاتها طبيعيّة . . . »

یعنی چنانچه طبیعت عقل و شعور و اراده ندار دو لذا جمیع حرکاتش بیك نسق است به جهت فقد اراده که تخالف از تغییر ارادات برمی خیز د کذلك الفلك اگر چه اراده دار د لکن قوه دیگری که مخالف باشد قوه فلك را که به آن قوه اقتضای حرکت می کند ندار دو لذا جمیع حرکاتش مشابه هم است طبیعت نامیده و حرکاتش را هم طبیعیه نامیده.

#### [۵۰۱] قوله «تخيليّا غير فضلي . . . . » <sup>۴</sup>

چون در ظن بایست یك طرف فضل و رجحان داشته باشد بر طرف دیگر و لذا می گوید غیر فضلی. ثم ان القسر قدیكون فی الحركة الجوهریة مثل اینكه شجر كه متحرك بالجوهر است بریاری نقص می شود در همان حدّمی ماند این چون رو به كمال می رفت باز

<sup>1.641/9.</sup> 

<sup>.9/170.7</sup> 

<sup>1.41140.4</sup> 

<sup>.17/170.4</sup> 

مى ماند. و قديكون فى الحركة الكميّة مثل شجر ايضاً كه چون شجر را قطع كردى حركت در اقطار مى كرد قبل از قطع نكس پيدا مى كند و كذلك در سمن و هزال كه در مريض است كه رو به سمن مى رفت نكس مى شود به جهت عروض مرضى و قديكون فى الحركة المستديرة كما فى الجسم المدوّر كه مدحر ج است غلطانيدى. و لما ابطلنا الطبع فى الفلك و قلنا انه ليس حركته طبيعية فحيث لاطبع ولاقسر اذالقسر عبارة عن خلاف مقتضى الطبعة و لكن يك سؤال باقى مى ماند كه چه ضرر دارد كه حركت مستديره مستقيم باشد مثل جسم مدحر جواب آن است كه اشاره فرمود كه يا من الجهة است يا الى الجهة است الخ.

[الفصل السادس: في ان السماء انسان كبير] [۵۰۲] قوله «اد ادة كلية . . . » \

و تفصیل این مقام آن است که آن کلّی که مدرك فلك است یا قبل الطبیعة است که ارباب انواع باشد یا فی الطبیعة است کما فی اذهاننا یا بعدالطبیعه است و اخیر بر دو قسم است تارة بعد از ملاحظه یکی است یعنی مادون در او حاصل می شود کحصولها فی اذهاننا که انتزاع از جزئیات می کنیم واخری آن است که ترقی بکند در قوس صعود که باز به همان مر تبه ارباب انواع برسد امّا الثالث و الرابع او برای فلک ممکن نیست زیرا که کلام در ادراك فلک است و مادون از او ناشی شده اند و امّا الاوّل فکذلك زیرا که مادون نمی تواند مافوق را ادراك کند پس منحصر شد بثانی که فی الطبیعة باشد یعنی فلک مشاهده ذات خود می کند و ادراك کلیات و ارباب انواع می کند و ادراك خودش عین ذاتش است و اگر کسی بگوید که مافوق او در ذهن او چگونه حاصل می شود با آنکه مادون است جواب گوئیم که مافوق ادر اك مافوق می کند بقد را ازل و مافوق ادراك مادون می کند بوجه اعلی و اکمل و این است مراد از کلام بعضی که گفته: «ادراك المفاض علیه للمفیض بقدر الافاضة لا بقدر المفیض»

<sup>.</sup> ۲۱/۱۷۵.1

<sup>.</sup> ۲۳/۱۷۵.۲

يعنى بدن فلك به منزله بدن انسان است و محل تدبير و تصرّف آن است كه نظام اتم خير در بدن دار داز روى جبليّت و فطرت، و هل هناك ار ادات متعدّدة نظراً الى تعدّد الحركات كمايدل عليه قاعدة كون منشأ اختلاف الآثار اختلاف المؤثر ات ففى النار مثلاً احراقات اواحراق واحد، لا يخفى انّه يصحّ ان يقال هناك ار ادات فحركات كمايقال هناك نارات فاحراقات و صحّ ان يقال ار ادة و احدة فحركة و احدة متّصله كما صحّ ان يقال نار و احدة فاحراق و احد.

 $^{\ \ \ \ }$ قوله «و كلاهما امر عقلي  $^{\ \ \ \ \ \ \ \ }$ 

اي مجرّد.

[۵۰۵] قوله «شهوية و لاغضبية . . . »۲

پسهرگاه دربین نوع انسان نیز اگر فرض بشود که قوه عاقله نبود و منحصر بود به قوّه خیال که به او صلاح امور و فساد امور را تمییز بدهیم منحصر می شود به همان شهوت و غضب که به شهوت جلب منفعة و به غضب دفع مفسده نمائیم زیرا که مدر کات عقلیه نداشتیم بلکه همان دفع مفسده و جلب منفعة بود چنانچه غالب عوام همینطور ند، بلکه از آنجائیکه شهوت زیاد می شود از حد متعارف، زنا می کنیم، حقیقة دفع منافر و مفسده از خود می کنیم به جهت اذبت او، پس او نیز قوّه غضب است.

[۵۰۶] قوله «فلها مراد عقلي و ادراك كلّي . . . » "

ای مجرّد.

[۵۰۷] قوله «امر أعقلياً...» \*

اي مجرّداً.

 $^{0}$ [  $^{0}$  ] قوله «لایخلو من مبدء عقلی یستمد منه و یشتبه به  $^{0}$ 

يعنى چون نفس فلكية نيز شوق دار د بسوى كمال پس بايد بالاتر از وجود را شايق

<sup>.0/178.1</sup> 

<sup>.4/178.1</sup> 

<sup>.10/178.8</sup> 

<sup>.17/178.8</sup> 

<sup>.17/178.0</sup> 

باشد و بخواهد افعال وجود خود را متشبه به او بکند که مثل او بشو دپس باید استمداد از آن مبدء عقلی بکند و متشبه به او بشو د و مشتاق او بشو د در تحریکات خود.

# [الفصل السابع: في ان محرك السماء لا يجوز ان يكون عقلاً محضا . . . ] قوله «لاتكون عقلاً محضاً ... » (

الكلام هنافي فاعل الحركة الذي هو المبدء وليعلم اوّلاً ان تشخص الحركة يكون بامور: موضوع الحركة و فاعلها و غايتها، اما الفاعل فهو لايكون عقلاً محضاً اذ العقل امر ثابت بالذات و الحركة امر متجدّد بالذات ولايستند المتجدّد بالذات بالثبات بالذات و هو واضح و لايكون طبعاً ايضا اذالطبع من حيث انه ليس له شعور فمقتضاه ليس الا الاوضاع الخاصة والجزئية لاالعامّة والكلّية، امّا الثاني فلنفرض عدم الشعور فيه و فهم الكلّيات و ادراكها أنَّما هو بالقوَّة العاقلة فهو يختصَّ بالانسان و ماشابهه. و امَّا الاوَّل فلانَّ عديم الشعور او الاخص له الوضع الخاص الذي هو جزئي محسوس يصل الى مطلوبه و مقتضاه فلم يبق له مقتضى فيجب ان لايتحرّك بل يسكن والاّ لازم مي آيد ملائم را برهاند يي منافر برود، و بعبارة فارسية ايضا هر طبعي كه مبدء حركتي است منظوري نيست او را الا تحصيل اوضاع لایقهٔ مراد و همینکه به منظورش رسید ساکن می شو د مثلاً سنگی که در هوااست همینکه به کرهٔ زمین نازل شدو رسید به مطلوب خو در سیده و آتش همینکه صاعد شد به کرهٔ خو د رسید ساکن می شود و این حرکاتی که او در این اوساط می کند همه مقدمه و وسیله وصول به مطلوب بودند پس فلك بنابر اينكه مبدء حركت او طبع فلكي باشد، همينكه حركت كر د یك دوره را تمام كرد مطلوب خود را رسیده جمیع اوضاع از برای او حاصل شده، اگر طبع فلك طبعي باشد كه ممكن باشد نسبت جميع حركات يك دوره بر اويس رو به بالا از سر گرفتن مقتضای طبع او نیست بایست ساکن بشود و اگر فرض شود که مقصود از حركت آخر وصفى است كه در آن با او تمام مى شود اين اوساط همه وسيله بود فلك، والحاصل مقتضاي عديم الشعور حركت خاصة جزئية محسوسهاي است كه طبع مقتضي

<sup>.</sup> ۲۱/۱۷۶.۱

اوست فاذا حصلت سكن، پس بايد فاعل و مبدء حركت فلك كه حركتش دائمي است امر بين الامرين باشد و او نفساني است و هوالمطلوب.

#### [۵۱۰] قوله «فاذابر د...» ۱

حرارت تفریق متفقات می کند پس آب هرگاه حرارت پیدا کرد متصاعد می شود به کرهٔ هوا و جسم لطیفی می شود. اگر برودت پیدا کرد منجمد می شود پس در حالی که حار است حرکت می کند به جهتی که در حال برودت حرکت به آن جهت نمی کند بلکه به جهت دیگر حرکت می کند پس در حالت برودت که جمود دارد بکرهٔ خود بهتر حرکت می کند از آنکه حار باشد.

#### [۵۱۱] قوله «عن الارادة الكلية...» ٢

و تفصیل الکلام فی هذا المقام آن است که اوّلا تصور می کند متحرك مطلق حر کتر ایس کلّی حر کترا، ثم ملاحظه می کند مبدء و منتهای حر کترا علی سبیل الاجمال و الکلّی ای الاحاطة الاجمالیة ثم یتصوّر حر کة جزئیة، پس آن حر کت کلیه است اوّل عبارت از کلّی منطقی است، دوّم احتمالی است که مقابل تفصیل است و یك حر کت جزئیة است که هر قطعه از حر کت است و بالجملة ای ما الیه الحر کة که غایة حر کت است مشخص است، این منتهای حر کت امر معین معلومی است یك ارادهٔ کلیهٔ منبعث از نفس متحرك می شود به مطلق حر کت و چون ملاحظه مسافت معینه ... تصور می کند حر کت بین المبدء والمنتهی از آن ساخت را علی سبیل الکلّیة ثم جزء بجزء از ادوات جزئیة از نفس منبعث می شود و در هر اراده جزئیة یك حر کت جزئیه متحقق می شود. و اگر منتهای حر کت معین نباشد مثل کسی که ... می رود یا که در تاریکی چیزی گم کرده باشد غایتی را معین نکرده بلکه در هر جا یافت بشود بر می گردد پس نمی داند که منتهای حر کت او کجاست احتمال می دهد در یك فرسخی باشد یا ربع یا نصف فر سخ و هکذا باز این بیان جاری است زیرا که او منتهی و غایة فرسخی معینهٔ محسوسه ندارد مثل قسم معینه دارد که وصول به مطلوب باشد اگر چه غایت معینهٔ محسوسه ندارد مثل قسم معین هدارد که وصول به مطلوب باشد اگر چه غایت معینهٔ محسوسه ندارد مثل قسم معینویه دارد که وصول به مطلوب باشد اگر چه غایت معینهٔ محسوسه ندارد دمثل قسم

<sup>.</sup> ۸/۱۷۷ . ۱

<sup>1.18/17/</sup> 

اوّل و بالجمله پس ارادات جزئیهٔ متکثره برطبق حرکات متکثره منبعث می شود که هر حرکتی مسبّب از یك اراده می شود که به تجزیه حرکت اراده نیز متجّزی بشود و هر حرکتی متر تب بریك اراده می شود و هر مقتضایی را مقتضی متحقّق باشد که منطبق بشود اجزاء حرکت بر اجزاء اراده و هر سابقی معدّاز برای لاحق باشد.

## [۵۱۲] قوله «وانّما ينبعث من الارادة الكّلية...» `

المراد من هذه الارادة الكلية هنا الكلية بالمعنى الثانى كمامرٌ مراراً، و از اينجا معلوم مى شود كه در حيوانات ديگر غير از انسان ارادهٔ كليه بمعنى اوّل نيست بلكه منحصر است به همان دو اراده يكى كليه و ديگرى جزئيه.

## [۵۱۳] قوله «و كذلك حال الحركة الطبيعية...» ٢

حاصلش این است که در طبیعت نیز میول و غایات جزئیة هست که میل کلّی دار دبه وصول الی الغایة که به منز لهٔ ارادهٔ کلیه در نفس است که او سبب حر کت می شو دو چون حر کت کلّی فی الجمله قربی به غایت بهم می رساند پس همان طبیعت به سبب قرب دیگری که به غایت بهم می رساند با میل طبیعی که دار دحر کت می کند اقرب می شود که هر مر تبه قرب ضم به طبیعت می شود یك حر کت جزئیه حادث می شود که آن حر کت جزئیه موجب وصول بسوی مر تبهٔ دیگر می شود که او اقرب است از اوّل بسوی غایت و هکذا این در فهم جمهوری، و می توان بیان و کلام را در حر کت جوهریه جاری نمو د به این طور که صدور متجدّ د بالذات که اعراضند از ثابت بالذات محلّ است پس بایست که در موضوع نیز که جوهر است یك حر کتی باشد که بو اسطهٔ حر کت او اعراض متحرك بشو دو او مشتمل باشد به در جات عدیدة و خود امر ثابت متّصل باشد صاحب در جات که از هر در جه و مر تبة متحرك بشو د به مر تبه دیگر و هکذا.

[الفصل الثامن: في انّ حركة السماء لابلّه فيها من محرك مفارق . . . ] [۵۱۴] قوله «في ان حركة السماء...»

<sup>.10/177.1</sup> 

<sup>.</sup> ۲۴/۱۷۷.۲

<sup>.</sup> ٧/١٧٨ .٣

الكلام هنا في المبدء الغائي للفلك و بعبارة اخرى القوّة كما ان في الانسان على قسمين احدهما على انها فاعلة و الثاني على انها باعثة فكذلك في الفلك امّا الاوّل فقد مّر في الفصل السابق و غرضه في هذا الفصل بيان الثاني فالكلام هنا في مبدئه الغائي اي الذي هو باعث على حركته، و بعبارة اخرى المشتاق اليه للحركة اي الذي يتصوّره ويشتاقه و يتحرك اليه حتى يصل اليه.

#### [۵۱۵] قوله «لحقارتها بالنسبة اليه...» أ

اذالمقصودويتم بعد كونه ناقصاً و الآلما يكون لحركته فائدة ولذا قالوا ان واجب الوجود لا يكون فاعلاً بالقصد. فان قبل لا يجب ان يكون المقصود اشرف بل يجوز انقص ايضاً فبانضمام ذلك فاعلاً بالقصد. فان قبل لا يجب ان يكون المقصود اشرف بل يجوز انقص ايضاً فبانضمام ذلك المقصود الانقص قديكون المقاصد اشد شرفاً و اتم بعد كونه تاماً فاى ضرر فيه؟. قلنا: نعم لكن هذا حسن في المركبات الاعتبارية فانه لاريب ان التسعين بانضمام العشرة يكون مائة مع ان التسعين كان واجداً للعشرة ايضاً والعشرة مباين الوجود مع التسعين وليس الكلام فيها بل الكلام في الاستكمال بالحركة فيما هو ناقص بحسب الوجود الناقص له اى فيما يحصل للناقص والعالى اتحاد في الوجود كما يلاحظ في قوس الصعود و يتم ذلك الوجود الناقص باستكما له بالاشرف و هذا لا دخل له بالمركب الاعتبارى الذي يتحقّق بالانضمام، نعم لوكان في المقام ايضا ناقص بحسب العود مثلاً يجرى البيان فيه ايضاً لكنه ليس كذلك كما لا يخفى وبالجملة الفائدة من الحركة ليس الاستكمال بالعالى و تشبّه الداني بالعالى و تماميّة لا الناقص والاً لا يكون للحركة فائدة و معنى.

#### [۵۱۶] قوله «لان وصوله فيضه اليه...» ٢

واجب الوجود واجب الوجود بالذات وللذات و واجب الوجود من جميع الجهات والحيثيات، و فاعل بالنسبة الى العقل الاوّل فاعلاً بالايجاب بل يقال ان كل عامل بالنسبة الى ما تحته كذلك اى فاعل بالايجاب، و فيضه يصل اليه و الامكان الذاتي الذي في العقل الاوّل

<sup>. \ \ / \ \ \ \ . \ \</sup> 

مثلاً أنّما هو بالنسبة الى مافوقه و هو واجب الوجود لاماتحته اى العقل الثانى كيف فانّه علّته و كذا الكلام فى العقل الثانى بالنسبة الى الثالث و الثالث الى الرابع و هكذا، فكل كمال يصل فيضه الى السافل و كذا الكلام فى الفلك بالنسبة الى مادونه.

#### [۵۱۷]قوله «فلانها كائنة فاسدة...»

غرضه من الكون و الفساد هو تبدّل الصور و عروض التغييرات لاالمعنى المعروف حتى يقال انه ره لايقول بالكون والفساد بل يقول بالحركة الجوهرية والحركة الجوهرية لايختص بالعوالي، ولاريب ان الكون و الفساد بمعنى تبدّل الصور ليس في السماوات كما هو واضح.

## [۵۱۸] قوله «لانسبة بجرمها الى فلكها...»٢

لايقال ان عظم الجثة لايدّل على عظم القدر فايّ معنى لقوله لانسبة لجرمها الى فلكها، قلنا: لمّا ساق كلام اوّلاً في الجسم و الطبيعة فلذلك ساق الكلام بهذا المنوال مع ان السفليات بتدبير ات العلويات.

## [۵۱۹] قوله «فكيف يكون الغرض» الى قوله «خسيسة» "

اى فكيف يكون للناقص الاتمّية بالامور الخسيسة مع انّ الاتميّة رجعت الى العلّية والمعلولية، فانّ هذا غير ممكن بين السفلية و العلوية .

#### [۵۲۰]قوله «والكامل منه...»

اى فى المواليد، وليس المرادهنا من الكامل الانسان الكامل كالانبياء بل المراد الكامل من المواليد نظراً الى كون المواليد على قسمين انسان و غير انسان . هكذا قرره الاستاد<sup>٥</sup>، والعبارة على الظاهر لاتساعده كمالا يخفى . و كيف كان فاكثر الانسان ناقص اى ليس له الآقوة تخيلية و مدركاته أنما هو المحسوسات اذ ليس له بعد قوّة عقليّة يدرك

<sup>.14/174.1</sup> 

<sup>.18/174.4</sup> 

<sup>.19/174.5</sup> 

<sup>.</sup> ۲ • / ۱ ٧ ٨ . ۴

۵. هذا في متن التقريرات، فالمراد من الاستاد استاد الآقاعلي مثل الميرز احسن النوري و الملاآقا القزويني و الملاجعفر اللاهيجي و....

بهاالمعقولات و بالجملة من الانسان من له قوّة خياليّة فقط بمعنى انه قد حصل له العقل بالملكة اى يكسب الاشياء بالبديهيات الاولية فيحتاج الى القوى الظاهرة باقسامها و الباطنة باقسامها و العلم البشرى فى القاءالعلوم و غير ذلك و ليس له بعد قوّة كسب الامورات بالنظر والفكر حتى يمكن له ان يكتسب المجهولات من المعقولات. و ان ابقينا العبارة على ظاهرها واردنا من الكامل نفوس الانبياء، نقول معنى قوله انه لاينفكّ عن اختلاف الاحوال ان الانسان الكامل ايضاً و ان بلغ مابلغ يحتاج فى عالم البشرية الى تنمية و تغذية و قوى ظاهرة و باطنة من الماسكة و الجاذبة و النامية و الغاذية و يصح ويمرض... ويسمن و يؤثر فى بدنه المالجرح و يؤلم و غير ذلك و ان كان ذلك الانسان عالياً بحسب نفسه الآن الافلاك بحسب البدن احكم كما يدّل عليه قوله تعالى «والسبع الشداد» لكيف لا وقدوقعت فى قوس الصعود و الانسان قدوقع فى قوس الصعود و قديجاب عن ذلك انه كنت سلمت كون نفسه اعلى الانسان يحفظ لمادته كما هو الشأن فى كل العوالى من دون حاجة الى ما ذكرت من بدن هذا الانسان يحفظ لمادته كما هو الشأن فى كل العوالى من دون حاجة الى ما ذكرت من عمر ه و هل تقول انه كان لحفظ البدن والمادة.

## [ $\Delta$ ۲۱] قوله «مافيها شئ من القوّة» $^{\mathsf{T}}$

ففى الفلك ليس الا قوة الحركة و الوضع الذى نسمى بهيولى الفلك حيث انه وقع فى قوس الصعود و لان التغير و التجدّد هو المعيار، والفرق بين القوتين ظاهر لايخفى الاترى انه ليس للعقول تغيير اصلاً فليس لها هيولى، والا فجميع فعلياته موجودة.

#### $^{\mathsf{T}}$ قوله «لاجل ماهوالاشرف...» $^{\mathsf{T}}$

من الاشرف يعنى هرگاه اخس را هم قصد كنى به جهت خاطر آن است كه يك اشرفى ديگرى كه او اشرف از اين اشرف است تحصيل كند كه او وسيله و دريچه بسوى او باشد.

١. ثم يأتي من بعد ذلك سبع شداد، يوسف / ٤٨.

<sup>.</sup> ۲۱/۱۷۸. ۲

<sup>.7/179.7</sup> 

## $^{\ \ \ \ }$ قوله «والآلزم توافق الافلاك ...»

مثلاً اگر مقصود همهٔ افلاك همان وصول به جسم فلك الافلاك باشد پس هر دانی غایتش عالی اوست و آن عالی نیز غایتش عالی است، و هكذا پس غایة فلك اوّل ثانی است و غایة ثانی ثالث است و هكذا كه غایاتی در این او اسط هست لكن غایة الغایات همان فلك الافلاك خواهد شد پس چون غایة همه یك شئ شد باید همه بیك جهت حركت كنند، لازم می آید توافق افلاك در حركت زیرا كه جمیع اوضاع از برای آنها حاصل می شود پس اختلاف حركات به حسب جهت چرا خواهد شد پس غایة حركت فلك جسم فلكی نباشد.

[۵۲۴]قوله «و لااعراضاً قائمة بالاجسام...» آ

زیرا که در وقتی خود اجسام نتوانند اعراضشان چگونه می توانند بشوند.

[۵۲۵] قوله «لانفسانية...» ٣

زیرا که نفس من حیث هو نفس ریشه اش به بدن و جسم بسته است او نیز نمی شود که غایة حرکت باشد.

[۵۲۶] قوله «و لاماهواخس منها...» <sup>۴</sup>

وهوالاعراض.

#### [الفصل التاسع: في اثبات كثرة العقول]

 $^{\Delta}$ قوله «لكانت نسبة بعض اجر امها . . .  $^{\odot}$ 

حاصلش این است که چنانچه جرم واجد اجزائش به هم متشابهند هرگاه اجرام متعدّده نیز از نوع واحد باشد خواهند متشابه شد. پس چنانچه جرم واحد اجزایش متصل است، بایست اجرام متعدّده نیز متصّل باشند زیرا که همهٔ آن اجرام متّحدند در طبیعت یعنی

<sup>.4/179.1</sup> 

<sup>.8/179.7</sup> 

٣. ٧٩ / ٨ في المبدء والمعاد المطبوعة «الانفسياً».

<sup>. 1/1/9.4</sup> 

<sup>.10/179.0</sup> 

در صورة نوعيه و سببي نيست از براي انفصال مگر تباين و تعدّد طبيعة.

[۵۲۸] قوله «لكانت الكل متواصلة...» \

وانما قال لكانت الكل متواصلة ولم يقل لكانت الكلّ منفصلة مع انّ نسبة الاتصال و الانفصال الى الطبيعة واحدة ليس فيها اتصال ولا انفصال لانّ الانفصال هو الذي يحتاج الى السبب والدليل و بعبارة اخرى تكثر و تعدد دليل مى خواهد نه وحدة و اتصال.

[۵۲۹] قوله «وهذا كما ان الماء لا يختلط...» ٢

لایخفی ان هذا البیان بمجرده مع تمثیله بالماء والدهن لاتکون برهانا و کافیا فی المطلب، زیر اکه می توان منتقض او بدو قطعه از یخ که هر دو متشابه باشند یکدیگر را پس گفته می شود که این قطعه کما اینکه اجز اه هریك اتصال دار ند کذلك این دو قطعه نیز باید متصل به هم باشند یعنی مامر من اتحاد الطبیعة، و امّا اختلاط ماء به ماء به جهت رقّت قوام آنهاست و سیالیّة جسم ماء است که تداخل می کنند یکی داخل در دیگری می شود این دلیل بر اختلاف طبایع افلاك نمی شود و اما اینکه روغن به آب مختلط نمی شود به جهت آن است که روغن جسم خفیفی است و ماء جسمی است ثقیل، هریك چون میل به مرکز می کنند آب می زند آن خفیف را به جهت ثقالتی که دار دبیرون و خود داخل تحت می شود که به مرکز بر سد مثل خیك پر از هوا که بگذاری در میان آب. فالاولی ان یقال ان التعد و التكثر اما مستند بالقابل او بالفاعل او بالذات ای بالماهیة او بلوازم الذات ای لوازم الماهیة ولیس شئ مستند بالقابل او بالفاعل او بالذات ای بالماهیة او بلوازم الذات ای لوازم الماهیة ولیس شئ فی الافلاك قابل و هوظاهر، و امّا الثانی فلان المفروض ان فاعل کل الافلاك و احدو هو و اجب الوجود و امّا الثالث فلان المفروض ان فاعل کل الافلاك و احدو هو و اجب الوجود و امّا الثالث فلان المفروض ان فاعل کل الافلاك و احدو هو و اجب الوجود و امّا الثالث فلان المفروض ان فاعل کل الافلاك و احدو هو و اجب الوجود و امّا الثالث فلان المفروض ان المفرو

[ ۵۳۰] قوله «وثانيها ان بعضها اسفل و بعضها اعلى» الى قوله «لكان قابلاً للحركة المستقيمة» الى قوله «و قدبان استحالة ان يكون فيها قبول تلك الحركة» "

<sup>.18/179.1</sup> 

<sup>. \ \ / \ \</sup> Y \ . Y

<sup>.4/11-11/17.</sup> 

یعنی هرگاه از نوع و احد بو دند می بایست جایز باشد که همه نازل بشوند بجای فلك قمر بیایند یا همه صادر بشوند بجای فلك محدد و این مستلزم حرکت مستقیمة است و قد ثبت استحالة تلك الحرکة فی الافلاك، هذا ولکن لایخفی ان ما بان استحالة الحرکة فیه انّما هوالمحدد که محدد از جای خود حرکت کند و نازل شود محال است زیرا که مستلزم است حرکت مستقیمه را و امّا ظاهر نشد استحالهٔ حرکت مستقیمه در افلاك دیگر که صاعد شوند. فالاولی ان یقال بعبارة فارسیة: که بالاتر از فلك قمر یا افلاکی هست یا نیست اگر هست و این مابین که تامتعدد همه متصلند و پر است میان آنها پس اگر فلك قمر مثلاً حرکت کند به علو مستلزم حرکت محدد است به علو و فرض این است که فلک محدد محدد الجهات است بالاتر از او جایی نیست که او حرکت کند و اگر نیست الا فلک القمر پس او عین محدد است و خود اوست که ثابت شد عدم حرکت او و کونه محددالجهات.

[ ۵۳۱] قوله «تأثير الجسم بمشاركة الوضع ... » ا

لابد في بيان المطلب من مقدمات:

الاولى انهم قالوا ان بين العلّة والمعلول نسبة واحدة و ار تباط واحد فاذن نسبة تلك النسبة الى العلة تكون ايجاداً والى المعلول تكون وجوداً نظير المتضايفين كالاب والابن حيث ان هناك ربط واحد له حاشيتان فاذا نسب ذلك الربط الى الاب ينتزع عنه مفهوم الابوة والى الحاشية الاخرى وهو الابن ينتزع منها البنوة. ولا يخفى انه توهم فاسد، اذ ليس الايجاد والوجود من المقولات والاضافة والامور النسبية اذلابد فى تحقق النسبة من وجود المنتسبين والمفروض ان المعلول لم يتحقّق بعد فمن اين جاء تلك النسبة واى معنى لبين بل الحق ان الايجاد عبارة عن نحوى وجو دالموجد اى العلّة فالا يجاد عين وجود العلّة، بيانه ان الايجاد عبارة عن جهة اقتضاء العلّة للمعلول، و بعبارة اخرى العلّة هى التى يكون حيثية ذاتها حيثية الاقتضائية والمعلول هو الذى يكون حيثية ذاته حيثية المقتضائية وكل منها يرجع الى نحوى وجود العلّة و نحوى وجود المعلول، فالا يجاد قائم بذات العلّة والانوجاد قائم بذات العلّة و نحوى وجود المعلول، و غير ذلك من المفاهيم التى يكون من هذا لقبيل، و المعلول و كذلك الكلام فى التأثير و التأثر و غير ذلك من المفاهيم التى يكون من هذا لقبيل. و المعلول و كذلك الكلام فى التأثير و التأثر و غير ذلك من المفاهيم التى يكون من هذا لقبيل. و

۲. ۱۸۲۱۶.

ماقالوامن ان الفرق بين الايجاد و الوجود اعتبارى فمرادهم من الوجود هو وجود العلّة لا وجود المعلول لا وجود المعلول كما توهم. نعم اذا لوحظ جهة مصدرية العلّة ولوحظ وقيس الى المعلول يكون ايجادا و تحصل هناك العلّية والمعلوليّة التّى هما من الامور المتضايفة و اذا الوحظ جهة صادرية المعلول يكون وجوداً وبالجملة لانفهم الفرق بين فعل العلّة و وجودها.

الثانية: ان الوضع عبارة عن نسبة الجزء والكلّ الى الخارج و المركب من هذين الامرين يسمى بالمقولة و كل واحدمنهما يسمى بجزء المقولة و هو واضح والوضع من مشخصات الموضوع الذى هو الجسم و مشخّص الشئّ لاينفكّ عن ذلك الشئّ فيكون لازماً لذات ذلك الشئّ.

الثالثة: ان الجسم حيثية ذاته حيثية الوضع بمعنى ان الوجود الذى للجسم وجود خفى و بعبارة اخرى ان الوضع ذاتى للجسم اذا لوضع امّا مأخوذ فى ذات الجسم اومن الامور العارضة له فان كان ذاتياً فهووان لم يكن ذاتياً له بل امراً عارضاً له، فتحقّق هذا العارض لذلك المعروض يحتاج الى حيثية اخر تقييدية منقسمة الى ذلك الجسم حتى يتحقّق ذلك العارض له فتلك الحيثية ان كانت ذاتية للجسم ثبت المطلوب والافيحتاج الى حيثية اخرى فان كانت تلك الحيثية ذاتية والآ فالى حيثية اخرى فان ذهب الى غير النهاية فيتسلسل وهو باطل فلابدو ان ينتهى الى حيثية كانت تلك الحيثية حيثية الوضع و كانت ذاتية للجسم و من لوازم ذاته للزوم انتهاء كل ما بالعرض الى ما بالذات فتكون تلك الحيثيات المتوسطة ايضاً ذاتية لازمة لذلك الجسم اذ الجعل متعلّق بالوجود و الذات ولوانه ما مجعولان بوجود واحدوليس للملزوم وجود و للازم وجود آخر بل لهما وجود واحداى هناك وجود واحد هووجود الملزوم و اللازم معافاذا كان كذلك ثبت ان للجسم والوضع معاً وجود واحد فكما ان ذلك الوجود وجود الجسم كذلك وجود الوضع و لذا قالوا ان الوضع من مشخصات الموضوع الذى هوالجسم فظهر مما ذكر نا ان الجسم امرذى وضع لا وضع من مشخصات الموضوع الذى

الرابعة يجب ان يكون بين العلّة و المعلول مناسبة تامّة في كل نشأة كانا فلو كانا من العقول فلابدّ من مناسبة عقلية و ان كانامن سنخ الاجسام فلابدّ من مناسبة جسمية و ان كانا من نشأة الوضع فلابدّ من مناسبة وضعية و هكذا. مثلاً بايد در ميان واجب الوجود كه علّة العلل است و معلولش كه عقل اوّل است كمال مناسبة باشد [تا] ترجيح بلا مرجح لازم

نیاید یعنی بحیثیتی باشد که این معلول معین در مر تبه ذات علّة متعیّن و متحقّق باشد به این معنی که جهت ذات آن علت جهت اقتضائیه این معلول معین باشد تا این معلول نیز جهت ذاتش جهت مقتضائیة آن علت باشد و معنی کمال مناسبة بین الاوّل تعالی و بین عقل اوّل این است که ممکن نباشد صدور غیر عقل اوّل از او یعنی واسطه دیگری نماند و مراد از تعیّن این معلول در مر تبه ذات علّت این است که این علّت دارای جمیع کمالات آن معلول باشد بوجه اعلی و معلول جمیع کمالات علة را داشته باشد بوجه انزل و معنی انزلیّت علّت در مر تبه معلول این است که این معلول منبعث و ناشی از آن علّت بشود که به جمیع ذاتش حاکی از آن علّت باشد و مر آت کمالات آن علّت باشد چنانچه عقل اوّل نسبت به واجب الوجود همین حالت را دارد و معلول عقل اوّل نسبت به عقل اوّل همین حالت را دارد که عقل ثانی است پس عقل اوّل کمال مناسبت با عقل ثانی دارد نه با ثالث زیر ا که شی دیگری متخلّل و واسطه است که او ممکن بود صادر از عقل اول بشود که او عقل ثانی است پس عقل اوّل بشود زیرا که مناسبة تامّه در میانهٔ آنها نیست به جهت عقل ثالث نمی تواند صادر از عقل اوّل بشود زیرا که مناسبة تامّه در میانهٔ آنها نیست به جهت آنکه ممکن است شی بالاتر از او از عقل اوّل بشود زیرا که مناسبة تامّه در میانهٔ آنها نیست به جهت آنکه ممکن است شی بالاتر از او از عقل اوّل صادر شود که کمال مناسبة با او دارد.

سپس هرگاه جسمی از جسمی صادر بشود یعنی یکی موجد و علّه دیگری باشد در میانه آن دو نیز باید کمال مناسبة باشد و کمال مناسبة این جسم با آن جسم آن است که چنانچه علت ذی وضع است بایست معلول نیز ذی وضع باشد و هکذا و وضع داشته باشد تا فعل که عله است با اجسام دیگر مدخلیتی به معلول ندار د باید با معلول وضع داشته باشد تا فعل و انفعال حاصل شود، فرض این است که هنوز که معلول موجود نیست فمن این جاء الوضع و المحاذات بینهما پس کمال مناسبة بینهما محقق نیست زیرا که وضع نیز از جمله کمالات ذی وضع است، پس متعقل نمی شود مصدریة این و صادریة او از این. و ایضا نمی شود در اجسام که آنکه علّت فرض شده و معلول در او متحقّق باشد بنحوا علی زیرا که نشأه کم و مقدار است و تباین نمی شود یکی دارای دیگری باشد بخلاف نشأة العقول که فعلیا تشان هم کمالات است.

و مخفی نماند که اگر کسی بگوید که فرض می کنیم اگرچه این فرض محال است وواقع نیست ولکن فرض محال محال نیست که واجب الوجود یك جسمی را خلق کرد اوّلا مثل فلك الافلاك مثلاً اين بيان عليت و ايجاد كه مذكور شد در آن يك جسم نمي توان جارى كرد زيرا كه وضع متحقق نيست پس باطل شد قول ايشان كه در جسم وضع معتبر است و ذاتى اوست و منفك از او نمى شود، جواب گوئيم كه جسم غير ذى وضع ممكن و محض فرض است مثلاً اگر كسى فرض كند شريك بارى را وجوب واجب باطل نمى شود و سبب عدم امكان جسم غير ذى وضع اين است كه چون افلاك از ابداعيات است و ابداعيات دفعى خلق شده اند زمان در آنها نبوده پس فلك ما تحت كالثوابت يا معلول فلك الافلاك است و او على است و على اى التقديرين با فلك الافلاك بايست خلق شده باشند و الا لازم مى آيد خلاً و خلاً محال است بالاتفاق سپس لامحالة اجسام ذى وضع هستند.

ثم یقال ایضاً که چون جسم حیثیة ذاتش حیثیة تقدّر وامتداد است سپس فر ض می کنیم خطی را دو فرع باید بنا بر بیان مذکور در هر جزء بالقوة از او جهت اقتضائی باشد و چون گفتیم که باید مناسبت و تشابه در میان فاعل و مفعول باشد لازم می آید که معلول نیز بقدر دو فرع باشد به جهت کمال مناسبت و اقتضاء اتی که در علت فرض شد سپس آن نقص و نزولی که در معلول معتبر است او فوت خواهد شد زیرا که لازم می آید که متساوی باشد که معلول متساوی علت باشد و این صحیح نیست.

[۵۳۲]قوله«في موجود آخر ...» <sup>۱</sup>

لاته يلزم ان يؤثر الموجود في المعدوم و يفعل و ينفعل.

[۵۳۳] قوله «بل مادّة الجسم الاوّل ...» آ

واعلم ان مامر من عدم كون جسم علّة لجسم آخر انّما هوفي العلّة الايجابية لا الاعدادية لانًا اذا نفينا العلّة الموجبة عن الاجسام يثبت العلّة الاعدادية فاذاكان كذلك فلابّد ان يعلم امور ثلثة: الاستعداد و الاعداد و المراد منهما والافاضة والايجاب. فاعلم اوّلاً ان نسبة الهيولي الى الكلّ على سواء و ليس لهما تحصّل و كمال و فعليّة الا بالصور وليست الصورة

۱. ۱۸/۱۸.

المعينة شرط في تحصلها بل يكفى في تحصلها لحوق صورة ما و هذا واضح، فاذا تحصل لهاصورة و خرجت عن ابهامها فلها سلوك ثانياً الى الصورة الاخرى للشوق الذى فيها فالهيولى متلّبسة لهذه الصورة فالاستعداد امر وجودى وهو الحالة التى تحصل للهيولى باعتبار حصول صورة فيهما توجب القرب بفعلية اخرى و الصورة مجعول بالذات و تلك الحالة مجعولة بالعرض وقد يطلق الاستعداد على نفس القوة فتكون مرادفاً للهيولى و كيف كان فيكون لها استعداد بالنسبة الى الصورة اللاحقة لاالموجودة، و لابد ان يعلم ان الصورة التى لها سلوك اليها و تريد تحصيلها و حصولها فيها و بمعنى حصولها فيها هو المراد باستعدادهالتلك الصورة كالنطفة الانسانية بالنسبة الى الصورة الانسانية بخلاف مالم تسلك اليها كالنطفة الانسانية بالنسبة الى الصورة الفرسية وهو واضح وهذا هو المراد بالامكان الاستعدادى ايضاً.

اذا عرفت ذلك فنجرى الكلام فى النطفة ويقاس عليه ما غيرها، فنقول: ناچار هيولى شوق دارد كامل كه مستكمل بشود بصور آنا فآنا على الدوام ماداميكه قوس صعود هست پس على الدوام صورتى رارها مى كند در پى اخذ بصورتى ديگر است پس جسم نطفة متحرك مى شود بالجوهر يعنى بالذات كه محرك ذات همان جسم است آنا فآنا صور متبدّل مى شود مى آيد نفس نباتى پيدا مى كند و باز متحرك مى شود نفس حيوانى پيدا مى كند اين هميشه ساست متحرك مى شود نفس ناطقه پيدا مى كند چون طفره جايز نيست جميع عوالم راطى وسير مى كند بحر كة جوهريه تا به نفس ناطقه مى رسد.

لکن حرکت جوهریه دو قسم است: یکی آنکه رفع مانع می کند به این معنی که نفس نباتی مثلاً مانع در حصول نفس حیوانی است در او، پس او را اوّلاً اخذ می کند کانّه رفع مانع از حصول نفس حیوانیه می شود و اعداد می کند او را از برای نفس حیوانیه و کذلك الصورة الحیوانیة بالنسبة الی الصورة الانسانیة. دوّم آنکه امداد از خارج است که باعث سرعت در حرکت جوهریه بشود مثل اینکه سنگی از بالا می آید که به زمین برسد در حین آمدن کسی دستی به او می زند که به سرعت به زمین برسد، و بالجملة سرعت در حرکت جوهریه از فتر فاتر نیست اگر چه مثلاً از قسر قاسر باشد مثل از دیاد حرارت مفرطه ناشیه از اغذیهٔ حاره مفرطه یا بار ده و لذا است که زن هشت ماهه می زاید و نمی ماند، این هر دو را معدّات می نامند که فواعل معدّه اند و اینها شرط ایجاب و

افاضه صور ند از جانب مفیض حقیقی و این حوادث یومیه که واقع می شود نظر به اینکه هر حادثی باید مستند به علّت باشد پس باید مستند بشو ند به حادث بالذات که او واسطه در ربط حادث به قدیم است نظر به جهت ثبات که دار دو الاّ لازم می آید حدوث قدیم، پس آن حر کت جزئیّة با این اعداد خارجیه که مذکور شد سرهم رفته شرط افاضه و ایجاب وصورة دادن و اجب الوجود است اذلامؤثر الا الله پس مجاورت و محاذات و وضع شرط در افاضه و ایجاب هستند پس معلوم شد که فواعل اعدادیة شغلشان همین شرطیه اند که معدند هیولی را از برای افاضه.

## [۵۳۴] قوله «ثم ان النار ليست بجسم اول ...» `

مراده بالنار هي النار الكوني التي في عالم الكون و الفساد لاالنار الاصلي.

#### [۵۳۵] قوله «لابالعوارض ...» ٢

زیرا که آن متعدد می شود به تعدد عوارض پس آن متعدد بالعوارض اصنافند پس گوئیم این عرض یا لازم این اصناف است یا عرضی است مفارق اگر لازم باشد محال است که عارض شود صنف را و حال آنکه در نوعش نباشد پس باز موجب تکثر نوع نمی شود و اگر مفارق باشد شأن مفارق تجدد و حدوث و زوال است یعنی اگر حادث شده قابل زوال است اگر نشده قابل حدوث است، مخفی نماند که این بیان از مصنف قدس سره نفی نمی کند این احتمال را که چه ضرر دارد که در یك عقل مثلاً جهات عدیده باشد که از هر جهتی یك فلك صادر بشود.

## [۵۳۶] قوله «فيكون التفات كل واحد من ...» "

یعنی چون حرکت نیست الا در قوس صعود و بس، پس اگر هریك شوق دارند به استکمال بعلت خودشان و نظر به تطابق قوس الصعود و النز ول هریك از افلاك یك علت قریبه دارند هر چه صعود کنند به علت قریبه دیگر می رسند، پس در هر مرتبه که به آن علت قریبه که رسیدند علیت و معلولیة از میان آنها می رود نسبت به علتی که مافوق او است که قریب به

۱.۰۸۱\۲۱.

۲.۰۸/\۲.

<sup>. \/\\\\. \</sup> 

اوست علیة و معلولیة باقی است و هکذا تا آنکه چون غایة الغایات و اجب الوجود است که علة العلل است که آنجا تطابق قوسین تمام می شود و منتهی می شود به او پس دو نظر و ملاحظه باید کر دیکی به جهت و حدة پس علت در همه و احد است زیر اکه در او کثر تی نیست پس همه یك علت دارند . دوم نظر کثرة پس هریك علتی دارند که علل متعدده است .

[۵۳۷] قوله «بحسب كثرة الجهات العقلية والنفسية ...» \

مرادبه این جهات همان عقولند که واسطه در فیض هستند.

[۵۳۸] قوله «الحجب النورية ...» ٢

و هي المر ادمن هذه العقول ايضاً و هذه اقتباس من كلام الشيخ الشراق<sup>٣</sup> الذي اقتبس ايضا من الحديث . <sup>۴</sup>

 $^{\circ}$ [ ۵۳۹] قوله «لو کشفت ...  $^{\circ}$ 

یعنی هر گاه از میان بر داشته بشوند.

[ ۵۴۰] قوله «سبحات ...»

يعني انوار.

 $^{\mathsf{V}}_{\mathsf{(...)}}$ قوله «كمال انتهى ...»

مفعول لقوله لاحترقت.

[۵۴۲] قوله «مباشر يحر كها ...»^

ليس المرادهنا القوة ... على انها فاعلة اوعلى انها باعثة بل المراد منه هو المزاول مثل اينكه نفس انساني فاعل مز اول است و بدن فاعل مباشر.

۱. ۱۸۱۸۵.

<sup>.</sup> ۵/۱۸۱.۲

٣. شهابالدين السهروردي: حكمةالاشراق.

۴. في المناجات الشعبانية «الهي هب لي كمال الانقطاع اليك وانر ابصار قلوبنا بضياء نظرها اليك حتى تخرق ابصار القلوب حجب النور فتصل الى معدن العظمة فتصير ارواحنا معلّقة بعزّ قدسك».

۵.۱۸۱۵.

<sup>8/111.8</sup> 

٧. ٤/١٨. في المبدء والمعاد المطبوعة «كمال ينتهي»

۸. ۱۸۱۱۹.

## [۵۴۳] قوله «كتحر يك المعلم للمتعلم ...» `

بهتر این بود که بگوید کتحریك المعشوق للعاشق زیرا که این دو قسم می شودیکی آنکه کما اینکه متحرك حرکت می کند کذلك محرك نیز حرکت می کند مثل معلم و متعلم . دوم آنکه متحرك حرکت می کند بدون محرك مثل عاشق و معشوق، زیرا که معشوق حرکت نمی کند بدون محرک مئل قول خودش «من غیر التفاوت» اشاره به همین باشد .

 $^{"}$ قوله «ليترقى الهمم العالية  $^{"}$ 

اشارة الى قوس الصعود.

# [الفصل العاشر: في كيفية تحريك العقول المجردة للاجرام الفلكية . . . ] [ ٥٤٥] قوله «فمطلوبها ان كان امراً جزئياً ...» أ

في الاصل: «من غير تفاوت».

<sup>.10/1/1.4</sup> 

<sup>.</sup> ۲۲/۱۸۱. ۴

خیالیه اش حاصل و صور علمیه است در بالا که تحصیل حاصل است، و اگر نه چنین است بلکه جزء فجزء حاصل می شود او در متخیله اش بطوری که یك جزء را تصور می کند پس حاصل می شود باز شایق و طالب حر کت دیگر می شود، پس تصور می کند لازم می آید که سکونی متخلل بشود در آنجایی که تصور حرکت دیگر می کند و از این لازم می آید که محد دالجهات محد دالجهات نباشد زیر ا که جمیع حوادث مستندند به متجد دبالذات، پس باید محد دالجهات دیگری باشد که سکون متخلل مذکور را حرکت او ظرف و زمان باشد و حال آنکه ثابت شد که یك محد د الجهات زیاد تر نداریم و همه زمانیات و تجد دات منتهی به حرکت او می شوند و او ظرف است از برای حوادث. پس مراد کلی عقلی باشد و او تشبه به علت است با اختلاف مراتب شد آق ضعفاً که به هر مر تبه که می رسد استکمال حاصل می شود طالب با ختلاف می شود یعنی در هر مر تبه تشبه به علت حاصل می شود باز طالب اعلی می شود.

[۵۴۶] قوله «يوجب ان يكون لهانفس ...» `

یعنی درباب نفس خواهد آمد که او از روی ادراك کلی اثبات نفس ناطقه می کند از برای انسان نه بالعکس.

 $^ ext{``}$ قوله «لان المظنون غير دائم  $^ ext{``}$ 

زيراكه شايد حمدو ثناء نكر دندو علاوه براين عالى طالب داني نمي شود.

[۵۴۸] قوله «و كان سليم الطبع يحدس ...»

یعنی خود از جنس غایت نتواند بشو د چگونه حمد و ثنای او می شود.

[۵۴۹] قوله «فهو لنيل امر متجدد دائم ...» ۴

و آن امر تشبه به علت است که او آنا فآناً از برای او هست و لذا کمالات او آنا فآناً حاصل است فلذا است که حرکت هم دائمی است مثل کسی است که طالب دنیا یا طالب علم باشد که پس هزار تومان را به نظر می کرد همینکه تحصیل کرد طالب پنجاه هزار تومان می شود و

۱. ۲۸۱۸۲.

<sup>7.78/7.</sup> 

<sup>.0/187.8</sup> 

<sup>.</sup> A/\AY . F

هكذا حالت سيرى ندارد، پس فلك نيز حركت مى كند تابر سد به مطلوب پس منقطع نمى شود حركت او مگر به انتفاع موضوع كه «يوم تبدل الارض [غير الارض و السموات]» (و السموات مطويات» مى شود و «اذا انشقت السماء» بشود كه حركت مستقيمه در فلك جايز نيست شايد مر اداز انشقاق انتفاء موضوع باشد اگر نفس فلك باقى باشد كنفس الانسان فى النشأة الاخرى لكن حركت نفسانية مى شود نه جسمية فلكية زير اكه مستند حوادث دنيوية بود نه اخر وية و در آخرت هم نفوس فلكية ممتازند از انام كنفوس الانسانية زير اكه مستند ما متياز شان مى تواند از اين جهت بشود كه از قبل ماده آمده يعنى اولشان مادى بوده است.

و ایضا دلیل بر دائمیة حرکت آن است که اگر منقطع بشود لازم می آید انقطاع فیض فیاض و اجب الوجود، زیر اکه همین حوادث فیض و اجب است لکن نظر به اینکه متجدد بالذات مستند به ثابت بالذات نمی تو اند بشود و لذا است که سماء را خلق کرد که او و اسطه در فیض باشد زیر اکه جمیع حوادث به حرکت آنها مستند است.

## [ ۵۵۰] قوله «والمتشّبه ليس بجرم فلكي و لانفس ...» <sup>†</sup>

اما جرم فلکی نیست، اولا بیان شد در جرم فلک الافلاک جاری می کنیم می گوئیم که اگر متشبه به جرم فلکی باشد مفروض این است که جسم و جرم دیگری بالاتر از خود ندار د و اگر پائین تر از خود را بخواهد متشبه بشود نمی تواند زیرا که لازم می آید استکمال و عالی از دانی مستکمل نمی شود پس باید به امر عقلی بشود. و ثانیاً جاری می کنیم در افلاک دیگر و می گوئیم که غایة یا در همهٔ آنها فلک الافلاک است یا در بعضی آنها اوست و در بعضی دیگر امر عقلی است و یا در هریک غایة فلکی مافوق خودش است اگر اول باشد ثبت المطلوب و تشابهت الحر کات زیرا که او طالب امر عقلی است. شی طالب طالب طالب است و اگر در آن بعض است که متشبه به او بشود یعنی هر چه او می کند او نیز بکند و اگر هر طالب جسم مافوق است که متشبه به او بشود یعنی هر چه او می کند او نیز بکند و اگر هر

۱. ابراهیم/۴۸.

۲. الزمر /۶۷.

٣. «إذا السماء إنشقت»، الإنشقاق / ١.

<sup>. 1/1/1.</sup> 

صفة و كمالى دارداو نيز تحصيل كندپس بايد اقلاً حركاتشان متشابه باشد زيرا كه حركات نيز كمالى است از كمالات و جهت حركت نيز مختلف باشد و او نيز متشبه به شئ امر عقلى است كه او فاعل است و غاية است و هكذا الكلام في النفس الفلكي وانما الفرق بالحركة والتحريك نظر أالى كون النفس محركة مز اولة.

# $^{ extsf{\ 1}}$ قوله «وليس الاختلاف لعدم مطاوعة $\dots$

یعنی چه از مشرق حرکت بکند بالعکس متساوی است نسبة به طبیعة جرمیه فلکیه لکن اختلاف حرکات به جهت نفع سافل است بی نظر به اینکه هریك نفع سافل را طوری

دانسته فكذا به همان طور حركت مي كند الى المغرب اومن المغرب.

[۵۵۳] قوله «فجمعت بين غرضها. . . »

و هوالتشبيه بعلة و الظاهران الضمير يرجع الى الطبيعة اوالي المستديرات.

يعنى چنانچه جائز است اختيار جهت حركت از براى نفعى سافل مى تواند اصل حركت هم همان به جهت نفع سافل باشد كه او مالاجله الحركة بشود نه امر عقلى.

[۵۵۵] قوله «لانا اذا توهمنا انقسام الجسم . . . »

یعنی فرض انقسام جسم کر دیم که قوه مطبع و ساری در آن جسم است، و انما قال

<sup>. \ \ / \ \ \ . \</sup> 

<sup>.14/184.8</sup> 

<sup>.10/117.4</sup> 

۵. ۲۸/۱۰۲.

توهمنا لان القوّة ليست امراً قابلاً للقسمة، فحاصل غرضه ان السريان الذى فى تمام الجسم اذا فرضنا انقسام ذلك الجسم على قسمين يكون القوّة ايضاً منقسمة بانقسام الفرض الوهمى على قسمين ضرورة انقسام الحال بانقسام المحل به اين معنى كه نصف سريان در يكى بماند و نصف ديگر در ديگرى پس اگر نصف قوه تحريكش الى غير النهاية باشد لازم مى آيد اثرى كه متر تب بر جزء بشود و الباقى ظاهر.

## $^{\mathsf{N}}$ قوله «ما انجست في علاقة جسم محصور $^{\mathsf{N}}$ . . . . $^{\mathsf{N}}$

فرضش این است که نفس نیز از آن جهت که مادی است مثل قوه ای است که منطبع در جسم است و لذا گویند که نفس مجرد است ذاتاً و مادی است فعلاً پس نمی تواند غیر متناهیة التأثیر باشد زیرا که اگر غیر متناهی التأثیر باشد بالمدة که در لازمان واقع بشود یا در ازمنه غیر متناهیة یا بالعدد که عدد غیر متناهی از او صادر بشود و این هم در طبیعیات محقق شده که از دیاد قوه در طبایع باز دیاد جسم است بحسب امتداد و کشش وانتقاصش به انتقاص جسم است بحسب امتداد چنانچه ملاحظه می شود در سرعت و بطؤ حرکت سنگ یک منی و نیم منی و مع ذلک چرامحتبس می شد در جسمی که محصور و محدود است.

یکی آن است که بامتحر کخو دمتحد الوجو داست و دوم آنکه مباین الوجو داست و هریک از این دو قسم بر دو قسم است: یکی آنکه خو دمحر ک ذات ثابته و وجو د ثابتی دار د که با آنکه ثابت است دیگری را حرکت می دهد و خو دحرکت نمی کند مثل معشوق نسبت به عاشق در مباین، و طبیعة نسبت به عنصر در متحد چنانچه در محل خو دمقر رشده و دیگری آن است که چنانچه متحر ک را حرکت می دهد خو دنیز متحرک می شو د اما در مباین الوجو دمثل

شحفی نماند که در هیچ چیز جزء با کل مساوی نمی شود مگر در مفاهیم عامه کالشئ والامر وغیر ذلك.

<sup>. \ /\ \ \ \ . \</sup> 

<sup>.4/11/4.7</sup> 

معلم نسبت به متعلم زیرا که خود نیز تا حرکت در تر تیب صغری و کبری بکنند و حرکت از مواد بسوی نتیجه نکند نمی تو اند در مقام القاء مطلب بر متعلم ذهن متعلم را از مواد بسوی نتایج حرکت بدهد و اما در مستمدالوجود مثل روح نسبت به بدن زیرا که تا آنکه نفس حرکت نمی تو اند بدهد در افعال پس هر اثری که در بدن است اثر همان نفس است بلکه حرکت نفس عبارت از همان فعل نفس است در بدن.

[۵۵۸] قوله «علی سبیل الامداد . . . »

هذه العبارة من المشاء موجودة في جميع كتب الحكمة ولكن لا يخفى انه ليس المراد ان يكون الجواهر العقلى والنفس بالكلية محركين للفلك اذ ذلك مستلزم لكون الجوهر العقلى مادياً بحسب الفعل وليس المراد ايضاً تنزل ذلك الجوهر العقلى في مرتبة النفس اذ لو كان نازلاً لجرى الكلام الذى قدجرى في النفس فيلزم كونه مادياً فيكون تأثيراته متناهية مع ان الجواهر العقلية غير متناهية التأثير فيبطل كون حركات الفلك غير متناهية ويلزم التشبيه في الجوهر العقلي بلكه مراد اين است كه او وجود مستمرى دارد كه عبارت از فعل جوهر عقلي است كه مستمر فيض از او مي رسدو اين استمرار و امتداد كه امر معنوى است صاحب مراتب است مرتبة ثابتش نفس است و پايين تر از او طبيعة است و بعد حركت است و ثابت بوجود غير متغير و حركت مي كند به حركت جوهريه كه نفس مترتب مي شود بر او و مترتب مي شود بر طبيعة و بر طبيعة حركة فلك و در حركة جوهرية مسافة كه مافيه الحركة باشد همان وجود مستمر خودش است و ما اليه الحركة فوق خودش است و مراتب وجود عبارت از اجزاء حركات اوست.

 $^{ extstyle extstyle$ 

و اما تحريك المعلم للمتعلم فليس كذلك اذلابد من حركة ايضاً من المراد الى النتيجة، هذا هو الكلام في حركة المتعلم حركة خيالية و اما في حركاته الاينية فهي حركة بالعرض، والمحرّك بالذات هو العلم و هو ثابت معشوق داخل غير المتحرك كمالا يخفى.

<sup>. 17/1/7.1</sup> 

<sup>18/115</sup> 

[۵۶۰] قوله «بطريق الامر و الايتمار . . . » `

بان يأمر المعنى العقلي للجسم الفلكي بان يتحرك.

 $^{1}$  [ ۵۶۱] قوله «ينبغى ان يكون له غرض فى الامر $^{1}$ 

يعنى ان كل آمر يجد فى نفسه نقصاً، و كذلك المؤتمر فيكون فى كل من الامرو الايتمار استكمال للامرو المؤتر، و هذا واضح فى الاوامر التكليفية والتكوينية اذالامر التكوينية اذا نزلت فى لوح القدر التكويني هو الايجاد والفيض و ليس الايجاد نقصاً، والاوامر التكوينية اذا نزلت فى لوح القدر فكذلك اى اوامر تكوينية فاذا نزل بهاالنفس الجبرئيلية الى قلب سيدالمرسلين فتكوينية ايضاً فمادام فى قلبه (ص) و خياله يدوم لم يظهر و لم يبرز للناس فكذلك فاذا ابرز تكون اوامر تكليفية، والحاصل ان هذه الحركة لا يكون بالامر و الايتمار اذ الآمر من حيث انه آمر اى بهذه الحيثية مستكمل بامره و هذا موجب لنقصه والحال ان النقص ليس معقولاً فى العقول و اما الايتمار فان النفس الفلكية و ان كان ايتماره جائز لكن على فرض الامر فحيث لاامر لا ايتمار، لكن هر گاه فرض امر بشود و مقصود فلك نيز تشبيه و وصول به آمر باشد غلط است زيرا كه آمر من حيث انه آمر ناقص است پس تشبه به ناقص معنى ندار د اما در مثل اوامر انبياء پس از آن جهت كه خود مكلف است به تبليغ مستكمل است از خداوند عالم زيرا كه امتثال ساز آن جهت كه خود مكلف است به تبليغ مستكمل است از خداوند عالم زيرا كه امتثال اليكار من ربك» كمالى است از براى او .

[۵۶۲] قوله «يتبعه حركات و هيآت من بذلك» الى قوله «من كل الى صاحبه» أ

چنانچه ما می بینیم که هر گاه خو شحالی در قوهٔ مفکّرهٔ ما باشد خودمان نیز آر ام نداریم بلکه حرکت بدنیه می کنیم.

[٥٤٣] قوله «فيضاً لا مقصداً. . . » <sup>٥</sup>

و قدمر البيان في ذلك حيث قلنا كل عال فله افاضة للسافل.

<sup>1.7111.</sup> 

<sup>.</sup> ٢/١٨۴ . ٢

٣. المائدة/٤٧.

<sup>.11/114.4</sup> 

<sup>41/114.</sup> 

#### [تبصرة وتنبيه]

 $^{ackslash}$ قوله «و هو انه قائم بالفعل . . . »

ای قائم بالذات نه اینکه او نیز قائم بالذات می شود زیر اکه این صفة مخصوص واجب الوجود است، بلکه مراد این است که جمیع کمالاتی که نسبت به آنها بالقوه باشد و لایق کمال او باشد بالفعل می شود و حر کة بالار اده یا فطری است کمافی الطبیعة و یا بتصور کامل است که متحرك می شود بسوی او تا بر سد به عالی و کامل و مشتبه بشود به او پس بایست مرتبه کامل را تصور کر ده باشد و این او ساط همهٔ منازل است که می رسد به او باز بالاتر را می بیند، باز شوق پیدامی کند و این شوق اختصاص به مادی ندارد، بلکه در عقول بالاتر را می بیند، باز شوق پیدامی کند و این شوق اختصاص به مادی ندارد، بلکه در عقول آنجا بر گر دد بطریق قوس صعود باز بر سد به جائی که مقصود است و اما آنکه فطری باشد مثل حیوانات که حرکت می کنند پس آنها تصور چیزی نمی کنند بلکه ضعفی در معده اش مثل حیوانات که حرکت می کنند پس آنها تصور چیزی نمی کنند بلکه ضعفی در معده اش پیدا می شود و التذاذی هم در ذائقه اش به هم می رسد پی میل بسوی غذا می کند و اصلاً معنی کلیه نمی کنند.

[۵۶۵] قوله «الوجود خيرعلى الاطلاق. . . .» <sup>۲</sup>

بیان این مطلب آن است که وجود من حیث وجود خیر است و عدم شر است، لکن باید دانست که مراد از عدم معدوم صرف نیست زیرا که معدوم صرف وصفی از برای او نیست بلکه آن عدم مضاف به ملکات مثل عدم علم نفس ناطقه زیرا که این نسبة به او شر است شر با لذات و وجود هر گز شر بالذات نمی شود بلکه همیشه خیر بالذات مگر آنکه موجب انعدام خیر دیگری بشود مثل برد... پس شر بالعرض می شود پس از آن جهت که وجود است خیر است لکن شر بالعرض است زیرا که موجب زوال کمال شئ شده که آن کمال لایق او بود و گاهی اطلاق خیر بالعرض بالعرض بوجود می توان کرد مثل وجودی که

١. ٢٣/١٨٤. في المبدء و المعاد المطبوعة «انه تامّ بالفعل».

<sup>.</sup> Y/\ \ \ \ . Y

موجب... کاملی بشود و از اینجا معلوم شد که در مخلوقات و موجودات خداوند شر با لذات نیست زیرا که عدم مضاف به ملکات اگرچه حظّی از وجود دارند لکن اعدامند و اعدام مجعول و مخلوق نیستند و کیف کان از اینجا معلوم می شود که وجودی که اصلاً شوب امکان و نقص در او نباشد بلکه وجود صرف باشد او خیر صرف است شائبهٔ شری در او نیست و او واجب الوجود است.

# [۵۶۶] قوله «ثم الوجود الذي يليه خيرالخيرات . . . » `

مثل عقل اوّل و ثانی در قوس نزول تا برسد به هیولی. تنبیه ممکن نیست که عقل اول و ثانی ترقی کنند بمافوق خود زیرا که راه از بالا منسد است مگر آنکه تنزل کند و نازل بشود در قوس صعود ترقی کنند از قبل ماده تا باز بر سند به مر تبهٔ عقل اول بلکه به مقام «او ادنی» برسند که فوق مقام عقل اول است که او فیض منبسط است، پس دو عقل اول در عرض هم می باشند، از اینجاست که گویند انسان اشرف مخلوقات است زیرا که هم کمال قوس نزول دارد و هم کمال قوس صعودی به خلاف عقل اول قوس نزولی که همان یك کمال را دارد و طریقهٔ نزول عقل اول نه به این طور می شود که خلو مر تبهٔ خود را بکند بلکه ایجاب می کند عقل ثانی را بطوری که عقل ثانی حاکی از او بشود و ثانی ثالث را و هکذا و لکن هیچیك مر تبه خود را خلو نمی کنند تا بر سد به هیولی که همه ایجابات بودند و چون از هیولی برگر دد اعداداً حرکت می کند هر عالی دارای دانی می شود علی سبیل الحقیقة والبساطة تا بر سد به مقام عقل اولی. \*\*

مخفی نماند که وجود مجعول با لذات است یعنی حیثیت ذاتش حیثیت مجعولیة است، و ماهیة مجعول بالعرض است کماهوالحق، وقتی که از واجب الوجود جعلی تعلق گرفت بوجود عقل اول پس عقل اول موجود شد، از وجود او انتزاع می شود دو امر ثبوتی، نظر به اینکه امر ثبوتی را نمی توان انتزاع کرد از امر عدمی . و آن دو امر ثبوتی یکی جوهر و یکی مجرد، که اول را جنس باشد و دیگری را فصل . بنابر اینکه ماهیت مرکب از این دو بتواند بشود، و همچنین منتزع می شود یك امر عدمی فقد که فقد کمال حق و

<sup>\*</sup>رمز في الفرق بين العقل الاول و النفس المنبسط.

## [۵۶۷] قوله «قوّة و جودات الاشياء . . . » `

پس هیولی عبارت از عدم وجود فعلیتی است لذا ابا نداشته باشد از سلوك به فعلیة اخری که هنوز دارای او نیست به حرکت جوهریة.

[۵۶۸] قوله «عن شوب قوة…» ۲

 $\rightarrow$ 

مرتبهٔ حق باشد، پس آن دو امر ثبوتی با این جهت فقد عبارت از ماهیت عقل اول است که وجود بشرط لا است که تعبیر می شود به جوهر مجرد فقط، ای لیس غیر ذلك و هکذا عقل ثانی و ثالث، تابر سد به هیولی همه ماهیاتند، پس ماهیت همان امر ثبوتی شد با آن معنی سلبی و عدمی که در همه است، این است مر اد از این که گویند ماهیات از حدموجودات منتزع می شوند. پس اگر قطع نظر کردی از آن امر ثبوتی بلکه نظر مقصود کردی به همان وجود عقل اول، این مراد است از فیض منبسط که با تدبر در عقل اول است که مرتبه او ادنی است و نفس رحمانی است.

وامر النبي امامن مجرى الظاهر او من مجرى الباطن، اما الثاني باينكه عروج كند نفس او وقوه متخيلة او تا اينكه ببيند خودرا، ثم نزول كند پس امر كند يعنى بر سد در صعود به مرتبة اعلى كه خود بيند آنچه را كه در او مصلحت است و مفسده است، پس نزول كند و بر ساند به ديگران. اما الاول به اين طور كه جبرئيل در صورة بشريه حسنه مثل وجه كلى و اماكيفية نزوله و استماع النبي لغيره مع وجود الآلة السماعة في الغير ايضاً باحتمال وجود شرائط في الاستماع الموجود فيه والمفقودة في غيره، و غير ذلك من الاحتمالات فالتكلم في هذا العقل من الكلام ليس له باعث، و الاولى ان يقال ان الواجب علينا ان نحمل الالفاظ على ظواهرها فكلما علمنا من الكلام ليب له باعث، و الاولى ان يقال ان الواجب علينا ان نحمل صريح قاطع على خلافه، و الافالاولى ان نذر في سنبله و نر د فهمه الى اهله، فان الانسان مجبول على الجهل، المعصوم صادق مصدق و العلم هو عندالله و اوليائه.

اما ان جبرئيل هل هوجسم مع ان الجسم اما عنصرى و فلكى و هوليس منها هل هو جسم آخر؟ ففهمه اصعب من خرط القتاد بل اللازم علينا ان نعتقد بان هولاء الملائكة البديعة وسائط الفيض، فشغل جبرئيل ايصال العلوم و القائها، و ميكائيل شغله الارزاق، و عزر ائيل شغله نزع الروح و اسرافيل شغله القاء الصور، هؤلاء الاربعة في قوس النزول، و اما في قوس الصعود، فهذا ايضا اربعة مكرمون في الاخرة ثمانيه، كلّها حوامل العرش كما نطق به القرآن العظيم و يأتي ربّك يومئذ و هو الملائكة القدرية.

<sup>14/110.1</sup> 

<sup>.18/110.5</sup> 

اى بالنظر الى ماهية. [۵۶۹] قوله «وزوال . . .»

اي بالنظر الي وجوده و امكانه الذاتي.

قوله «و ذلك النقص اما لازم له بحسب ماهية . . . »  $^{\mathsf{T}}$ 

حر کة بر دو قسم است حر کت عقلیة و حر کت خارجیة، و حر کت خارجیه بر دو قسم است، حر کت ایج ابیة و حر کت جو هریة، اما حر کت عقلیة تفصیل او این است که اشیاء در علم از لی و کمالی نیز که موجود بو دند صفت امکانی را داشته به این معنی که ماهیات آنها در آنجانیز نسبت سوائیه داشتند اما نسبت به وجود و عدم خاص خود شان در واقع و اما نسبت به وجود و عدم مطلق در مر تبه [ای] از مر اتب واقع داشتند نه در واقع و او آن است که قطع نظر کرده شو د این که در ذات اقد س موجود ند بوجود علمی زیر اکه اگر قطع نظر بکنی نسبة سوائیة ندار ند بلکه موجود ند به وجود و اجب، پس می گوئیم که حر کة عقلیه عبارت است از همان حر کتی که ماهیة از محاق و سط سوایی که دار د، یا بسوی و جو دیا بسوی عدم که یا بوجود علق موجود می شود یا بعدم علت معدوم، و حر کت ایج اینة حر کت عقول است و حر کت عقول عبارت از همان نزول آنها ست به بیانی که گذشت، و حر کت جو هریة مثلاً همان حر کت نظر به این که طفره جایز نیست پس باید هر مر تبهٔ سابقه را طی کند تا بر سد به مر تبهٔ لاحقه زیر اکه مثلاً مر تبهٔ حیوانیه و مر تبهٔ نبا تیه مانع است از مر تبهٔ حیوانیه و حر کت اعدادیه مقارن حر کت جو هریة است را مر تبهٔ انسانیه و مر تبهٔ نبا تیه مانع است از مر تبهٔ حیوانیه و حر کت اعدادیه مقارن حر کت اعدادیه مقارن حر کت اعدادیه مقارن حر کت نیز دانسته شد که امکان خاص در عقول متصور نمی شو دبلکه در مادیات هست .

[ ۵۷۱]فقوله «و ان كان في الواقع منجبراً ...» "

يعنى الماهية من حيث هي و من حيث امكانها الذاتي ناقصة و ان كانت موجودة مع هذه الملاحظة ايضاً و نقصها منجبراً بوجودها الذي هو خير محض.

<sup>1.041/14.</sup> 

<sup>.19/180.4</sup> 

<sup>.19/110.0</sup> 

[۵۷۲] قوله «مختفياً ...» `

اي مضمحلاً.

[۵۷۳]قوله «او سع من تلك المرتبة ...» ٢

و الاشئت تفصيل ذلك فليرجع الى مبحث الماهية من الاسفار. " [۵۷۴] قوله «والسبب اللمّي ان كل واحد من الهويات ...» أ

ان كل واحد من الهويّات اي كليّة سواء كان عقلاً او نفساً او طبيعة او مادياً، و لا يخفي انه رهمع ذلك التعميم اجري بيانه في النفس و الطبيعة فقط . و حاصل غر ضش اين است كه هر يك از هو يات اشياء خالي از كمال مخصوص خو دبو دندوجو د كافي در كمال خو د نبو دند بلكه مستفاداز کامل بالذات بو دند که فیض در او می بایست به هیاکل اشیاء بر سدو نمی شد که در افاضه هريك هريك رااراده بكند كهارادت متعدده كرده باشد به اين معنى كه هر گاه همه در عرض هم واقع مى شدند هريك التفات عليحده مى خواست و اين موجب سنوح حالات در عقل فعال بوديس التفات واحدى متعلق شدبه جهت وحدة همة اشياء كه آن جهت وحدت مثل كليه طبايع باشد كه اين كثر ات همه بالعرض شوندو آن جهت و احده موجو د بالذات، يس آن جهت وحدة كه جهت ثبات اشياء است مثل حوضي يا دريايي فرض كن كه انهار عديده از او جدابشو دیس طریق ایجاد هر فر داز انسان مثلاً دو تا است زیر اکه متباینند لکن همه متعلق يك اقتضاينداز عقل كه فاعل بالايجاب بودو هريك از مراتب تقدم بالذات و بالعلية دارندزيرا كه تقدم بالزمان در عقول و دهر متصور نيست و اما تقدم پدر بر سر اين در فاعل بالاعداد است در قوس صعود كهمابقي معدّ لاحق است مثل اجراء حركت. پس چون ناچار مي بايست در ميان آنها نظام اتمى باشدزيرا كه نمى شد كه نفس نباتي مقدم بر حيواني نباشدو حيواني مقدم بر انسانی پس ناچار از آنجایی که علم به نظام اتم داشت در هر یك عشق غریزی قر ار دار دو شوق طبيعي تا آنكه هر كمالي كهمي رسد حفظ نمايندو هر چه را نرسيده طلب نمايندو

<sup>1.641/77.</sup> 

<sup>.</sup> YT/\AD.Y

٣. صدر المتألهين، الاسفار، السفر الاوّل، المرحلة الرابعة.

<sup>.8/118.4</sup> 

شایق به سوی و صول او باشند تا آنکه امر سایه منتظم باشد و فیض منبسط کم کم بر وز کند در اشیاء واحداً واحداً کانّه در باطن اشیاء که جهت ثبات اشیاء باشد قبض شده حال بسط می شود هر یك و جو د خاص خو در ادر آن قبض اخذ میکنند مثل آنکه آفتاب بر اشیاء عدیده تابیده باشد و یك مانعی روی آنها را گرفته باشد پس چنانچه نور آفتاب در آنجا قبض شده و چون مانع رفع شد باز می تابد و تعقل جهت ثباتشان که به اندك تعمقی معلوم می شود مثلاً زیدی که الآن انسان است پیش از این از اجزاء ارض بود گندم شد و خور ده شد پس دفع شد، پس خاك شد و باز گندم شد و خور ده شد و دفع شد و هکذا پس جهت ثباتشان همان است که در جمیع عوالم موجو دند تا به این نشأه رسیده اند از اینجا معلوم شد که هر شخصی جهت ثباتی دارد.

[۵۷۵] قوله «فلايزال في صفاته الكمالية ...» أ

یعنی اگر چه عقل بالمستفاد به هم رسانیده و در هر جوهر خود بالفعل شده لکن مگر اینکه در بدن باز نسبت به سایر صفات کمالیه باز بالقوة است زیرا که فاقد آنهاست.

 $^{ ext{`}}$  قوله «في سلك العقول المهيمنين  $^{ ext{`}}$ 

عقول مهیمنین آنهایند که هر گز التفات به ذات خود ندارند بلکه التفاتشان به همان مبدء خودشان است.

 $^{"}$ [۷۷۷] قوله «تستمر على و تيرة واحدة ...»  $^{"}$ 

فان قلت: فلك كه متحرك بالاراده است يعنى متحرك بالشعور نه بالفطره و لازم تحرك بالاراده آن است كه اراده حركت سريعه بخواهد بكند و ارادهً بطيئه نيز اگر بخواهد بكند و مع ذلك چنين نيست بلكه دائم حركت مي كند على نسق واحد و و تيرة واحدة.

قلت: که اختلاف حرکت مستند به سه چیز می تواند بشود که هیچیك از آنها در فلك موجو د نیست، یکی آنکه مطلوبات متحرك مختلف باشند شرفاً و خسّة پس حرکت او نیز مختلف می شود سرعة و بطؤ آنکه بسیار او را شائق است به سرعت بسوی او حرکت می کند و آنکه شوقش نسبت به او انقص است به بطؤ حرکت می کند بسوی او.

<sup>.</sup> ۲۵/۱۸۶ . ۱

<sup>.1/187.1</sup> 

<sup>.18/144.4</sup> 

دوم آنکه فاعل بالرضا نباشد یعنی علم به ذاتش کافی در صدور افعال از او نباشد بلکه محتاج به ارادهٔ زائده باشد پس ارادهٔ زائده تعلق بگیرد به مرادی به سرعت حرکت کند، و به مراد دیگر به بطؤ حرکت کند. سوم آنکه امر خارجی باشد که او موجب اختلاف حرکت بشود مثل آنکه حرارت مفرطه در طبیعت بهم برسد یا آنکه برودت و هکذا و چون هیچیك از اینها در نفس فلك نیست و لذا اختلافی در حرکات او نیست و طبیعة فلك نونز عاصی نیست او را، زیرا که طبیعة فلك نسبت به نفس فلکی به منزلهٔ قوی نفس ناطقه است نسبت به نفس ناطقه ما چنانچه اینها مسخّر اویند و از جنود اویند و او فاعل بالایجاب و الایجاد است نسبت به آنها فكذلك طبیعة الفلك و چنانچه این قوی در مراتب نفسند بلکه هر عالی نسبت به دانی همین طور است چنانچه ملاحظه می شود در حرکت جوهر نطفه که سنطفه نفس نباتی پیدا کرد و بعد نفس حیوانی آن نفس نباتی به منزلهٔ قوای نفس حیوانی می شود که نسبت به او فاعل بالایجاب می شود، اگر چه نفس نباتی نسبت به نفس حیوانی فاعل بالاعداد بود فکذلك طبیعة فلك بانفس فلك ، و اینکه در قوه جاذبه و ماسکه حیوانی فاعل بالاعداد بود فکذلك طبیعة فلک بانفس فلك ، و اینکه در قوه جاذبه و ماسکه و غاذیه در مسك و تغذیه و جذبشان اختلاف به هم می رسد به جهت امور خارجیه است که موجب سنوح حالات است در فلك اینها نیز نیست پس سنوح حالات متصور نمی شود تا موجب اختلاف حرکت بشود پس علی و تیرة واحدة حرکت می کند.

[۵۷۸] قوله «القرب في الصفات ...» \

و قوله (ع) «تخلّقوا باخلاق الله» ٢ اشارة الى القرب بالصفات.

[الفصل الحادي عشر: في كيفية صلور الاشياء عن المدّبر الاوّل] [ ٥٧٩] قوله «عن التدبّر الاول ...» ٣

و انما لم يقل عن المدبر الاوّل مع كونه حق العبارة، لكون المدبر هناك عين التدبّر.

<sup>. \ 4 / \</sup> A Y . \

٢ لم اعثر عليه في الجوامع الروائية، استند اليه صدر المتألهين في اسفاره عن النبي (ص) ج ١ ص ٢١ و الفيض الكاشاني في
 علم اليقين ج ٢ ص ٢ • ١ و السبز و ارى في شرح دعاء الصباح ص ٨٧.

٣. ٨٨ ١/٢.

اي صفاته عين ذاته.

[ ۵۸۱] قوله «احدى الفعل ...» ٢

اى لاشريك له فى الايجاد.

[۵۸۲] قوله «و ساير الصفات يرجع اليه ...» "

تفصيله ان للواجب صفات جماليه وهي الصفات الثبوتية كالعلم والقدرة وغيرهما فعلمه مثلاً عبارة عن وجوده بل عين وجوده ووجوده عين ذاته و ذاته تعالى هو وجوب الوجود و كذا القدرة و غير ذلك، و جلالية وهي الصفات السلبية مثل عدم كونه جسماً و عدم كونه مركباً و جوهراً و عرضاً و غير ذلك، و هي عبارة عن سلب الامكان و النقائص و سلب الامكان عين اثبات الوجوب و سلب النقص عين اثبات الكمال فهي ايضاً ترجع الي وجوب الوجود و وجه تسمية الاولى بالجمالية و الثانية بالجلالية و اضح عند من راجع الى تفاهم اطلاق الجلال و الجمال عند الهل العرف فان الجمال عبارة عن الشمائل الحسنة و الصفات الثبوتية كلّها على هذا المنوال، و الجلال عبارة عن الكبريائيه و العظمة و مقتضاها ان لا يكون له نقص كما لا يخفى .

## [۵۸۳] قوله «الابداع للوجود ...» أ

اى راجعة الى المعنى الواحدو هو القيومية الذاتية التى تشمل الرازقية و الخالقية الى غير ذلك، فالصفات الفعلية كلها داخلة تحت ذلك المعنى الواحدو ليس هذه المعانى فى ذاته تعالى اذ الفعل زائد على ذاته فكل صفة فعلية له تعالى زائدة على ذاته تعالى و ان كانت ناشئة عن ذاته الآ انها ليست فى مرتبة ذاته.

#### [۵۸۴] قوله «و ما يو جد شيء منه ...»<sup>۵</sup>

هذه قاعدة كلية يريد تفسير قانون كلّي و المعنى ان الذي يوجد شيٌّ منه انما يوجد بما

<sup>.4/\\\.\</sup> 

<sup>.4/111.</sup> 

<sup>.0/188.8</sup> 

<sup>.8/141.4</sup> 

۵. ۸۸ ۱۸۷.

هو هو ، بيان ذلك ان الموجد على قسمين : احدهما كون الشيء موجداً و موجباً بنفس ذاته من دون حاجة الى انضمام امر آخر و حيثية اخرى في موجو ديته حتى يكون موجو ديته و اقتضائه بواسطة ذلك الامر و تلك الحيثية مثال ذلك واجب الوجو د فانه تعالى علمه تعالى بذاته كاف في الموجودية والموجبية والاقتضائية و من هذاالقبيل علم النفس بالنسبة إلى البديهيات الاول حيث ان علمها بذاتها يكفي في علمها بها. و ثانيها كو نه موجداً لكن بو اسطة امر آخر كالمجاورة في الماء بالنار فاذا قيل النار حارة او الانسان ماش او عمر و كاتب او غير ذلك فان النار لايكون موجداً للحرارة و موجباً لها الا اذا جاور الماء و كون الانسان ماشياً انّما هو بالمشيى وكذا كون عمرو كاتبأ ففي الحقيقة الذي هو مقتضى و موجب هو الكتابة و المشي فكلما كان من قبيل الاوّل فجهة ذاته هي جهة الموجدية و الموجبية و كلّما كان من قبيل الثاني فلايكون جهة ذاته جهة الموجدية بل يحتاج الى امر يكون به موجداً كماهو واضح.

[٥٨٥] قوله «دخل ما انبعث...» ١

الى ان تحقّق تلك القاعدة الكلية فنقول إن واجب الوجو د من قبيل الاوّل حيث إنه تعالى ليس له حالة منتظرة في مو جديته و مو جبيّته.

[۵۸۶] قوله «فاوّل الصوادر منه موجود احدى الذات ... $^{\mathsf{Y}}$ 

لا يخفي ان كلِّ الكلام انَّما هو في قوس النزول ليس الاَّ فنقول لابدَّ ان يكون بين العلَّة و المعلول مناسبة ذاتية و معلوم انّ تلك المناسبة مفقودة بين ذاته و بين الماهيات فلا ينبعث الماهيات عن ذاته تعالى بل لابدّان يكون ذلك المنبعث وجود اذ ذاته تعالى صرف الوجود و الوجود الصرف و لانّه تعالى بسيط الحقيقة ليس فيه جهات شتّى و لا يصدر منه الأسي يكون كذلك وليس هو الآالوجود.

[۵۸۷] قوله «لتأخر هما عن الموضوع و المادّة ...» "

فلا يكونان صادراً للاوّل اذ الموضوع و المادّة مقدّم على الصورة و العرض فكيف يكونانَ اوَّلاَّ مع انَّ المفروض كون شئ سابقاً عليها. و لقائل ان يقول هذا منقوض بما لم يكن

١. ١٣/١٨٨. في المبدء والمعاد المطبوعة: «وكلما فاض عن الواجب فانه انبعث عن صريح ذاته...»

<sup>1. 44/\41.</sup> 

<sup>18/144.8</sup> 

له مادة سابقة بل كانت صورته سابقة على مادته كالفلك و كالنفس الانساني فايّ مانع من ان يكون هذا هو الصادر الاوّل.

# $^{\text{N}}$ قوله «و هو اعظم الممكنات و اشرفها بالحدس $^{\text{N}}$

حدس عبارت از رقیقة و لطیفهٔ قوّهٔ عاقله است نظر به اینکه به اعتبار حرکت قوه فکریه حرارتی در دماغ حاصل می شود و جذب رطوبات دماغیه می کندیك تلطیفی در قوّهٔ عاقله به هم می رسد که بدون حرکت از مبادی به نتایج متصل می شود اصلاً و قطعاً احتیاجی به حرکت در مبادی نداردیا آنکه احتیاج به دو حرکت ندارد، بلکه همان یك حرکت می کند از مبادی بسوی مطلوب بدون حرکت از مطلوب به مبادی ثم از مبادی بسوی مطلوب. اهل میزان آن قوّه را که حالتش چنین است قوهٔ قدسیه می نامند و کیف کان مراد آن است که هرچه که فی الجمله شعوری دارد به حدس می فهمد که باید صادر اوّل اعظم و اشرف باشد.

[۵۸۹] قوله «بقاعدة الامكان الاشرف…» ۲

و این قاعده ای است که شیخ اشراق تمهید این قاعده نمود"، و معلوم است که اشر فیة دلالت بر اخسیّة می کند، پس باید اخس هم باشد یعنی آنکه آخر صادرات اخس است، پس به قاعدهٔ امکان اشرف اثبات صادر اوّل نمی کنیم، بلکه اثبات اشر فیة صادر اوّل را می کنیم.

#### [۵۹۰] قوله «بعقول الانبياء ...» أ

اتما قيد بها لان عقول جمهور الناس اتما هى فى الحقيقة تلطيف فى خيالهم فكيف يمكن مطابقة العقول التى فى قوس الصعود للتى فى قوس النزول مع اتها عقول صرفة و ما فى الصعود عقول غير صرفة لكونها من قبل مادة كما لا يخفى. و يمكن الجواب عن هذا النقص بان فى المقام مشارب، مشرب المصنف و مشرب المشائين و مشرب الاشراقيين. امّا الاخير فيجئ الكلام فيه و امّا مشرب المصنف فيمكن اثبات الصادر الاوّل و اختصاصه بالعقل الاوّل ببرهان قاعدة الامكان الاشرف فيكون دليلاً لاشرفيته ايضاً و امّا كلام المصنف هنا اتما هو

<sup>.</sup> ۲ • / ۱ ۸ ۸ . ۲

٣. شهاب الدين السهروردي، حكمة الاشراق.

۴. ٢١/١٨٨. في المبدء والمعاد المطبوعة «الي عقول الانبياء».

على مشرب المشائين و مشربهم التلازم بين المادة والصورة و عدم الانفكاك سواء في ذلك الافلاك و السفليات، و مذهبهم انها اى الصورة و المادة متباينان بحسب الوجود اى لكل منهما وجود عليحدة و متلازمان في الخارج بحسب الوجود على وجه غير دائر يعنى ان الصورة واحد بالعموم، والهيولى واحد بالعدد لكن الهيولى محتاج الى صورة ما في الوجود و الصورة محتاجة الى الهيولى في التشخّص، و بعبارة اخرى ان طبيعة الصورة معلولة للهيولى في التشخّص فالهيولى علّة لطبيعة الصورة و الصورة علّة للهيولى في الوجود، لكن لمّا كان الصورة واحدة بالعموم فلامحالة يوجد بالتشخّص والافراد يكون عندهم عليّة باستمداد العقل الفعال فكون العقل الفعال واحداً بالعدد بجهة ضم عقل فعال بمادة شخصى صورة ما.

و اذ تقرّر ذلك فنقول فعلى مذاهبهم فلا يجوز كون الصورة صادراً اوّلاً و ان كان علّة للهيولى مقدّمة عليها الا انها متأخرة عنها من جهة اخرى، فلها تأخر ايضاً و لو كان من جهة فكيف تكون الصورة صادراً اوّلاً، و امّا النفس فنقول فيها ايضاً ان كونها صادراً اوّلاً اما من جهة ذاتها العقلية فهو العقل و لا كلام فيه و امّا من جهة عدم كونها عقلية بل من جهة ماديتها فهى ايضاً لا يمكن ان يكون صادراً اوّلاً، لانها ايضاً متأخرة من جهة كونها متعلّقة بالمادة و البدن اذ لا يفعل الآبالبدن او بمشاركة القوى التي في البدن و بالجملة لا تنفك عن البدن فتكون مسبوقة ايضاً بالبدن من جهة كونها متعلّقة بالمادة التي هي البدن و بعبارة اخرى هي بدنية فكيف يكون صادراً اوّلاً.

# [ ۵۹۱] قوله «فمع و جوبه امكان المحوى...» ا

و لا منافات بين امكانه و بين ما قالو امن ان الشئ ما لم يجب من العلّة لم يوجد، لان هنا اموراً وجوب العلّة و وجودها و وجودها و وجوده و امكانه، امّا وجوب العلّة و وجودها فمن قبل علّتها، و امّا و جوب المعلول و وجوده فهو بملاحظة علّته بالنظر الى نفسه، و امّا امكانه فهو بالنظر الى ماهيّته، و بيان ذلك ان العلّة لابدّ و ان يكون جهة ذاته جهة اقتضاء المعلول المعين بان يتعيّن ذلك المعلول في مر تبة ذات تلك العلّة بحيث تكون مقتضيه لذلك المعلول حتى لا يلزم الترجيح بلا مرجّح، فللعلّة و جوب و وجود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود و وجود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود و بعود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود و بعود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و وجود من قبل علّتها و للمعلول ايضاً و جوب و جو

من جهة اقتضاء علّته بالنظر الى نفسه نظر أالى قولهم الشئ مالم يجب من العلّة لم يوجد فوجوب المعلول من العلّة هو تعينه في مرتبة ذات علّته و اقتضائها اياه و انبعاثه عن ذاته فاقتضائها اياه هو عبارة عن وجوبه من العلّة و اما امكانه بحسب ماهيّته فبان للماهيّة من حيث هي هي ليسيّة ذاتية في مرتبة ذات العلّة اى نسبتها الى الوجود و العدم نسبة السوائية فما دام لم يجب من العلّة لا يتحرّك من حاق الوسط الى الوجود، اذا تحقّق ذلك فنقول ان الحاوى لو كان علّة للمحوى فمع وجوبه اى الحاوى من علّته التي هي الحاوى امكان المحوى اى بحسب ماهيته.

#### [۵۹۲] قوله «فيقارنه امكان الخلاء ...» \

اذ المفروض عدم وجود المحوى، و الحال انّ الحاوى موجود فوجود المحوى مستلزم لعدم الخلأ و عدم وجوده مستلزم لوجود الخلأ و وجود الخلأ محال ممتنع بالذات و المستلزم للمحال و هو كون الحاوى علّة للمحوى محال.

## [٥٩٣] قوله «لانّ الممكن من حيث امكانه لا يستلزم المحال...» <sup>٢</sup>

اذ الممكن اذا كان علّة للحال فحيثية ذات المعلول حيثية المحال و الامتناع فلابدّ ان يكون علّته ايضاً كذلك اي ممتنعاً فيلزم كون ما فرضته ممكناً ممتنعاً.

## [۵۹۴] قوله «لا يكون مستلزماً للواجب بالذات ...» "

اذ الواجب بالذات حيثية ذاته حيثية الوجوب بالذات فالمعلول الذي هذه حالته لابدّ ان يكون علّته كذلك اي واجباً بالذات فيلزم كون ما فرضته ممكناً واجباً.

## [۵۹۵] قوله «ان الفلك الحاوى ...» أ

يعنى قرار شما اين شده كه فلك حاوى مثل فلك الافلاك مثلاً با جوهر عقلى علّت است از براى فلك محوى فلك ثامن.

# $^{\Delta}$ قوله «قلنا مامع المتقدّم بالزمان ...»

بيان ذلك ان كلّما كان ينتهي الى المتقدّم بالذات فهو كما قلت مثلاً هر جزئي از زمان

۱. ۱۸۸۱/۳.

۲. ۱۸۱۱۴.

<sup>.0/119.8</sup> 

<sup>.</sup> Y/1 19 . F

<sup>.1./149.0</sup> 

تقدم بالذات دارد به جزئی دیگر از زمان، حال زیدی که واقع است در زمان متقدم اگر چه او خود تقدّم بالذات ندار دبر عمری که واقع است در زمان متأخر لکن معیّت دار دبا زمان متقدّم، و تقدّم اجزاء سابقه زمان نسبت به اجزاء لاحقه تقدّم بالذات است پس آنکه معیّة دار د با زمان متقدم، او نیز تقدّم بالذات دارد.

## [۵۹۷] قوله «و نحوه...» ١

و المرادمن المعيّة هو العلاقة بالذات پس صورة مثلاً هر گاه علّت از براى شئ بشود متقدم بر آن شئ خواهد شدو چون صورة با هيولى خود علاقه ذاتيه دارد، از جهتى اگرچه علّت است متقدّم بر او و لكن از جهت ديگر معلول است متأخر از او و هيولى متقدّم است، پس هر چه را كه صورة علّت او است متقدّم است بر او، هيولى نيز مقدم است و آن چيزى كه با هيولى معيّة دارد او نيز مقدّم است بر صورة، كنفس الهيولى و هر گاه عرضى علّت از براى شئ بشود لا محالة عرض در موضوعى مى شود پس علاقه ذاتيه با موضوع دارد، پس موضوع نيز متقدّم بر آن شئ مى شود از بابت اينكه متقدم على المتقدّم بالشئ مقدّم على ذلك الشئ، و بالجملة علاقه ذاتيه بايد باشد در ميانه آن شئ كه معلول مى شود با شئ ديگر و در ميانه آن شئ يعنى طرفى المعيّة و اگر نه چنين باشد ما مع المتقدّم مطلقاً مقدّم نمى شود اگر چه آن مقدم متقدم بالذات باشد.

# [٥٩٨] قوله «امّا العدم المطلق فليس بخلاً ...» `

اذ الاعدام المحضة كثيرة و الخلأ محال فيلزم محالات كثيرة وليس كذلك، اذ العدم ليس بخلاً واقاموا على امتناع الخلأ براهين: منها ان البعد من هنا مثلاً الى فلك الا فلاك ازيد من البعد الى فلك القمر بالزيادة و النقصان و هذا البعد مقدار و المقدار عرض حال لابد من موضوع و محل و هو الجسم فيلزم من فرض الخلاً عدم الخلاً، هذا هو المطلوب.

## [۵۹۹] قوله «والنفس ليس علة للجسم ...» "

بيانه ان النفس حيثية ذاتها حيثية التعلق بالبدن و فعلها اي فاعليتها انما هو بالبدن

۱. ۱۸۱/۱۸

<sup>.</sup> ۱۳/۱۸۹.۲

<sup>.17/189.7</sup> 

والجسم والقوى البدنية و الجسمية و ان كانت مجردة بحسب الذات الا انها مادية فعلاً اى لها علاقة تامة بالمادة التي هي البدن فما كان هذا حاله كيف تكون علة في البدن و ان كانت مع قطع النظر من الجسم فهي عقل لانفس فثبت المدعى اذ لازم النفس هو كونهما متعلقاً بالبدن.

## [۶۰۰] قوله «بل ان تحقق ...» ا

اتى بكلمة ان اشارة الى ان هذا ايضا لايمكن بل مجرد فرض و تعليق اذ الاعراض امور عدمية والنفس الذى متعلق القوام بالجسم امر موجود و قد مر ان المعتبر فى فاعلية الجسم فى جسم آخر هوالوضع والمحاذاة فكيف يتصور الوضع بين الموجود و المعدوم، نعم يمكن ان يكون الجسم بالنسبة الى الاعراض التى فيه فاعلاً ما به لكن الكلام المعدوم، نعم يمكن ان يكون الجسم بالنسبة الى الاعراض التى فيه فاعلاً ما به لكن الكلام انما هو فى الفاعل الموجد. بل نقول كلية ان كل صفة و احوال تعرض الشئ فذلك العارض و الصفة اما تكون فى مرتبة ذلك الشئ الذى هوالمعروض ام لا و بعبارة اخرى الموضوع من جملة المشخصات، پس هر موضوعى نسبت به عرض بايد جهت اقتضائى الموضوع من جملة المشخصات، پس هر موضوعى نسبت به اين عرض حادث است و لكن پيش از اين حادث نبوده است حالا حادث شده و اقتضاى او از اوّل بوده است لازم مى آيد تخلف علّة از معلول، و اگر موضوع در اوّل مقتضى نبود اين عارض را، بعد متقضى شد لازم مى آيد اين موضوع تجدّد وحركت داشته باشد فى جوهره پس ثابت بعد متقضى شد حركت جوهرى.

# [۶۰۱] قوله «لزم صدور الكثرة ...» آ

یعنی بلکه می گوئیم از مصدر که وجود صرف است باید یك وجود صادر بشود یعنی مجعول بالذات باید همان وجود واحد باشد از مصدر و جاعل بالذات، و امّا مجعول بالعرض مضایقه نداریم جهات كثیرة باشد در آن صادر اوّل .

# قوله «و تعقل للاعتبارات ...» $^{"}$

والمرادهنا هو هويتهو امكان نفسهو وجوبه بالاوّل.

<sup>.17/149.1</sup> 

<sup>.8/190.4</sup> 

<sup>.1 - 119 - .</sup> ٣

#### [8.8] قوله «شبيه بالقوّة فيناسب الهيولي ...» `

فان قلت: فلم لم يقتض الهيولي؟ قلنا: ان في العقل و امكانه لمّا كان شر فاً لكونه اعلى فلذا اقتضى جرم الفلك و امّا هيولي الفلك فهي موجودة بالعرض لابالذات.

## [۶۰۴] قوله «واما تعدّدها من حيث الاشخاص ...» ٢

لايخفي ان هذا البيان على مذاق المشائين فهم قائلون بالفرق بين الفاعل التّام و العلّة التَّامة، فإن الفاعل في الاشخاص انَّما هو الجهة الَّتي في العقل العاشر والعلَّة التَّامة هو معالعلل الثلاثة الباقية الماديّة و الصورية و الغائية فاذا اجتمع هذه الاربع يكون الشخص موجو داً وهو كماتري مستلزم لصدور الكثرة عن الواحد، و نقل عنهم أنّهم ليسوا قائلين بوجوب المناسبة بين العلّة والمعلول اي لا يجب ان يصدر من العلّة ما هو شبيه بها بل قديكون كذلك و قدلا يكون كالحرارة من الحركة. والتحقيق بحيث يستقيم على مذهبهم ايضاً ان يقال: اينكه شخص از براي او يك وجو داست كه قائم است به دو مضاف اليه به لحاظ قيامش به مضاف اليه جهت اشتراك استوبه لحاظ ديگر جهت امتياز است يعني يكوجو دبسيط دار د كه اضافه مي شو د بسوى نوع و وجود نوعي مي شود تارة و اضافه مي شود بسوى شخص، وجو د شخص مي شودو هر دو نفس الامرية دارندنه آنكه محض اعتبار است بلكه منشأ انتزاع اين دو جهت عموم و خصوص است و بالجملة بس فاعل كه جهتي بو د در عقل عاشر تعيين مي كندهمان وجود نوع راليس الاً، يعني همـان تعيـين نوع از اوست كـهمعني است بسيط اگر چـه وجود شخص توقف داشته باشد به امور اخر ايضايس كانّه تعيّن و تشخّص شخص متجزّى مي شو د و قدری تعیّن از فاعل است و قدری از مادّه و قدری از صور ة و قدری از غایة که سر همر فته علّت تعيّن شخص است. و حاصل كلام آن است كه تخصيص تنها از جانب فاعل نيست، بلكه تخصيص نوع با اوست فقط و او امرى است واحد مستلزم صدور كثرة از واحد نيست. [8.0] قوله «فلا يحصل الآباختلاف القابل ...»

مثل اینکه نقطه ای است یکی فرسی یکی انسانی، اوّل قابل است از بر ای صورة

<sup>.17/19 . . 1</sup> 

<sup>. 41/19 . . 7</sup> 

<sup>.</sup> ۲٣/١٩٠.٣

فرسيه، دوم قابل است صورة انسانيه را.

#### [۶۰۶] قوله «او باختلاف استعداده ...» `

مثل اینکه ماده است و قابل که هر دو یکی است که هیولی باشد ولی یک استعداد حرارة دار دبه جهت مجاورتی مثلاً و دیگری ندارد. تفصیله ان الکثرة اما مستندالی الفاعل او القابل او الماهیة او لو از م الماهیة، امّا الفاعل فالمفروض ان لیس فیه تعدّد اصلاً و الماهیّة موجودة فی کل الاشخاص و لو کانت الکثرة مستندة الیها یلزم ان یکون کل شخص اشخاصاً فلاینتهی کل الاشخاص و لو کانت الکثرة مستندة الیفی لو از م الماهیة کالحال فی نفسها فانحصر لامحالة بل یتسلسل و یذهب الی غیر النهایة و الحال فی لو از م الماهیة کالحال فی نفسها فانحصر الامر فی القابل فقط الذی هو المادّة، فنقول فیه: ان الکثرة اما تکون مستندة الی ذات القابل اذحالها حال الماهیة کمامر فلابد ان یکون مستندة الی تجزیته و تجزیتها لا یکون الا بالقواطع و القواطع و القواطع ایضامحتاجة الی ایضالها مادّة فلابد ان ینتهی الی مادة لا تقبل التجزی و هو الجزء المعین من حرکة الفلک الذی هی واسطة للربط بین الحادث و القدیم فانها حرکة متصلّة و احدة و وجود و احدموجب لتجزیة المواد و اعطاء و الاستعداد بالمواد الموجب لحصول الاشخاص و الافراد.

[۶۰۷] قوله «اعداداً كثيرة من نوع واحد ...» ٢

بان يكون التعيين من الفاعل أنّما هو بالنسبة الى نوع تلك الاشخاص كما بيّنا.

[٤٠٨] قوله «انواعاً مختلفة ايضاً ... »

بان يكون التعيين منه بالنسبة الى جنس تلك الانواع.

[٤٠٩] قوله «لاختلاف القوابل عندالمشائين ...» \*

ولك ان تسئل ان سبب اختلاف القوابل ماذا؟ ولاریب ان اختلاف القوابل اختلاف نوعی زیرا كه نطفه فرسیه مثلاً بانطفهٔ انسانی یا حماری قطعاً هریك اثری دارد كه آن دیگری ندارد و لااقل از اینكه می بینی نطفهٔ فرسی در رحم انسانی یا حماری تربیت نمی شود پس

<sup>.</sup> ۲۴/19 . . 1

<sup>. 4/191.4</sup> 

<sup>.4/191.4</sup> 

<sup>. 1/191.4</sup> 

معلوم است که اختلاف قوابل اختلاف نوعی اند اگر چه قایل شویم که حیوان کلاً نوع واحدند و فرس و بقر و غنم و اسد و هکذا اصنافند لکن این مطلب دفع ایر اد نمی کندپس لابد هستی که قائل بشوی که تکثر به اعتبار جهاتی است که در فاعل است.

ثم بعضهم اور دوا على برهان امكان الاشرف، فنقرّر اوّلاً تلك القاعدة بحسب فهمنا، فنقول: ان الماهيّة قابلة صرفة و واجب الوجود فاعل صرف، وليس في قابلية الماهية نقصان اصلاً كما ان ليس في فاعلية الواجب تعالى نقصان جزماً فاذا كان كذلك فكلّما تصوّر الواجب والعقل الفعّال فلا محالة يكون ذلك المتصوّر ماهية قابلة فالممكن الاشرف و الصادر الاوّل هوذلك والايلزم الترجيح بلامرجّح او ترجيح المرجوح على الراجح لكون ذلك اشرف.

و اور دعليه بان للعقل ان يتصور بين كل شدّة و ضعف افر ادغير متناهية بعضها فوق بعض، كل عال بالنسبة الى السافل شديد بل بين كل مر تبة من الشدة و الضعف افر ادغير متناهية فلم ينته الامر اصلاً لان المفروض ان واجب الوجو دغير متناه بالشدة فلا يكون صادراً اوّلاً.

والجواب: اوّلاً ان هذا حقيقة مجرّد شبهة والاّ فليس بايراد، اذلم يكن مانعاً لمقدّمة من مقدّمات برهاننا و لاغير ذلك، و ثانياً نقول ان هذا الايراد وارد لوقلنا بان العقول متّصل الهويات و لسنا نقول بذلك بل نقول بانها مستقلات، و ان شئت مثال ذلك حتّى يتّضح المقال فاعلم ان مثال ذلك القوّة العاقلة ثم الخيال و هكذا الى ان يصل الى ما هو صف النعال و هو الهيولى حيث ان طرف نقصان القوّة العاقلة و هو آخر درجتها متّصل الى اوّل طرف قوّة الخيال و هكذا والحال ان كلّها موجود واحد فكل هذه المفاهيم موجودة في الانسان بوجود واحد بسيط، و النفس قاهرة لها و لها سلطان عليها و هكذا بلا تفاوت في القول كذا قيل.

[ ۶۱۰] قوله «من الجهات والحيثيات...» `

اي الجهات والحيثيات الوجودية.

[٤١١] قوله «فذهبواالي ان في العقول عدداً كثيرة ...» ٢

حاصل مراد شان اين است كه انواع جسمانيه و كثرة مواليد لا تعدّو لا تحصى است،

<sup>.</sup> ٨/١٩١.١

<sup>.9/191.7</sup> 

بعضى [كه] هستنداز بابت تناسل هستندو بعضى از مكونات هستند كه مجدداً متكوّن می شو د حیوانی که اصلاً کسی ندیده بلکه تا به حال نبو ده است چنانچه ملاحظه می شو د در كرمهاى مسكونه در قاذورات و نجاسات ديگر كه هيچيك بيكديگر شبيه نيستنداز هرنجسي يك طور حيوان متكوّن مي شود، و خود اجسام هم از يكديگر فصلي ندارند دراين عقول جهات متعدّده قر ار می دهد گویا که در هر یك ده جهة قر ار دادهاند، ده در ده صدیا در هر یکی صددر صدهزار، اینها کفایت در صدور این انواع لا تعدّو لا تحصی نمی کندو همچنین در علويّات كواكبي كه در فلك نهم هست هر يك طبيعتي دارند متفاوت، در عقل فعال چقدر جهات هست که کفایت همه را بکند؟ و قول به اینکه در عقول جهات لا تعدّو لا تحصی است مزخر ف است پس باید در عقول اندازه بحسب عدد قرار نداده بلکه گفت که بعدد انواع مختلفه جسمانيه عقول هست آنقدري كهوفا بكند ظاهراً، عقول عرضيه وطوليه را اشر اقیون به اینطور قائلند که نور الانوار نور اوّل راموجو د کر د که عقل اوّل است پس یك اشر اقبي در عالى كه واجب است متصوّر است و يك مشاهده از سافل مر عالى را، از هريك نوری ساطع شداین و در عرض یکدیگر زیرا که علت و معلول نیستند، ثم از نور اوّل که عقل اوّل باشدیك نوری موجود شد و از اشر اق او به ثانی و از مشاهده ثانی مرعالی را از هر یك نوری و از اشراق هر دو تا به ثالثی و از مشاهده ثالث هر دو عالی را نوری و هكذا منفر دو مجتمع توان فرض كرد الى ماشاءالله.

وقد يقرّر در فهم به اينطور كه يك وجود صرف واجب الوجود دارد كه تعين ولاتعين برنمي دارد بعد چنانچه مثلاً ملاحظه جنس مثل حيوان با فصل اخير بكني جنس از صرافت خود نمي افتد و نوع پيدا نمي شود و چون ملاحظه كردي لا محالة با آنكه تعيني نداشت صرف ابهام بود، به سبب اين تنزّلي كه به هم كرد از آن صرافت خود افتاد، كذلك بلاتشبيه واجب الوجود صرف وجود است تعيني در او نيست از او مجعول شد وجود، نظر به اينكه هم بايد جاعل وجود باشد و هم مجعول اوّل از واجب صادر شد البتّه در او تعين است كه عبارت از فاقديّة مر تبه واجبي باشد، پس يك وجود دارد كانّه صاحب دو درجه واقعيه دارد يكي وجود مطلق است كه مشترك است با جميع وجودات و ديگري وجود مقيّد است به حيثيتي كه قيد خارج است و تقيد كه عبارت از تقييد او به فاقدية وجود فوق و دليل بر وجود

این دو حیثیة وجودیه دارد، با آنکه یك وجود است و مع ذلك مشتمل است بر این دو حیثیت، این است که اختلاف الآثار دلالت می کند بر اختلاف مؤثر ات مثل کونه معلولاً للواجب لا للعقل الثانی و کونه علّة للعقل الثانی لاالثالث و هکذا و این منافات ندارد با آنکه گفتیم که ما به الامتیاز در وجود عین ما به الاشتر اك است کما هو واضح ، پس می گوئیم که علّت حدّ تامّ معلول است و معلول حدّ ناقص علّة است پس تارة علت را اشر اقی است بر معلول و اخری مشاهده معلول است مر علّت را، و معنی حدّ ناقص بو دن معلول آن است که مثلاً عقل اوّل که صادر اوّل است مثل مرآت و مجلی است یعنی مظهر جمیع اسماء و صفات و اجب الوجود است که همه در این ظاهر است غایة ما فی الباب که این صفات و اسماء که در ذات اقدس موجودند علی وجه الضعف بالنسبة الیه تعالی و مشاهده معلول ذات خودش را بعینه مشاهده علّت است کما یدل علیه قوله «من رأنی فقد رأی الحق» و وجه ضعفش نظیر آینه است که وقتی که مثلاً آفتاب بتابد میان مر آدهمان اثری که متر تب می شود بر آفتاب، بر عکس آفتاب در آینه نیز متر تب می شود لکن نه بر وجهی که بر نفس آفتاب متر تب می شود بلکه اضعف از او .

اذا تحقق ذلك فنقول از اشر اق مبدء بر عقل اوّل عقلی خلق شد که عقل ثانی باشد و از مشاهده عقل اوّل مر مبدء را عقل دیگری صادر شد ثم از اشر اق عقل اوّل مر ثانی را عقل صادر شده، ثالث باشد و از مشاهده عقل ثانی مر اوّل را عقل دیگری و هکذا، آمدیم بال دو عقل از مشاهده عقل اوّل مر مبدء اوّل را و از مشاهده عقل ثانی مبدء وجو در اکه عقل اوّل آنها نیز عقلند از اشر اق علّت هر یك عقلی صادر می شود و از مشاهده هر یك عقل دیگری پس کلام را می آوریم بر سر این عقل و هکذا پس آنچه از اشر اقات عقل اوّل و ثانی و ثالث و رابع و هکذا صادر شده عقول طولیه گویند، پس سلسله طولیه بهم می رسد و آنچه از مشاهده مکان صادر شده عقول عرضیه گویند آنها نیز عرضیه هستند که باز در طول هم و اقع شده اند و هکذا تا می رسد به جایی که دیگر عقل صادر نمی شود به جهت ضعف و جو دی که به هم می رساند پس قوه عاقله که نفس جسم فلکی باشد صادر می شود پس در بدایای عقول عقول

۱. صحیح مسلم، ج۷ ص۵۴ س۱۳.

اقوى وجوداً بودند هر چه پائين مى آيد اضعف مى شود البته آنكه در او ايل واقع شده اند اشر فند در جه به در جه الاشر ف فالاشر ف تا بر سد به نفوس و صور تها، هكذا:

[٤١٢] قوله «فوق العشره او العشرين او الخمسين ...» ١

اشارة الى اختلاف الاقوال.

[٤١٣] قوله «بازاء عدد الافلاك ...»٢

اى الكلية و الجزئية، يعنى دليلى نداريم كه عددشان فلان است آنكه يافته اند دلالت بر انحصار آنها در آنها كه بيست و پنج باشد ندارد.

[۶۱۴] قوله «وو احد العنصريات ...» "

هم از برای صور تشان و هم مادهشان.

[۶۱۵] قوله «مدبر طلسمه ...» <sup>۴</sup>

المدبّر هو العقل الذي مدبّر لذلك النوع، و الطلسم عبارة عن ذلك النوع، المدبّر اسم المفعول و تسميته بالطلسم من جهة ان الطلسم عبارة عن القيد و الحبس فكان الماهية النوعية في هذا العالم طلسم و قيد لذلك العقل من جهة ان تلك الماهية نزّلته اى ذلك العقل عن وجود المطلق الى تدبير ها فكانها حبسته.

[۶۱۶] قوله «وليست الاجسام ...»

ردّ على المشائين حيث قالوا دروقتى كه عقل اوّل موجود شد پس نفس فلك الافلاك موجود شد بلكه سلسله عقول تمام موجود شدند و بانتها رسيد بعد نوبت خلقت رسيد به جسمانى و جسم زير اكه بنابر مذهب مشائين لازم مى آيد خلاً چنانچه گذشت.

[۶۱۷] قوله «في اواخر تلك السلاسل ...» ع

هر سلسله عرضيه لاحقه نسبت به سلسله سابقه اعم از اينكه طوليه باشد فقط يا

<sup>.9/191.1</sup> 

<sup>.1 • /191 .</sup> ٢

<sup>.10/191.5</sup> 

<sup>.11/191.4</sup> 

<sup>17/191.0</sup> 

<sup>.19/191.8</sup> 

اينكه طوليه عرضيه باشد آخر آن سلسله سابقه است.

[۶۱۸] قوله «في سلسلة واحدة عرضية ...»`

جمیع سلاسل عرضیه را اگرچه متعدّد بین سلسله واحد فرض کر ده نظر به اینکه علت معلول نیستند.

# [الفصل الثاني عشر: في تكوّن العناصر عن العقل الاخير على طريقة المتأخرين] [ 819] قوله «على طريقة المتأخرين ... "

وهم الذين يسمّون بالمتكلم المشاء و هم المتكلومون الذين مشربهم في المسائل او في بعضها مشرب المشائين كالسيد المدققين و الملاجلال و شارح المواقف<sup>٣</sup> و غير ذلك. [ ۶۲۰] قوله «و ليس العقل المحض علّة لها ...»<sup>4</sup>

غرضهم ان الفاعل الموجب هو العقل الفعال لكن باعانة الافلاك يعنى محض اعانة است حركت را نسبت به عقل ولو به اعانة اعدادى نه ايجاب زير اكه ايجاب از عقل است. [۶۲۱] قوله «و كما ان لتلك الاجسام...» ٥

ای العناصر، غرضهم اثبات المناسبة بین الافلاك و العناصر، یعنی عناصر ماده دارند مشترك بین الاربعة كه هیولی عناصر واحد است و صورتی دارند مختلفه و در افلاك نیز امری است كه همه افلاك در او متّفق و مشتر كند و او عبارت از مصداق الطبیعة است و لذا همه آنها حركت در این می كنند و صورتی دارند كه خاص است به هریك كه آثار شان مختلف است و لذا است كه یكی حركت الی المشرق می كند و دیگری من المشرق و یكی بطئ است و دیگر سریع پس همه عناصر كه مشترك است بینهما مستند به امر مشترك افلاك و صور خاصه عناصر مستند به صور خاصه افلاك.

<sup>.</sup> ۲۱/۱۹۱.۱

<sup>.8/194.4</sup> 

٣. اي السيد صدر الدين الدشتكي و الملا جلال الدين الدواني و السيد الشريف الجرجاني.

<sup>.8/197.4</sup> 

<sup>11/197.0</sup> 

[٤٢٢] قوله «تهيّؤها للصور المختلفة ...» `

هیولی عناصر که واحداست بمنزله جنس است که درهمه آنهاست هریك مر صورتی را دون صورة دیگر بمنزله فصل است.

[۶۲۳] قوله «اخس الاحوال هناك ...»  $^{1}$ 

لكون الحرارة امراً بالقوة.

[۶۲۴] قوله «تابعة هناك. . . » "

اذ الحركة خروج ما بالقوة من القوّة الى الفعل.

[٤٢۵] قوله «من النسب المختلفة . . . » <sup>†</sup>

كنظرات النجوم و مقابلتها و غير ذلك من الاوضاع والنسب الواقعة بينها بسبب تلك الاوضاع التي يتحقق بسبب الحركة.

یعنی صور خیالی که فلك می كندیا صور عقلیه فلك همه كمالاتند از برای فلك دور عالم سفلی نیز طبایعی كه تدبیر اجسام می كنند مثل اینكه نبات تغذیه و تنمیه می كند كمالات است از برای این اجسام.

[۶۲۷] قوله «و ان كان بحسب اختلاف الاستعدادات . . . » ع

زیرا که سئوال بلم باقی می ماند که اختلاف استعدادات از کجاست چاره نبود مگر آنکه جهاتی در فاعل باشد تا سؤال بلم قطع بشود.

[٤٢٨] قوله «لامتناع الخلأ . . . » ٧

زيرا كه مفروض اين است كه خِصم قايل است به عدم افلاك وحدوث عناصر.

<sup>1. 191/61.</sup> 

<sup>.18/197.7</sup> 

<sup>. 17/197.7</sup> 

<sup>.19/197.4</sup> 

<sup>4. 7/198.0</sup> 

<sup>.0/198.8</sup> 

<sup>. 4/198.4</sup> 

## [٤٢٩] قوله «في استحالة خلو الهيولي في ازمنة غير متناهية عنها» (

زیرا که مفروض این است که می خواهد عناصر هر چهار موجود بشود و وجود طبایع باخلاً منافات داشت، اما هیولی با خلاً منافات ندارد، زیرا که هیولی امر معنوی است و معنویتش به این است که اجزاء مقداریه ندارد اگر چه ذات خارجه دارد و مثل عقول که ذات خارجه دارند ولی اجزاء مقداریة ندارند و خلاً عبارت است از آنکه جسمی خالی از شاغل جسمی باشد که اجزاء مقداریه دار دپس می شود که خلاً صادق بیاید با آنکه هیولی عناصر موجود است پس اگر فرض کنیم فضایی باشد نخست فلك قمر که هیولی عناصر تعلق به همه نگر فته اند پس لازم می آید که خالی باشد هیولی از طبایع و از منة غیر متناهیة زیرا که مفروض این است که افلاك را قدیم می داند خصم پس از منه غیر متناهیه بحسب بدو هیولی خالی بوده است در این از منه از طبایع.

## [ ۶۳۰] قوله «و كذا الطبايع الحيوانية . . . » `

چون این کلمات از ... است که از جانب رواقیین می دهد بر متأخرین که تبعه معلم اولندو چون آنها قائل بر حدوث عناصر بقدم فلك و قدم نفس فلك بلکه تقدم انواع حتى نوع انسانی، پس حاصل کلام آن است که غایة و فایدهٔ خلقت عناصر فیض بر ما فیها است، از جمله آن غایات انسان است، انسان را که قدیم می دانید نوعاً لازم می آید غایة موجود باشد و حال آنکه ذو الغایة که عناصر باشند هنوز موجود نباشند پس لازم می آید تخلف غایة از ذو الغایة.

## [الفصل الثالث عشر: في العناية والتدبير]

[۶۳۱] قوله «في العناية والتدبير . . . » "

اوالمراد بالعنايه هوالتدبير، فالتدبير عطف تفسير للعناية و هو العلم بالنظام الاتم والنظام الخير، و معنى كونه تعالى فاعلاً هو انه فاعل و خالق للاشياء بالنظام والنضدالذين

<sup>.9/198.1</sup> 

<sup>.1./198.7</sup> 

<sup>. 18/198.8</sup> 

لايتصور اتم منها.

 $^{ackslash}$ قوله «الغاية و ما هو الضرورى»  $^{ar{}}$ 

الغاية هي عبارة عما لاجله الفعل.

 $^{\mathsf{Y}}$ قوله «باحدالمعانی»  $^{\mathsf{Y}}$ 

ای الضروری و بیانه آن الشی قدیکون مقدمة للغایة کالصلابة التی فی الحدید، فان الغایة فی السیف القطع و هذه من مقدمات القطع و یقال لها الضروری والنافع لکونها نافعة فی القطع و لازمة و ضرورة فیه و قدیکون و قدیکون لازماً بوجود الغایة کالذکیة التی فی الحدید و قدیکون لازماً متر تباً علی الغایة کالاحراق للنار فانه هوالذی هو غایة للنار و من لوازم الاحراق انفصال الشی و تفرق اجزائه و انعدام الاتصال الذی هو کمال من کمالات ذلك الشی فهذا اثر بالنسبة الی ذلك الشی و متر تب علی الاحراق، اگر چه احراق یك شی را منفصل که کرده تامی کند پس دو استعداد بهم می شود دو فعلیة، این هم کمالی است از کمالات، لکن این خیر بالعرض است و ما نحن فیه از قبیل اخیر است زیرا که عقل اول علم بذاتش دارد و غایة علم بذاتش بودن اوست مظهر اسماء و صفات و اجب الوجود بر همین علم مر تب عی شود و صدور وجود فعلیات از او .

# [۶۳۴] قوله «فقدصح[۶۳۴]

يعنى ان كل مبدء عال يتعقل ما لاجله الفعل و الحركة و يريد التشبّه به و يتشوق اليه لكن هذا بالذات و يتبعه تعقله نظام الخير و صدور السفليات عنه و حاصله ان لها نفعا بالسفليات ايضاً لكن تبعاً.

## [830] قوله «تبعاً لتعقله ما لاجله الفعل . . . » <sup>†</sup>

بيانه انه قد مران القوة بمعنى هذا الامكان الذاتي والاستكمال و طلب النسبة بالعلة ثاتبة في كل الموجودات مجردة اومادية و انما التشبه بالعلة في المجردات هو كونها مظاهر

<sup>1.7911.7</sup> 

<sup>. 2 - 1197. 7</sup> 

<sup>. 4/194.7</sup> 

<sup>. 4/194.4</sup> 

لاسماءاللهو صفاته تعالى.

[۶۳۶] قوله «و معلوم ان خلقة الحيوان والنبات [و غيرها] قدروعيت [فيها] من الحكم والمصالح . . . » \

یعنی این نظامی که هست در عالم کبیر چه در علویات مثل اینکه این کو اکب همه در جای خود هستند علی الدوام و نظرات و تأثیرات خاصة و این حرکات بیك نسق از بدو عالم الی الان و همچنین موالید در عالم سفلی از انسان انسان می شود از فرس فرس و از بقر بقر و از اسد اسد و هكذا از انسان فرس متولد نمی شود و غیر ذلك، و عنکبوت خانه که می سازد حیوانات دیگر نمی توانند، همهٔ اینها کاشفند از اینکه یك مدبر عالمی دارند که این همه تدبیر و تعلیم و نظم و نسج با اوست.

# [ ۶۳۷] قوله «على نحو تفصيلي و لا يكتفى بالعلم الاجمالي $\dots$ $^{\mathsf{Y}}$

بانواع الاشياء مشلاً لاافرادها بلكه واجب الوجود غايتش به هريك هريك مى رسد به كليات بروجه كلى و به جزئيات بروجه جزئى و بر اشخاص بروجه شخصى و به اضافه بروجه صنفى. همه را به اندازهٔ خود فيض تدبير به شئ مى رسد، بلى هرگاه گفته شود كه علم اجمالى واجب الوجود به اشياء عين تفصيل است صحيح است ضررى ندارد. و تفصيل هذا المقام ان هذا النضد والنسج بهذا النظم والترتيب اما ان يكون بالبخت والاتفاق فمقتضى الاتفاق هوجواز وقوع خلاف هذا النظم والترتيب ايضاً فخلافه على فرض الوقوع اما يكون الحمل من هذا و اما مساوياً و اما انقص، كلها باطلة و اما ان يكون بالاولوية اما ذاتية بان ينتفى ذاته فهى يستلزم الترجيح بلا مرجح فلابد ان يكون غيرية فذلك الغير هوالعلة لهذا النظم و التدبير و كل علةلامحالة عالية عن معلولها فلابد ان يكون مجرداً و قد ثبت ان كل مجرد فهو عاقل لذاته و عقله لذاته عين ذاته فلابد ان يكون عالماً بهذا النظم حتى يصدر عنه هذا النظم بل و شاعراً و كليماً ولا نعنى بالمدير الاهذا.

<sup>.4/194.1</sup> 

<sup>.8/194.4</sup> 

[۶۳۸] قوله «بل جعله تابع لذلك الوجود . . . » `

نظراً لجعل المتعلق بالنار مثلاً يكفي في وجود الحرارة فيه و لايحتاج الى جعل آخر يتعلق على الحرارة والجعل المتعلق بالماهيات و لوازمها من هذا القبيل.

[ ٤٣٩] قوله «ان كان مجعولاً...» ٢

و ان لم يكن ذلك المعنى مجعولاً فهوغير مجعول بلا مجعولية الوجود كما هو مجعول بمجعولية الوجود.

[۶۴۰] قوله «كانه عكس . . . » "

اي عكس و ظل و معلوم ان الظلّ تابع لذي الظل فكذلك ذلك المعنى.

[...]قوله «مع تصريحهم بانّه معنى واحد بسيط مشترك» <sup>†</sup>

[ ۶۴۱] قوله «فقد كان في الوجود العلى على وجه ارفع . . . »<sup>۵</sup>

لاشكو لاريب ان الممكنات من بدوالوجود الى ختم الوجود فيها جهة انوجاد وجهة انعدام فجهتها الانوجاد والمفاهيم الوجودية والثبوتية كلها منتزعة من فعليات الاشياء، وجهتها الانعدام والمفاهيم السلبية كلها منتزعة من مقدمات الاشياء ففى الماهيات حيثيتان، حيثية وجود وحيثية فقد وهى المسماة بقيد فقط كما يقال ان الشجر جسم نامى فقط اى بشرط لامن الحساس لالابشرط حتى لايكون آبياً من ان يجمع مع الحساس والا فلايكون ذلك حداً تاماً للشجر والمفروض انه حدتام له و هذا هو المراد من قولهم ان الماهيات منتزعة من حد الوجودات فقولهم بوجود كل الماهيات فى ذات الواجب هو وجود جهاتها الثبوتية لا العدمية التي هى الفقدانات التي هى فى كل الممكنات من البدو الى الختم اذ ليس للعدم تطرق اليه تعالى من ذلك علواً كبيراً فالواجب تعالى واجد بوجود كل الممكنات اى كمالاتها و مفاهيمها الثبوتية حتى وجود الافراد الشخصيه كوجود زيد اى هذية زيد التي هى مناط

<sup>.1./194.1</sup> 

<sup>.1./194.7</sup> 

<sup>.17/194.8</sup> 

۴. ۱۸/۱ ۹۴. لم يذكر في توضيح هذه العبارة شئ كانه ره نسي شرحها.

<sup>. 41/194.0</sup> 

موجودیته لاماهیته، و معنی کونه فی الوجود العلی هو کونه بقدر الامثال بنسبته الیه مثلاً شدة وجودی که عقل اول نسبت به ثانی دارد اگر فرضاً تحلیل بکنی و متفرقش بسازی دو بر ابر وجود عقل ثانی است و سه بر ابر عقل ثالث و چهار بر ابر عقل رابع است و هکذا نظیر شمع بزرگ نسبت به شمع کوچك، و السر فی ذلك ان المعطی للشئ لایکون فاقداً لذلك الشی.

# [الفصل الرابع عشر: في مبدء التدبير للكائنات الارضية . . . ] [۶۴۲] قوله «في مبدء التدبير للكائنات الارضية . . . » ا

بيانالمقام بالفارسية هوان نقول هرنوع كوني كهوجودش دائمي استو محفوظ است وجودش به تبديل اشخاص و افر ادنه آن انواعي كه گاهي از تعفّن نجاسات متكوّن نشده بلکه آن انواعی که وجو دش دائمی و محفوظ است نوعیتش به تبدیل افر اد او مثل انسان و فرس و بقر و غير ذلك بايد مستند باشد به جهات فاعلية يعني جهت فاعلية بايد حافظ و مدبّر آن نوع باشدو آنرا ارباب انواع گویند که مربّی نوع آنهاست در عالم کونی و آن ربّ النوع كه مربي انسان است انسان عقلي است چنانچه نفس نازل مي شود به عالم مثل كه مثل عالمین است کونی و عقلی بلکه می توان گفت که چنانچه انواع را امثلهای است افراد نوع واحدرانيز امثلهاي است در عالم عقلي يك وجود عقلي داشتند صاحب مراتب بو د در عالم مثال كه نزول انسان عقلي است مثل عالم خيال كه مقدار هست بلامادّه و از آنجا نازل مي شود مي آيد به نفس كل كه او مدّبر اين انواع است. بعبارة اخرى كه همان ربالنوع است كه عقل است و نفس بمنزلهٔ قوای اوست مثل قوایی که در انسان است مثل نفوس انسان که ور ای جميع قواي ظاهره و باطنه است پس نفس كل مستعدمي كند بو اسطهٔ اسبابي كه دار د مثل حرکت فلك و قابل را قابل مي کند مثل اينکه بخو اهد که زيدي موجو د بشو د حرکت مي دهد آبرابسوی امّ پس نطفه او در رحم امّ قرار می گیردپس به اسباب دیگر تربیت می دهد جميع مراتب جسم و نبات و حيوان را طي مي كند نفس ناطقه به او افاضه مي شو د از وي موجود مي شود. و بالجملة پس هر نوعي رب النوع دار د از عقل كه كمال مناسبة دار د او با

۱. ۵۹ ۱ ۸۸.

صنم خود که افر ادباشند زیر اکه علّه و معلول کمال مناسبة باید داشته باشد مثلاً انسان یك ربّ النوع دارد و فرس رب النوع دیگری و بقر دیگری حتی جنین رب النوع دیگری و هکذا. و بالجملة قوس نزول مطابق است با قوس صعود، از همین استدلال می توان کر دبر وجود ارباب انواع و چون نازل شد به نفس رسید چنانچه نفوس انسانیة می خواهد چیزی را بجا بیاورد، اراده از او به آن شئ می شود متعلق می شود کذلك از نفس با صنام گویند.

اذاتحقّق ذلك فنقول كه بعداز آني كه تنزّل كر دفر داز عوالم ثلثة آمدر سيدبه فر د كوني دو قسم مي شوديا سبيل او الي النار است يا الي الجنّة است، و بعبارة اخرى او از سعداء است یا از اشقیاء و بیان او این است که مثلاً یك حیو ان بشر ط داریم مثل فرس و یك بشر ط شئ مثل انسان و هريك باشند حيوان بما هو حيوان مقتضايش شهوت و غضب است و اين هر دو از شرور هستند نه بحسب ذات خودشان بلکه نسبت به ناطق شر ند، و مر اد از این شر" در اینجامر ادف شقاوت است نه شر بالذات که او عدم است و چه ضرر دارد که در قوس نزول نيز اين حيوان مذكر ويك فردى داشته باشد كه مربّى اين حيوان باشد ناريتش غلبه داشته باشداونیز از قوای نفس کل باشد در عرض قوای دیگر مثل قوای ما که در عرض يكديگر ندو علّت و معلول نيستنديا آنكه در طول واقع شده باشد چنانچه در فر د كوني واقع شده كه ناطق فصل اخير است بالاتر است از حيوان در قوس نزول هم رب النوع ناطق بحسب درجه و مرتبه بالاتر بود اسم آن ربّ النوع را بگوئيم ابليس، و مؤيد است اين قول مذكور را قول خداوند تعالى كه فر مود «استكبرت ام كنت من العالمين» ليعني از عقول نبودي بلكه استكبار كردي از اينجا معلوم مي شود كه ابليس شر نبود بلكه شقى نبود بلكه از سعداء لكن بعداز خلق نوع انسان شقى بودو كما اينكه حيوان شقى است نه بذاته بلكه نسبت به انسان بواسطهٔ شهوت و غضب كه در حيوان است كه نافع شر است و شقى است کمالات انسان است آیا نمی بینی که انواع دیگری که صرف حیوانیت دارد نسبت به آنها شرّیتی ندار د. حیوان اگر [شرّ] بود، بجهة اسباب خارجیه شریّت پیدا می کند مثل آنکه گربه گر سنه می شود اشتها بیدامی کند گوشت و نان رامی دز دد و هکذا غضبش و لذاست که

۱. ص / ۷۵.

هرگاه که نفسی یافت بشود که حیوانیتش مندك شده باشد و ناطقیتش غلبه کرده باشد مثل نبیّ و ائمّه، ابلیس پیرامون آنها نمی گردد.

# [۶۴۳] قوله «ولكثيرمن الانواع الغير المحفوظة منالنبات والحيوان...» `

و حاصله مامر و نقول ايضاً ان كل نوع من الانواع المحفوظة بتبدل اشخاصه فلامحالة يكون بجهة من الجهات الفاعلية، والفاعل هو واجب الوجود و العقول الطولية بل و العرضية هي جهاته الفاعلية اذهي مراتب فعله تعالى فللانسان مثلاً افراد و فرد عقلى هو مستند الى الواجب تعالى بلاواسطة و فرد مثالى مدبر، الفرد العقلى و فرد كوني مدبره الفرد المثالى. وان قلت ارباب الانواع هي العقول العرضية. قلنا نعم لكن العقول الطولية اعلى من العرضية وكل عال واجد للسافل على وجه اعلى وارفع و اتم، فكان نوع الانسان مستندالى الواجب بلاواسطة اذالفرد العقلى واجد للفرد الكوني و المثالي والفرد العقلى منسوب الى الله تعالى بلاواسطة فيكون نوع الانسان مستنداً الى الواجب بلاواسطة و بالجملة فكون النوع محفوظاً كاشف عن كونه منسوباً بالواجب بواسطة العقول بالذات واما غير ذلك فلايمكن ان ينسب الى الواجب او العقول بالذات بل بواسطة مدبر الى آخره. و آن مدبر هم بايد جهت فعاليّتي داشته باشد و هم جهت انفعاليّتي.

## [۶۴۴] قوله «فيجب الدعوات...» ٢

یعنی باید آن مدبّر شخصی باشد که هر گاه مظلومی در مقام تظلّم بر آید و انقطاع از جمیع مخلوقات بکند و ملتجی الی الله باشد باید آن مدبّر منفعل و متأثر از تظلّم او بشود و در مقام رحم بر آید خود در مقام فعل بر آید که انتقام از خصم بکشد به احراق در ناری یا به ایصال بلایی یا به تخریب شهری و غیر ذلك و این نمی شود مگر آنکه نفس مدبّری باشد که ارادات جزئیة بکند و اراده اش تعلّقات به جمیع این جزئیات بگیر د تا فعلی از او صادر شود.

[8۴۵] قوله «و قديلزم من عقله بو جهالخير ...»

مثلاً هر گاه شجر انسان حيوان بشود بايد اوّلاً خاك بشود بعد آن خاك تبديل به گندم يا

<sup>.9/190.1</sup> 

<sup>.11/190.7</sup> 

<sup>. 41/190.8</sup> 

علف بشود او را حیوان بخور د ثم نطفة بشود ثم با حیوان دیگر جمع بشود بعد نطفه منتقل بشود به رحم او در رحم او قرار گیر دیا حیوانی موجود بشود و گاهی اینطور نیست بلکه چوبی مثل عصای موسی اژدها می شود و این به جهت همان تعقّل آن جوهر مدبّر است صورة اژدها را در آن چوب و صورة خارجی پیدا کردن آن صورت خیالی آن نفس مدبّره.

## [۶۴۶] قوله «كتسخين البارد...» ا

که مقتضی اصل هوامثلاً باردبود، این تسخین کرداو را، یا تبرید جاری کرد «یانار کونی برداً و سلاماً علی ابر اهیم» شد.

[۶۴۷] قوله «انفعالاً بدنياً من تخيل اسباب الغضب والشهوة...»

چنانچه می بینی بمحض تخیل و در رویش حمر تی می رسد یا صفر تی که از کر ده خود خجل می شود مثلاً یا افروخته می شود صورة او حمرة بهم می رساند.

#### [۶۴۸] قوله «كما نشاهد...»

و بسامی شود که مادّة مستعداست او را صورتی می دهد و بسا آن است که مستعد نیست یکی به ارادهٔ جزئیه و تخیّل صورة جزئیة را مادّه را قابل می کند و حر کت می دهد بسوی مقبول، پس در آن قابل متحقّق می شود.

# $^{\Delta}$ قوله «فلاحدان يتصور في مقابلة هذا المبدء...»

ما ذكره و ان كان من الاقناعيات الا انه يظهر ممّا ذكره في المبدء الاوّل في الانواع الغير المحفوظة من البر هان و حاصله ان هذه التدبيرات لايمكن ان يكون مستندة الى القابل بما هو قابل فلابد ان تكون مستندة الى الجهات الفاعلية فكذلك في صدور الشرور لابد ان يكون نفس متعلّق ببدن يكون نفسه كلّية و بدنه كلّيا من حيث الاحاطة بالنسبة الى النفوس الجزئية الشريرة و تكون هذه الشرور مستنده اليها و كان فعلها و شغلها على الدوام

<sup>1.001171.</sup> 

٢. الانبياء / ٤٩.

<sup>.7/198.7</sup> 

<sup>.</sup> ٧/١٩٤.۴

<sup>11/198.0</sup> 

فعل الشرور الوسواس و عدم اطاعة العقول العالية ولابدّ ان تكون نفساً لاعقلاً اذ العقول كلّها خير محض اذنشأة العقول نشأة ليس فيها شر بل كلّها عقل و معقول و هى فى الحقيقة مراتب فعل الحق الاوّل تعالى و هوصر ف الخير فكيف تكون نشأة العقول شراً و بالجملة فهذه الشرور الواقعة لابدّ ان تكون مستندة الى الجهات الفاعلية كالمبدء الاوّل المذكور فيكون برهاناً لا اقناعاً محضاً كما لايخفى والدليل على ذلك ماسيجئ فى قوله «ايضاً» من الاشارة الى ان اختلاف الآثار يدّل على اختلاف المؤثّرات و لابدّ ان تكون النفس الكلّى حيواناً حتى يقول على القوّة الشهوية والغضبية و لاسيمًا الوهمية التي هى ايضاً من جنودها فى الانسان.

## [ ٤٥٠] قوله «لاجل تسخير قواهم البدنية...» `

ولذاورد فى الحديث مضموناً كه هر كس را ابليسى است و من هم دارم ولكن من او را به بند كرده ام ديگر معصيت مرا نمى كند و او عبارت از قوّه واهمه است چنانچه ابليس تكذيب صوادق عقول فعاله مى كند كذلك قوّه واهمه ما نيز دايم در تكذيب صوادق نفس است.

# [۶۵۱]قوله «لم يكن شيئاً مذكورا...» ٢

الدهر هوالزمان هنا والمذكور هومن الذكر والمراد منه هو معناه، اللغوى: خاطر آور ده شده و يادآور ده شده.

#### [۶۵۲]قوله «يشبه من وجه ...» ۳

غرضه رومن هذا الكلام انه كما ان الملائكة من مراتب فعل الحق تعالى كذلك القوى الانسانية من مراتب فعل النفس الذى في بدننا فكما لا يعصون الملائكة لله تعالى كذلك القوى ليس لها عصيان بالنسبة اليها و الوجه الذى ليس لها شباهة هوان للنفس مدعياً ليس ذلك للملائكة و هو البدن المخلوق من العناصر فان لها ايضاً مقتضيات يريد العناصر ايضاً الوصول الى مقتضياته و لذا يحصل للنفس اعياء عند ارادته الصعود في الدرج الكثيرة ولو

<sup>.1/197.1</sup> 

<sup>.8/194.5</sup> 

<sup>. 1 1/197.</sup> ٣

لاذلك لما اعيت النفس اصلاً. و من هنا يعلم ان من كان له قوة في النفس لما حصلت لنفسه اعياء لقوة نفسه الغالبة على المدعى و هو البدن فترى انه صعدالى السموات و مضى الكرات و رجع والحال ان حقيقة الباب في الحركة و مكان نومه حارلم يبر دو لذا يجاب من يقول انه كيف مضى من كرة النار و لم تحرقه فان سرعة الحركة التي لا تنتقل هي التي صارت باعثة على عدم احراق النار كما تحرك يدنا ايضاً على شعلة النار بسرعة ولا تحرق و بالجملة و لمّاليس للملائكة هذا المدعى فليس لهم اعياء.

## [۶۵۳]قوله «و تمر دالوهم من طاعته ...» ١

يمكن ان يفرق بين الوهم والشيطان بان الوهم قديطيع العقل و يكون مقهوراً عنده كما في النفوس الكمّل والابليس لايطيع العقل اصلاً.

## [۶۵۴]قوله «و حقه ان يستعين بهذا الجند ...» ٢

و اوعلم حكمت و علم اخلاق است و بسا مى شود شخص كه عملى مى كند و گمان مى كند كه داراى علم اخلاق است و اين عمل را للاخرة مى كند و حال آنكه نمى فهمد كه قوةً واهمه گولش زده از براى آخرت نيست پس بايد شخص آگاه باشد كه گول شيطان را نخور د و بفهمد كه چه مى كند حقيقة للاخرة است يا گمان كرده است كه للاخرة است و در واقع نيست.

# [800] قوله «و رأى مرّة اخرى على صورته ليلة المعراج عندسدرة المنتهى ...»

لا يخفى ان سدرة المنتهى هو النفس الكلية لانشأة العقول، اذ جبرئيل من الملائكة القدرية و هى ملائكة عالم الاجسام و يدلّ عليه قوله تعالى «تنزّل الملائكة والروح» أو يقال للملائكة الذين فوق عالم القدر الروح و هم اعلى من ملائكة القدر. ثم المراد من احاطة تلك النفس الشريرة والمراد من كليّتها بهذه النفوس الجزئية الشرهى الاحاطة الوجودية. اذ كلماكان الوجود قوياً كان محيطاً لمادونه.

<sup>1. 48//+7.</sup> 

<sup>. 1/194.</sup> ٢

<sup>.</sup> XP/\9X.W

۴. القدر / ۴.

# [الفصل الخامس عشر: في بيان تسلط الشيطان على باطن الانسان بالوسوسة] [۶۵۶]قوله «ممتزجة بلحم آدمي ...»\

غرضه بالفارسی لاتضاح المطلب این است که هیچ عضوی از انسان نیست مگر آنکه در او شهوتی است به اندازهٔ خود آن عضوی است و غضبی است و قوّه واهمهای است زیرا که هر عضوی جلب ملایم می کند و دفع منافر این عبارت از شهوت است و اینها قوی هستند که از جنود ابلیسند، پس هیچ انسانی نیست که دقیقه ای مثلاً خلاصی از ابلیس داشته باشد زیرا که جنود او منفك از انسان نمی شوند پس عدم انفكاك او عدم انفكاك جنودش است پس وسوسهٔ ابلیس ساری است در بدن انسانی مثل سریان خون در بدن انسان چنانچه مضمون حدیث نبوی است.

## [رمزعرشي]

## [۶۵۷]قوله «و بدت سؤته ...»۲

ای عصیانه علی احتمال تأویل ولایخفی اینکه بهشت آدم دو بهشت است یکی آنکه از او خارج شد. دوم آنکه داخل شد اگر چه اول در ملکوت سموات باشد و باید مراد به گندم نیز گندم عالم مثال باشد نظر به اینکه هر نوعی و کونی مثالی دارد در عالم مثال.

## [۶۵۸] قوله «اتخذ لنفسه جنّة ...»

مراد آن است که در نفس خودش جنّة خیالی یعنی در خیالش قرار داردو در آنجا غرس اشجار وجری انهار نمود.

## [۶۵۹] قوله «و جعل مسكن اهله و او لاده ...» \*

مراداز اولاد ابلیس همان نفوس مطیعة و شریره و نفوس جزئیه است انسیة باشد یا جنیّة در وقتی که اتصالی حاصل می شود این نفوس جزئیة را به آن نفس کلیة باعتبار بعض

۱. ۲۰۲۰۸۱.

<sup>.9/4.4.4</sup> 

<sup>7.7171.</sup> 

<sup>.17/1.4</sup> 

اعمال شنيعة و اطاعة قواي ثلثة، سير آن جنية خياليه ابليس رامي كند.

[۶۶۰]قوله «تمویه ...» ۱

یعنی روکش کردن و زینت دادن است، ثم اینکه مخفی نماند که لابد است از اینکه همچه نفس کلیة شریره که در نشأة عقول نباشد زیرا که آنجا ابلیس را راهی نیست و ایضاً عالم اجسام نیست و ایضاً نشأة شر نیست بلکه نباید از نشأة نفوس کلیه و فلکیة باشد بلکه از نفوس فلکیة هم پائین تر باشد بحیثیتی اتصالی بدنیا و اهلش بلاواسطة داشته باشد.

[الفصل السادس عشر: في الاشاره الى شئ من آثار عناية الله و حكمته و عدله . . . ] و الفصل السادس عشر: في الاشارة الى شئ من آثار عناية الله و حكمته و عدله ... ، ٢

خلاصة المطلب هنااته لماكان الواجب تعالى صرف الوجود و محض الخير ليس فيه شائبة امكان و عدم و نقص و شر و لمّاكان هو ايضاً محل كل الاشياء والوجودات و معطى الشي لا يكون فاقداً لذلك الشيء و مرادنا من الشيء هناه والوجود و كمالات الوجود فلا يتصور وجود من الوجودات الآو هو حاصل له تعالى على وجه والبساطة والجمعية فهو بسيط الحقيقة لا تركيب فيه بوجه من الوجوه و بسيط الحقيقة كل الاشياء على ماثبت عندهم اهل الذوق والفهم و اجد لكل الاشياء اى وجود اتهم و كمال وجود اتهم على نحو اعلى و هو علة لوجود الاشياء و واجد لكل الاشياء وكل فاعل ففعله مثل طبيعته والعالم فعله تعالى بهذا النظم والنسج والنضد فلا يتصور اتم واشرف من هذا النظم والترتيب، و بعبارة فارسية كه «در پس پر ده هر چه بود آمد» و همين است كه هست كه ديگر بهتر از اين نظم و تمامتر از اين ترتيب متصور نمى شود زير اكه اين نظم و اين ترتيب معلول علة حقيقية است و هر معلولي فراخور مقام علة است، پس اگر بهتر از اين آثار و معاليل متصور مي شد بايست علتش هم بهتر باشد و مفروض اين است كه يك علتى زياد تر ندار د كه از علّة العلل است.

<sup>. 17/1.7</sup> 

<sup>.10/4.4.4</sup> 

[۶۶۲] قوله «ثم الصورة المنطبعة السماوية، ثم الطبيعة العنصرية ثم الجسمية...» \

ولاشك ان هذاالترتيب ترتيب علّى و معلولى و قدمر سابقاً ان ليس جواز الافلاك علّة في طبيعة العناصر للزوم الخلأ فيحصل التنافى بين هذا القول هنا و بين مامر سابقاً. وجواب ذلك على وجه يرفع التنافى بين هذين القولين ان المراد هنامن العليّة والمعلوليّة هى مراتب الوجودات.

ولنجرى الكلام اوّلاً فى قوس العصود حتى يتضح المراد فى قوس النزول ايضا فنقول: معلوم انه لايجوز الطفرة فى الوجود و معلوم ايضاً الفرق بين النامى بشرط لاوبين النامى لابشرط حيث انّ الاوّل نوع متحصّل كالشجر و ساير النبات، والثانى هوالذى جنس للحساس و كذا معلوم الفرق بين الحيوان بشرط لاالذى هو نوع متحصّل و هو الفرس والحمار والبقر الى غير ذلك و بين الحيوان لابشرط الذى هو جنس الناطق فلابد فى طريق الاستكمال فى قوس الصعود من حركة من الاخس الى الاعلى فاذا تعلق ارادته اليه تعالى بحسب الاسباب الخارجيه على خلق الانسان مثلاً فلابد ان يصير اوّلاً جسماً جمادية ثم معدناً لكونه اتم صورة و اعلى من مطلق الجماد ولكونه مركباً تركيباً ازيد من تركيب مطلق الجماد ثم نباتاً ثم حيواناً ثم انساناً.

وليس المرادمن طى النطفة هذه المسافة والمراتب وانشاءات ان يكون او لاجسماً جمادياً بان يصير حجراً ثم معدناً ثم نباتا بان يصير شجراً ثم حيواناً بان يصير فرساً ثم انساناً بل المراد من طى المراتب طى مراتب الوجودات فصيرور ته نباتاً وصوله الى الوجودالنباتى و هكذا ساير المراتب، اذا تحقق ذلك، فنقول فى النزول ايضاً ان المراد من صدور النفوس

<sup>.414.8.1</sup> 

ثم الصور السماوية ثم الطبيعة العنصرية ثم الجسمية هو وصول اثر الواجب الى تلك المراتب الوجودية ثم مضيّها عنها مرتبة من الوجود الى مرتبة اخرى منه لكون الجاعل بالذات هو الوجود فلابدّ ان يكون المعلول بالذات ايضا هو الوجود.

[۶۶۳]قوله «كما ينسب اليه الدهرية ...» أ

حيث قالوا ان فاعل الشر غير فاعل الخير و هو الاهرمن فقالوا بان الموجد والخالق اثنان احدهما فاعل الخير و هو اليز دان.

[۶۶۴] قوله «و ذلك النظام الموجود محض الخير والكمال ...» `

لان كل الوجود خير كماان كل عدم شر فالشر عبارة عن الامر العدمي.

[884] قوله «ويرتقى سلسلة الاسباب الى مبدء واحد ...» "

والى هذا ينظر مايقال الخير في ماوقع يعنى انّ علّة هذا لمّا كانت خيراً محضاً لايصدر منه الاّ الخير فما لم يقع لا يعلم الخيرية والشرية اذهو معدوم فاذا وقع يعلم انّه خير و قدوقع، فكل واقع خير بالذات و ان كان شراً بالعرض. <sup>۴</sup>

١. ٩/٢٠٧. في المبدء و المعاد المطبوعة «كما ذهبت اليه كفرة الدهرية».

<sup>. \</sup> Y / Y • Y . Y

<sup>. \ \ / \ \ \ . \ \</sup> 

٤. هذا آخر ما وجدته من تقريرات المبدء و المعاد و الحمدالله.





#### [بسم الله الرحمن الرحيم]

و اعلم اینکه حکما گویند که واجب الوجود عبارت از حقیقت وجود بشرط لا از تعینات است، و صوفیه گویند عبارت از لا بشرط از تعین ولا تعین است، چنانچه ار تفاع متناقضین در مرتبه جایز است، که گویند طبیعت من حیث هی لیست الاهی، مع ان الواقع و نفس الامر لایخلو لامن التعین واللاتعین.

و تقریر کلام صوفیه را چنین گفتهاند که وجود بلکه موجودیکی است، و این تکثرات که می بینیم همه او است و این تکثرات توهم ما است، نه اینکه در واقع تکثری است.

و گفته اند علت که عبارت از مبدء المبادی است تنزل در مراتب کرده پس نازل شده و تجلی در زید، که او زید شده، و در عمرو، که او عمرو ۲ شده بو اسطه تعینی که ما توهم کرده ایم، پس مکتنف شده به تعینات موهومه ما چنانچه تعینات از او برداشته شودهمان خواهد بود، و اینها همه مظاهر اوست که تجلی کرده به اینها، مثل رقاصی که خواست مبتهج بذات بشود، یعنی از خودش خوشش آمد که به اطوار و شئون مختلفه و به رنگهای متفاوته در آید، چنانچه رقاص یك شخص است و یك هیئت دارد، و حالا در مقام رقص به اطوار

۱ . ش: تناقضین .

۲. ش: و در عمر که او عمر شده.

مختلفه در مي آيد، واجبالوجود هم چنين[است].

و مثال زده اند به نور شمس که یك نور است، هر جا بتابد، نه اینکه نوری که به صحن مسجد مثلاً افتد غیر آن نور باشد که در بیابان است، بلکه یکی است لکن به اعتبار حدود مسجد می گوئی نور مسجدی و حدود بیابانی گوئی نور بیابانی.

و آنچه نسبت به آخوند داده شده است که او ممکنات را از قبیل ظل می داند و واجب الوجود ذی ظل و گفته که هر کس قضیه ظل و ذی ظل را تصور کند کلاهما خواهد فهمید که ما چه می گوئیم یعنی ظل از خود وجود علیحده ندارد، بلکه حیثیت ذاتش تبعیت و ارتباط به ذی ظل است و آنچه است و هستی بر او صادق آید همان ذی ظل است.

و نیز صوفیه گویند که هریك از این مجالی و مظاهر به قرص شمس نزدیك باشند، نور او زیادتر است و لذا بعضی از ممكنات مثلاً وجودش اشد است و در بعضی اضعف، و در بعضی غنا و هكذا. و بالجملة اشر اقات شمس متفاوت است، در بعضی اشد و اولی است و در بعضی اضعف.

و مثال دیگر می زنند در این مقام، و گویند ما که تقدیم و تأخیر می بینیم در وجود است نه این است که در وجود تقدیم یا تأخیری است بلکه همهٔ اشیاء را به یك تجلی موجود نمود، لكن عدم ظهور به جهت عدم استعداد قوابل بود، مثل اینکه شمس در اول طلوع از افق در اشراق او مكانی با مكان دیگر تفاوت نداشت، نه اینکه نور او در اول طلوع کمتر است و در وقت ظهر بیشتر می شود، بلکه همان قرص شمس است مگر آنکه در قوابل و تجلیات و مظاهر و مرایا استعدادی نبود، بسا می شود در قوابل که وقت ظهر مستعد اشراق شمس می شود، و بسامی شود وقت دیگر.

و هكذا گويندمثلاً علوم را ندادند عالم كلاً به يك تجلى آفريد، اين افكار جديده نه اين است كه ممكنات است. "از خود باشد بلكه همان علم است مگر آنكه قوابل مختلف

١. صدر المتألهين، الاسفار، السفر الاوّل، المرحلة السادسة، الفصل ٢٥، ج٢، ص ٢٩١.

٢. كذافي الاصل.

٣. كذافي الاصل.

بودند کم کم قوابل به ظهور می آیندو هر قصداز علم بروز می کند در آن قوابل. و دلیلشان کشف است و شهود.

و بالجمله يقولون ان الموجود و الوجود شيء واحد و هو عينه تعالى ثم ظهرت تلبسها بملابس الاكوان و تعينها بماهيات الاعراض و الاعيان في صور الكثرة و مجاليها لكلّ من تلك الملابس شئون طارية عليها و اعتبارات عارضة لها، و ذكروا لايضاح ذلك امثلة كثيرة، منها الموج و البحر، و منها الشمس و النور و الظلال، و منها الواحد و الاعداد، و منها السجرة والنواة، و منها الشمعة و المرايا، و امثال تلك المقالات في عباراتهم كثير نظماً و نثراً. \

١. براي آشنايي باديدگاه حكيم مؤسس دربارهٔ وحدت وجود و نظر عرفارجوع كنيد به بدايع الحكم، ص٣٢٣ ـ ٣٢٩.

. •

|  |  | · |  |  |
|--|--|---|--|--|
|  |  |   |  |  |
|  |  |   |  |  |
|  |  |   |  |  |
|  |  |   |  |  |
|  |  |   |  |  |

#### [بسم الله الرحمن الرحيم]

#### [۱]فائدة

فرق است در میانهٔ برزخ شرع و برزخ و جود ، و اما فرق است در میانهٔ آخرت شرع و آخرت و جود ، زیراکه آخرت و جود همان کمال عقل انسان است که ترقیات حاصل می شود از برای او که معادر و حانی است . و امّا آخرت شرع عبارت است از اینکه همین نفس دو مرتبه برگر دد به همین بدنی که در دنیا داشت و این معاد جسمانی است و ترقیات او در همان بدن است . در حدیث اینکه موت را جبر ئیل می آور د در میانهٔ به شت و دوزخ ، ذبح می کند بصورة الکبش الاملح فیذبح بشقرة محیی ۱ ، بعضی یحیی خوانده اند که مراد حضرت یحیی (ع) باشد ، لکن غلط است ، ظاهر بلکه محیی است به صیغهٔ اسم فاعل از باب افعال یعنی یحیی است به صیغهٔ اسم فاعل از باب افعال یعنی

#### [2]فائدة

در آية «انا عرضنا الامانة على السموات والارض» الر مراد از سموات عقول هم

موجب: ندگانی است که دیگر موت نیست.

١. لم اعثر على هذه العبارة في بحار الانوار.

٢. سورة احزاب. آيه ٧٢.

باشند مسئله بسيار مشكل مى شود زيراكه لازم مى آيد عدم تطابق بين قوس نزول و قوس صعود، و هومحال ظاهراً.

#### [٣] فائدة

موضوع علم حكمت و كلام يكى است كه همان موجود بماهو موجود است كه در عبارت از وجود است لكن جهة تحيّث دوتا است كه در كلام شخص باحث و عالم در محمولاتى و عوارض خارجيه قرار داده، و حكيم غير آنها را قرار داده پس تفاوت در عوارض خارجيه دارند مثل اينكه يكى مى گويد كه محمول عالم حادث است و ديگرى مى گويد قديم است و موضوع يك موضوع است وجهة تحيّث دوتا است كه در وجود راجع مى شود به باحث.

و این امر علم را دو علم نمی کند، چنانکه صوفیه جهة تحیّث را به کشف قرار دادهاند و حکیم به استدلال، باز علم را دو تا نمی کند.

بلى گاهى گفته مى شود كه موضوع هم گاهى دوتا مى شودو كما اينكه حكيم قائل به اصالت وجود است و متكلم قائل به اصالت ماهيت است كه يكى مى گويد الانسان موجود و ديگرى مى گويد الموجود انسان و هكذا.

## مناظره

# آقا على مدرس طهراني با حاج محمّد كريم خان كرماني

جمادي الاولى ١٢٧٥ هـ.ق-طهران

سؤال و جواب ۱ با آقاعلی ۲، مدرس مدرسهٔ مهدعلیا ۳ زیاده از اندازه بود ۲ مختصری این است که ثبت شود:

شب جمعه ای، جناب آقای سیدحسین شیرازی، در خانه خود، از جناب ایشان [-1] محمد کریم خان و جناب آقاعلی و نواب شاهزاده شاهرخ میرزا و عالیجاهان محمد قاسم خان و محمودخان ملك الشعراء و عالیجاه رضاقلی خان قزوینی و حاجی تراب خان شیرازی و جناب ملامحمد علی شیرازی و جناب ملاحسن بروجردی و جناب حاجی محمد حیم خان، پسر حاجی  $[-1]^{0}$  مذکور و دو برادر ایشان و غیرهم و عده خواسته بود.

اول دفعه، نواب شاهرخ میرزا از جناب آقاعلی سؤال نمود که «اراده عین ذات است یا خارج از ذات؟»

۱. جوابها (س).

٢. سؤال و جواب با حكيم على مؤسس آقا على (خ).

٣. دامت شوكتها (س).

۴. بوده (س).

٥. پسر جناب حاجي (خ).

آقاعلی مذکور نمودند که اراده، به یك معنی عین ذات است و به معنی دیگر خارج <sup>۲</sup> از ذات.

نواب معظّم اليه و جناب حاجي اير اد نمودند كه «عينيت ار اده، مخالف فرموده امام عليهالسلام است، چنانچه در كتاب احتجاج " مي فرمايند. ۴

آقاعلی در جواب گفت که «مقصودامام، اراده به معنی دوّم است. که عین فعل است و در صورتی ایراد بر حکما وار داست که اراده ای که ایشان در اصطلاح خود عین ذات می دانند، عین اراده ای باشد که امام علیه السلام فر موده است که عین فعل است. پس بر شما است که بیان این مطلب بنمائید که مقصود حکماء از اراده ای که عین ذات می دانند چیست.

از جناب حاجي، جوابي مسموع نشد.

[۲]

ثانیاً نواب شاهرخ میرزا از جناب حاجی سؤال نمود که صورت مقدّم است بر ماده یا ماده بر صورت؟

جواب گفتند كه صورت مقدّم است. از آنجا كه امام عليه السلام فر موده اند: «صور عالية عن الموادّ خالية عن القوّة و الاستعداد». ع

آقاعلی گفت که این جواب، خالی از مناقشه نیست، بلکه مناسب سؤال نیست! به جهت آن ۷ که صورت بر چند معنی گفته می شود:

۱. نمود(س).

۲. و به معنی خارج (س).

٣. الطبرسي، الاحتجاج، احتجاجات الامام على بن موسى الرضا(ع).

۴. مىفرمايد(س).

۵. دويم (س).

۶. عبدالواحدین محمد تمیمی الآمدی، غرر الحکم و در را الکلم، حرف الصاد، الحدیث ۵۸۸۵. آقاجمال الدین محمد خوانساری در شرح این عبارت نوشته است: «این کلام مؤید چندین اصل از اصول حکما می تواند باشد، نهایت نسبت آن به حضرت صلوات الله و سلامه علیه ثابت نیست. بلکه گمان فقیر این است که کلام یکی از حکما بوده که بعضی برای ترویج آن نسبت به آن حضرت داده است والله تعالی یعلم» (شرح غرر الحکم و در را لکلم، ج۴ ص ۲۲۲). حکیم مؤسس این حدیث را در رساله حقیقت محمدیه نیز نقل کرده است.

٧. اين (س).

اول: به معنی «فعلیت» است، مطلقاً؛ خواه مقارن قوّه باشد یا نباشد. و صورت به این معنی است که بر عقول مجرّده، که از قوّه و استعداد خالی اند، مقول می شود؛ و به این معنی است که حکما، «عقل اوّل» را «صورة الصّور» می گویند.

دويم: به معنى «امور ذهنيه» است؛ چنان كه حكما گويند: «الاشياء في الذّهن صور و في الخارج اعيان».

سيّم: به معنى «شكل» است؛ چنانكه عامهٔ ناس نيز بر اين معنى اطلاق مي كنند.

چهارم: به معنی «امتدادلابشرط از تناهی و لاتناهی» است که عبارت از «صورت جسم طبیعی» است.

پنجم: به معنی مبدأ آثار خاصه است در اجسام که عبارت از «صورت نوعیّه» است. ششم: فعلیّتی است که مقارن قوّه باشد. و این سؤال به معنی اخیر مربوط است.

بعضی از حکمای یونان، پیش از آن که حکمت نضجی آیابد، قائل بوده اند که «ماده مقدّم بر صورت است؛ و همچنین جنس بر فصل؛ و ماهیت بر وجود». و حق این است که صورت بالذّات بر ماده مقدّم است؛ و ماده ممکن است که بالزّمان بر صورت مقدّم باشد؛ چنانچه مواد در قوس صعود بر صور مقدّم اند.

از جناب حاجى سخنى مسموع نشد!

#### [٣]

ثالثاً نواب شاهرخ ميرزااز آقاعلى سؤال نمود كه شما در لازم و ملزوم، چندجعل فائليد؟

گفت: يك جعل، كه اول به ملزوم متعلق باشدو به تبع ملزوم به لازم.

ـ بعد از جناب حاجى سؤال نموده كه شما چه مى فرمائيد؟

فرمودند: ما چهار جعل قائليم: جعل لازم و جعل ملزوم و جعل لزوم و جعل تلازم. آقاعلي گفت: به همين اكتفامي كنيديا از پنج جعل و بيشتر هم مضايقه نداريد؟

۱. چنانچه (س).

۲. نزجی (خ).

٣. قوي (س).

جناب حاجى گفتند كه چهار جعل بيشتر قائل نيستيم.

آقاعلی گفت: مرادر این سخن شبههای است و آن این است که: اگر لزوم به جعل علی حدّه، مجعول باشد، به وجود علی حده موجود خواهد بود؛ به جهت آن که اثر جعل وجود شی است. پس لزوم جدا از لازم و ملزوم وجودی خواهد داشت. پس اگر لزوم لازم لازم و ملزوم نخواهد بود؛ و اگر لازم باشد به لزوم متّصف خواهد شد؛ و این لزوم نیز به قول شما به جعل دیگر مجعول خواهد بود.

نقل کلام در این لزوم می کنیم: اگر لازم طرفین نباشد، ملازمه مر تفع خواهد شد؛ و اگر لازم باشد لزومی دیگر مجعول خواهد شد، و همچنین لزومات غیر متناهیه پیدا خواهد شد، و هریك به جعل علی حدّه مجعول خواهد بود. و این معنی، با این که مستلزم تسلسل است، مبطل قول شماست که از چهار جعل بیشتر قائل نیستید.

ازع جناب حاجي، جوابي مسموع نشد!

[4]

رابعاً <sup>۷</sup> جناب حاجى گفتند كه «قضيه شريك البارى ممتنع» قضيه كاذبه است، به جهت اين <sup>۸</sup> كه مفهوم شريك البارى ممكن است.

آقاعلی گفت که امثال این قضایا را منطقیین «قضایای غیر بتیّه» می گویند و صدق این قضیه، بنا بر آنکه غیر بتیّه باشد، واضح است .

حاجی گفتند<sup>9</sup>: شما فرق میان قضایای بتیّه و غیر بتیّه را در اصطلاح منطقیین بیان کنید تا من صدق این قضیه را معلوم کنم!

۱. میانه (خ).

۲. لزوم (س).

٣. شد، همچنین (س).

۴. مجعول خواهد، و (س).

۵. آن(خ).

۶. و از (خ).

٧. وايضاً (خ).

۸. آن (خ).

۹. عبارت «حاجي گفتند» در (خ) مفقود است.

-از تقریر جناب حاجی معلوم شد که بر فرق مذکور واقف نیستند!

آقاعلی گفت که بر اصطلاح الهیّین نیز این قضیه، صادقه است؛ به جهت اینکه ایشان می گویند که مفاهیم موجوده در ذهن، که همه ممکنات اند، نظر به وجود خارجی، یا ممکن اندیا ممتنع یا واجب.

پس معنی این قضیه به اصطلاح منطقیین چنین می شود که هر چه عقل او را شریك باری فرض کند، او به امتناع موصوف خواهد بود .

و به اصطلاح الهیین نیز چنین می شود که مفهوم شریك الباری ، که در ذهن ممکن است ، در خارج، ممتنع الوجود است .

از جناب حاجي، جوابي مسموع نشد!

#### [0]

خامساً، نوّاب شاهرخ ميرزااز آقاعلى سؤال نمود كه «بسيط الحقيقة كلّ الاشياء ً» چه معنى دارد؟

[آقاعلی] گفت: این مسأله از غوامض مسائل الهی است<sup>۵</sup>و موقوف است بر اطلاع به <sup>۶</sup> قواعد الهی، و شمار ا ـ کماینبغی ـ اطّلاعی نیست! و لکن من به طوری که شما چیزی در ك کنیدمی گویم که: مقصود از «اشیاء»، «وجود و کمالات وجود، من حیث هو وجود» است.

و مقصود از «كليّت»، «دارائي» است، نه «كلّ مقابل جزء»؛ چنانچه در بعضى احاديث است: «لا انّ الكلّ منه له البعض» ٧. و حاصل معنى اين است كه: بسيط الحقيقة، چون بسيط من جميع الجهات است، واجدو مستجمع جميع كمالات است، به طورى كه در كمالات او

١. و اصطلاح (س).

۲. شریك باری (خ).

۳. در (س) «است» مفقو د است.

۴. اشیاء (س).

۵. رجوع كنيد به تعليقة «بسيط الحقيقة كل الاشياء» از تعليقات الاسفار ، جلد اوّل مجموعه مصنّفات حكيم مؤسس.

۶. بر (خ).

الاصول من الكافى، كتاب التوحيد، باب اطلاق القول بانه شئ، ج ١ ص ٨٣، عن ابى عبد الله(ع): «انه سميع بكلّه لا انّ الكلّ منه له بعض».

حدّی نیست؛ چنانچه مولای متقیان در نهج البلاغه می فر ماید: «لیس لصفته حدّ محدود» ۱؛ پس واجب الوجود، در شدت وجود نامحدود است؛ به این معنی که اگر جایز بود که به وجودات منحل شود، به و وجودات غیر متناهیه منحل می شد، و لکن جایز نیست که منحل شود و همچنین علم او، قدرت او، و سایر صفات ذاتیه او، در شدت و قوت غیر متناهی است، به این معنی مذکور. پس مقصود، دارائی کمالات غیر متناهیّه است، به نحو بساطت نه به نحو ترکیب.

جناب حاجی گفتند: اگر این انحلال، جایز نباشد، مطابق واقع نیست؛ و هرچه مایطابق ندارد، کذب است و کذب منتج حق نیست.

آقاعلی گفت: «شما بر وجود واجب الوجود، برهان دارید که بر خصم نیز اقامه کنید؟ گفتند: بلی داریم.

آقاعلى گفت: كه نتيجه آن برهان، واجب الوجود موجود نيست؟

گفت: «چرا». آقاعلی گفت: چون اصغر و اکبر باید در برهان مذکور باشند، لهذا واجب الوجود در آن برهان مذکور، باید مأخوذ باشد.

[حاجي] گفت: مذكور است.

آقاعلی گفت: اگر خصم شما بگوید که مفهوم واجب الوجود، که در برهان اثبات واجب اخذ نموده اید؛ اگر می گوئید ما یطابق دارد؛ مصادره بر مطلوب است، و اگر می گوئید ندارد، کذب است، و کذب منتج حقّ نیست.

جناب حاجی گفت که ما دو واجب قائلیم: یکی غیب الغیوب، یکی دیگر واجبی که در ممکنات است. و مفهوم واجب را در این برهان از واجب دویّم انتزاع می کنیم.

آقاعلی گفت: آن واجب که در ممکنات است، اگر عین غیب الغیوب است، حلول و اتحاد است؛ و اگر غیر اوست، پس اگر در حقیقت، واجب الوجود است، شرك است؛ و اگر ممکن الوجود است، ما یطابق واجب نخواهد بود. به جهت آن که از ممکن، واجب، به

١. نهج البلاغه، خطبة اوّل.

۲. شود، و به (س).

٣. اين (خ).

اعتقاد خود شما، منتزع نمي شود.

جناب حاجی گفت<sup>۱</sup>: نه واجب الوجود است، نه ممکن الوجود مثل عصای من که در اصل چوب است، و نه قصیر است و نه طویل، با آن که یا قصیر است یا طویل! همچنین آن واجب که در ۲ ممکنات است، به اعتبار ذات، نه ممکن است و نه واجب، و حال آن که به یك اعتبار، واجب است.

آقا على گفت: اين قياس مع الفارق است به جهت آن كه قصر و طول، چون ذاتى چوب نيست و نه مقتضاى ذات اوست، چون در مقام ذات، نه قصير است و نه طويل، و نه مقتضى طول و قبصر است و لكن وجوب و امكان، ذاتى ممكن و واجب است؛ اگر چه ذاتى به اصطلاح «كتاب برهان» باشند. از اين جهت است كه مى گويند: «امكان ذاتى» و «وجوب ذاتى». پس ممكن نيست كه موجود، نه واجب باشد در واقع، و نه ممكن. علاوه بر اين، ممكن، به آن اعتبار كه ممكن است، مايطابق واجب نيست. و به آن اعتبار أكه واجب است، يا غيب الغيوب است، [كه] صرك است.

چون سخن به این جارسید، جناب حاجی، در کمال اضطراب، در مقام توصیف و تمجید آقاعلی بر آمدند، و از این ایراد، هیچ جواب نفرمودند. ۵

و هم جناب آقاعلی را با آن جناب و تلامیذ آن جناب، در بسیاری از مجالس دیگر مباحثات اتفاق افتاده است، که بعضی به دست نیامده و ذکر بعضی دیگر، موجب اطناب است. ۶

۱. گفتند(س).

۲ . (س) فاقد «در » است .

٣. چوب(خ).

۴. عبارت «که ممکن است، مایطابق واجب نیست و به آن اعتبار » در (س) مفقود است.

۵. نسخهٔ (س) در اینجا به پایان می رسد، لذا فاقد عبارت بعدی است.

در صفحهٔ ۴۶ (س) آمده است: تحريراً في ۲۸ شعبان المعظم سنهٔ ۱۲۷۶ [هـ.ق.].

پايان (خ): «... قد فرغت من تسويد هذه الكلمات في عشر الثالث من شهر جمادي الثانية من شهور واحدو ثمانين و مأتين بعدالالف [ ١٢٨٨ ] من الهجرة النبوية المصطفوية على مهاجرها و عترته الف الف من التحية في بلدة قزوين....».



### نمايهها

١\_فهرستمنابع

٢\_فهرست آيات

٣\_فهرستروايات

۴\_فهرستاشعار

۵ فهرست اعلام و مکتب های فلسفی

ع\_فهرست كتابها، رسالهها، مقالات و مجلات

٧ ـ فهرست تفصيلي مطالب



### فهرست منابع

#### قرآن كريم

محمدحسین رکنزادهٔ آدمیت، دانشمندان و سخن سرایان فارس، تهران، اسلامیه و خیام، ۱۳۲۷ ـ ۱۳۲۸ محمد ۱۳۳۹ محلد.

لطفعلی بیگ آذربیگدلی، آتشکدهٔ آذر، تصحیح سیدجعفر شهیدی، تهران، نشر کتاب، ۱۳۳۷.

سيدجلال الدين آشتياني، شرح حال و آراء فلسفي ملاصدرا، تهران، نهضت زنان مسلمان، ١٣٤٠.

\_\_\_\_، منتخباتي از حكماي الهي ايران، چهار جلد، تهران و مشهد، ۵۷-۱۳۵۰.

ميرزا حسن آشتياني، بحرالفوائد في شرح الفرائد، [تهران] چاپ سنگي.

میرزامهدی آشتیانی، شرح تحفة الحکیم، مخطوط. عبدالواحد آمدی، غرر الحکم و در رالکلم، شرح جمال الدین محمد خوانساری، تصحیح سیدجلال الدین حسینی ارموی، تهر ان، انتشار ات دانشگاه تهر ان، ۱۳۶۰.

سیدحیدر آملی، جامع الاسرار و منبع الانوار، تصحیح هانری کربین و عثمان اسماعیل یحیی، تهران، انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۶۸ (چاپ دوم)

ابن ابى جمهور احسايى، عوالى اللئالى العزيزية فى الاحاديث الدينية، تحقيق شيخ مجتبى عراقى، قم، ١٤٠٥ هـ.ق.

ابن ابى الحديد، شرح نهج البلاغة، بيروت، دار الهدى الوطنية، بى تا. (۴ جلدى).

شيخ الرئيس حسين بن عبدالله بن سينا، التنبيهات والاشارات، تصحيح محمود شهابي، تهران، انتشارات دانشگاه تهران، ١٣٣٩. \_\_\_\_\_الشفا (المنطق والالهيات)، زير نظر ابراهيم مدكور، قاهره

\_\_\_\_، المباحثات، تصحيح محسن بيدار فر، قم، ١٤١٣ هـ.ق.

ابن شبعهٔ حرانی، تحف العقول من اخبار آل الرسول(ص)، تصحیح علی اکبر غفاری، تهران، ۱۴۰۴هـ.ق.

سيد بن طاووس، اقبال الاعمال، چاپ سنگي،

محيى الدين بن العربي، *الفتوحات المكية*، تحقيق عثمان اسماعيل يحيى، قاهره، الهيئة المصرية العامة لكتاب، ١۴٠٥ ق.

\_\_\_\_\_، التجليّات الالهيه، به كوشش عثمان اسماعيل يحيى، تهران، مركز نشر دانشگاهي، ١٣٤٧. ابوالبركات البغدادي، المعتبر في الحكمة، چاپ حيدر آباد دكن.

احمد بن حنبل، المسند، عجلد، قاهره، ١٣١٣ق.

ارسطو، الطبيعة، تصحيح عبدالرحمن بدوى، قاهرة.

سراج الدين ارموى، مطالع الانوار، چاپ سنگى همراه شرح قطب الدين رازى.

اسكندربيك منشى، تاريخ عالم آراي عباسى، تصحيح محمود تاجر خراساني، تهران ١٣١٢ق.

ملاعبدالله افندي، رياض العلماء و حياض الفضلا، به اهتمام محمو دمر عشي، تحقيق احمد حسيني، قم، ۲۴۰۱ ق.

افلوطین، اثولوجیا، تصحیح عبدالرحمن بدوی، قم، انتشارات بیدار، ۱۴۱۳ق.

سيدمحسن امين جبل عاملي، اعيان الشيعة، تحقيق حسن امين، بيروت، دار التعارف للمطبوعات، ١٩٨٣ م. شيخ مرتضي انصاري، فرائد الاصول، تصحيح عبد الله نوراني، قم، دفتر نشر فرهنگ اسلامي.

\_\_\_\_المكاسب، [تهران]، چاپ سنگى.

عضدالدين عبدالرحمن ايجي، المواقف، بيروت، بي تا.

سیدکاظم بجنور دی (سرویر استار)، *دائرة المعارف بزرگ اسلامی*، تهران.

محمد بن اسماعیل بخاری، *الصحیح*، به کوشش قاسم الشماعی ارفاعی، بیروت، دار القلم، ۴۰۷ اق.

برقى، المحاسن، تصحيح سيدجلال الدين حسيني، تهران، ١٣٣١ هـ.ش.

شيخ بهاءالدين عاملي، الكشكول، تهران. (٣ جلد)

بهمنیار بن مرزبان، *التحصیل*، تصحیح مرتضی مطهری، تهران، انتشارات دانشگاه تهران ۱۳۴۸ محسن بیدارفر، مقدمة تفسیر القرآن الکریم صدر المتألهین، قم، (۷ جلد).

محمدعلی تربیت، دانشمندان آذربایجان، تهران، مجلس، ۱۳۴۱.

سعدالدين تفتاز اني، شرح تلخيص المفتاح (المطول)، قاهره.

مير سيدشريف جرجاني (و قطب الدين رازي، جلال الدين دواني، سيالكوتي، دسوقي و شربيني)، شروح الشمسية، بيروت. \_\_\_\_، حاشية شرح المطامع، چاپ سنگي، تهران ١٢٩۴ هـ.ق.

\_\_\_\_ حاشية المطول، قاهره.

..... شرح المواقف، تصحيح سيدمحمد بدر الدين نعساني. مصر، ١٣٢٥ق.

سيدمحمدعلى جمال زاده، مقالة ميراث گوبينو، مجلة يغما، تهران، ارديبهشت ١٣٤٠.

سیداحمد حسینی، فهرست نسخه های خطی کتابخانهٔ عمومی حضرت آیت الله العظمی نجفی مرعشی، قم، ۲۲ جلد.

شيخ حر عاملي، امل الآمل، تحقيق احمد حسيني، ٢ جلد، قم.

\_\_\_\_\_ وسائل الشيعة، تصحيح عبدالرحيم رباني شير ازى، تهر ان، (٢٠ جلد).

علامه يوسف بن مطهر حلى، قواعد الاحكام، قم.

....... نهج المستر شدين في اصول الدين ، به كو شش احمد حسيني ، قم ، مجمع الذخائر الاسلاميه ، ٣٥٥ لق .

\_\_\_\_ شرح الباب الحادي عشر، تصحيح مهدى محقق، تهران.

محقق حلى، شرائع الاسلام، قم. (۴ جلد در ۲ مجلّد).

محمدخطيب قزويني، تلخيص المفتاح، نجف.

میرزا محمد باقر موسوی خوانساری، روضات الجنات، تحقیق اسدالله اسماعیلیان، قم، ۱۳۹۲، ۸ حلد.

خيام، رباعيات، [تهران، بينا، بي تا].

سيدصدر الدين دشتكي شير ازى، كشف الحقائق المحمدية، مخطوط.

...... المحاكمات بين حواشي امير صدر الدين و المحقق الدواني على شرح التجريد، مخطوط.

على دواني، زندگاني جلال الدين دواني، قم، ١٣٣٢هـ.ش.

جلال الدين دو اني، ثلاث رسائل دو اني، تصحيح سيداحمد تويسر كاني، اصفهان، ١٣٤٣هـ. ش.

\_\_\_\_\_ الطبقات الجلالية، مخطوط.

سیداحمد دیوان بیگی شیرازی، تذکرهٔ حدیقة الشعراء، تصحیح عبدالحسین نواثی، تهران، زرین، ۱۳۶۴.

سيدرضي، نهج البلاغه، تصحيح صبحي صالح. بيروت، ١٣٨٧ ق.

شيخ عبدالله زنجاني، الفيلسوف الفارسي الكبير، قم، ١٣٧٧، دفتر تبليغات اسلامي.

ملاعبدالله مدرس زنوزي، انوار جليه، تصحيح سيدجلال الدين آشتياني، مشهد، ١٣٥۴هـ.ش.

\_\_\_\_\_، لمعات الهيه، تصحيح سيدجلال الدين آشتياني، مشهد ١٣٥۴هـ.ش.

\_\_\_\_ منتخب النحاقاني في كشف حقائق عرفاني، تصحيح نجيب مايل هروي، تهران، ١٣٤١

ملاهادی سبزواری، شرح دعاء الصباح، تصحیح نجفقلی حبیبی، انتشار ات دانشگاه تهر ان، تهر ان، ۱۳۷۲.

\_\_\_\_ شرح منظومه، چاپ سنگی، تهران، ۲۹۸ق.

شهابالدین سهرور دی، حکمة الاشراق، مجموعه مصنفات شیخ الاشراق، جلد دوم، تصحیح هانری كربين، تهران، ١٣٥٥، انجمن فلسفة ايران. \_\_\_\_، المشارع و المطارحات، مجموعه مصنفات شيخ الاشراق، جلد اول، تصحيح هانري كربين، تهران، ۱۳۵۵، انجمن فلسفة ايران. شيخ محمود شبستري، مجموعه آثار، به اهتمام محمدعلي موحد، تهران. شهيد اول، الدروس الشرعيه، قم، دفتر نشر اسلامي (٣ جلد). \_\_\_\_\_ اللمعة الدمشقية، تصحيح على اصغر مرواريد، قم. شهيد ثاني، مسالك الافهام في شرح شرائع الاسلام، چاپ سنگي، (٢ جلد). \_\_\_\_ الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقيه، چاپ سنگي، (٢ جلد). قاضى نور الله شوشترى، مجالس المؤمنين، تهران، ١٢٤٠. لطفعلی صدرالافاضل دانش تبریزی، *رساله ایضاح الادب*، در نامهٔ فرهنگیان عبرت نائینی، تهران، ١٣٧٧، كتابخانة مجلس شوراي اسلامي. صدر المتألهين محمد بن ابر اهيم قوامي شير ازي، الاسفار الاربعة، قم، ١٣٧٨هـ.ق. (٩ جلد). \_\_\_\_اسرار الآيات، تصحيح محمدخواجوي، تهران، ١٣٤٢. \_\_\_\_\_، تفسير القرآن الكريم، تصحيح محمد خواجوي، باهتمام محسن بيدار فر (٧ جلد)، قم، انتشارات \_\_\_\_\_ رسالهٔ سه اصل، تصحیح محمّد خواجوی، تهر ان، انتشار ات مولی، ۱۳۷۷. \_\_\_\_ شرح اصول الكافي، تصحيح محمد خواجوي، (۵ جلد) تهران، مؤسسه مطالعات و تحقيقات فرهنگی. \_\_\_\_، شرح الهداية الاثيرية، چاپ سنگى، تهران، ١٣١٣ق. \_\_\_\_\_ الشواهد الربوبية، تصحيح سيدجلال الدين آشتياني، تهران، مركز نشر دانشگاهي، ١٣۶٠. \_\_\_\_\_ رسالة العرشية، تصحيح غلامحسين آهني، اصفهان. \_\_\_\_، المبدء و المعاد، تصحيح سيدجلال الدين آشتياني، تهران، ١٣٥۴، انجمن فلسفة ايران. \_\_\_\_، مجموعة اشعار ملاصدرا، تصحيح محمد خواجوى، تهران، انتشارات مولى، ١٣٧٧.

\_\_\_\_، مفاتيح الغيب، تصحيح محمّد خواجوى، تهر ان، مؤسسه مطالعات و تحقيقات فرهنگى، ۱۳۶۳. و استسائل القدسية، در كتاب رسائل فلسفى، تصحيح سيدجلال الدين آشتيانى، قم، ۱۳۶۲، دفتر تبليغات اسلامى.

شيخ صدوق، الخصال، تصحيح على اكبر غفاري، قم، دفتر نشر اسلامي، ١٣٤٢.

\_\_\_\_المشاعر، تصحيح هانري كربين، تهران، كتابخانه طهوري، ١٣٤٣.

\_\_\_\_، علل الشرايع، مقدمه سيدم حمد صادق بحر العلوم، نجف اشرف، منشور ات الحيدرية، ٣٨٥ اق.

...... من لا يحضره الفقيه، تصحيح على اكبر غفاري، تهران، مكتبة الصدوق، ٣٩٢ ق.

ذبيح الله صفا، تاريخ ادبيات ايران، تهران، فردوسي، ١٣٤٨، ٥ جلد.

سيدعلى طباطبايى، رياض المسائل، چاپ سنگى، (٢ جلد).

ابومنصور احمد طبرسی، *الاحتجاج*، تصحیح بهادری و هادی به، تهران، دارالاسوة، ۱۴۱۶.

امين الاسلام ابوعلى طبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، (تحقيق ميرزا ابوالحسن شعراني)، تهران، ١٣٩٥هـ.ق. (١٠ جزء در ٥ مجلد).

شيخ الطائفه طوسي، تهذيب الاحكام، تهران، (١٠ جلد).

خواجه نصير الدين طوسى، تجريد الاعتقاد، تصحيح محمد جواد حسينى جلالى، قم، ١۴٠٧هـ. ق. دفتر تبليغات اسلامى.

\_\_\_\_، شرح التنبيهات و الاشارات، تهران، ١٤٠٣ ق (٣جلد).

شيخ آقا بزرگ طهراني، *الذريعة الى تصانيف الشيعة*، بيروت، دارالفؤاد، ۱۴۰۶ق. ۲۶ جلد.

ملاعبدالرزاق لاهيجي، شوارق الالهام، چاپ سنگي، تهران، ١٣١١ق.

شيخ على بن حسن بن زين الدين، حاشية شرح اللمعة، چاپ سنگى.

شيخ محمدحسين غروى اصفهاني، نهاية الدراية في شرح الكفاية، ٩ جلد، قم، مؤسسة آل البيت(ع) لاحباءالتراث.

امام محمد غزالي، تهافت الفلاسفة، بيروت.

بديع الزمان فروز انفر ، احاديث مثنوي ، تهران ، انتشارات امير كبير ، ١٣٤١ .

میرز امحمدحسن حسینی فسایی ، فارسنامهٔ ناصری ، تصحیح منصور رستگار فسایی ، تهر ان امیر کبیر ، ۱۳۶۷ . مجدالدین فیروز آبادی ، القاموس المحیط ، بیروت .

ملامحسن فیض کاشانی، تفسیر الصافی، بیروت، انتشارات اعلمی، ۱۴۰۲ ق. پنج جلد.

\_\_\_\_\_، علم اليقين، تصحيح محسن بيدار فر، قم، انتشار ات بيدار، ١٤٠٠ق. دوجلد.

نجم الدين على كاتبي قزويني، رسالة الشمسية، در كتاب شروح الشمسية، بيروت.

قطب الدين رازى، تحرير القواعد المنطقية في شرح الشمسية، در كتاب شروح الشمسية.

\_\_\_\_،المحاكمات، (حاشية شرح الاشارات)، تهران.

ميرزا ابوالقاسم قمي، قوانين الاصول، چاپ سنگي. (٢ جلد).

شيخ عباس قمي، سفينة البحار، چاپ سنگي (٢ جلد).

\_\_\_\_\_الكنى و الالقاب، نجف، حيدرية، ١٣٧٤ق.

ملاعلى قوشچى، شرح تجريد العقايد، چاپ سنگى، تهران.

تقى الدين حسينى كاشانى، تذكرهٔ خلاصة الاشعار، تهران.

قاسم كاكايي، مقالة محقق خفرى، فصلنامة خردنامة صدرا، شمارة ۴، تير ١٣٧٥.

ثقة الاسلام كليني، الكافي، تصحيح على اكبر غفاري، تهران، ١٣٩٨هـ.ق. (٨ جلد).

کنت دو گوبینو، مذاهب و فلسفه ها در آسیای مرکزی، ترجمهٔ م.ف. (تهران).

لاهيجي اشكوري، محبوب القلوب، چاپ سنگي، تهران.

ملامحمد جعفر لاهيجي لنگرودي، شرح رسالة المشاعر، تصحيح سيدجلال الدين آشتياني.

سيدمحمد مجاهد، المناهل، چاپ سنگى، تهران.

ملامحمدباقر مجلسي، بحارالانوار، تهران، ١١٠ جلد.

سیدمصطفی محقق داماد، مقالهٔ نخبگان علم و عمل ایر ان، فصلنامهٔ فرهنگستان علوم، شمارهٔ ۱ تا ۹. محمدعلی مدرس تبریزی، ریحانهٔ الادب، تبریز، قیام [بی تا].

آقاعلی مدرس طهرانی، بدایع الحکم، تنظیم احمدواعظی، تهران، ۱۳۷۶هـ.ش.

\_\_\_\_\_مجموعه مصنفات حكيم مؤسس، جلداول، تعليقات الاسفار، تصحيح محسن كديور، تهر ان، ١٣٧٨.

\_\_\_\_\_،مجموعه مصنفات حكيم مؤسس، جلد دوّم، رسائل و تعليقات، تصحيح محسن كديور، تهر ان، ١٣٧٨.

سيدعلى خان مدنى، سلافة العصر (في محاسن الشعراء بكل مصر) المكتبة المرتضويه، ١٣٤٤ ق.

مسلم، الصحيح، تصحيح محمد فؤاد عبدالباقي، بيروت، دار احياء التراث العربي.

مير عبدالفتاح حسيني مراغى، العناوين، قم، مؤسسة النشر الاسلامي.

سیدعلی موسوی مدرس بهبهانی، حکیم استرآباد، تهران، انتشارات اطلاعات.

مير داماد، الجنوات، چاپ سنگي، تهران، ١٣٩٩هـ.ق.

\_\_\_\_\_، القبسات، تصحیح مهدی محقق، سیدعلی موسوی مدرس بهبهانی، ایزو تسو و ابر اهیم دیباچی، تهران، ۱۳۶۷.

جلال الدين مولوي، مثنوي، تهران، طبع كلالة خاور

نايب الصدر شير ازى (معصوم على شاه)، طرائق الحقائق، تصحيح محمد جعفر محبوب، تهر ان، ١٣٤٥.

میرزامحمدحسین نائینی، تنبیه الامه و تنزیه الملة، تصحیح و پاورقی سیدمحمود طالقانی، تهران، شرکت سهامی انتشار.

شيخ محمد حسن نجفي، جواهر الكلام في شرح شرائع الاسلام، تهر ان، ۴۳ جلد، دار الكتب الاسلامية. ملا احمد نر اقي، عوائد الايام، تصحيح دفتر تبليغات اسلامي، قم، ١٣٧۶.

ميرزا محمد حسن نوري، حاشية شرح الهداية الاثيرية، چاپ سنگي، تهران، ١٣١٣هـ.ق.

ملاعلى نورى، حاشية الاسفار، تهران، ١٣٧٨هـ.ق.

رضاقلی خان هدایت، ریاض العارفین، تهران، [بیجا] ۱۳۰۵.

هندی، كنزالعمال، بيروت، [بي تا، بي نا].

## فهرست آیات

البقوة / ٦٩: اصغر فاقع لونها تسرّ الناظرين ٢٢۴

البقرة /١١٥: اينما تولوا فثم وجه الله ٢٣٨

البقوة / ١٤٨: ولكل وجهة هو مولّيها فاستبقوا الخيرات ٢٠٠

البقوة /٢٠٣: واذكروالله في ايّام معدودات ٢١٨

. البقرة /٢٦٩: ومن يؤت الحكمة فقد او تي خيراً كثيراً ١٢٢، ١٤۴

آل عموان / 11: قال فاشهدوا انا معكم من الشاهدين ٢٣٩ آل عموان / 190: فاستجاب لهم ربّهم انّي لا اضيع عمل عامل منكم من ذكر او انثي ١٩٣

النساء / ١: يا ايها الناس اتَّقوار بكم الذي خلقكم من نفس واحدة ١٩٥،١٩٣

النساء/1: خلق منهازوجها ١٩٥

النساء / ١١: يوصيكم الله في او لادكم للذكر مثل حظَّ الانثيين ٢١۴،١٩٣

النساء / ٣٢: و لاتتمنّوا ما فضل الله به بعضكم على بعض ١٩٤

النساء/ ۱۲۴: و من يعمل من الصالحات من ذكر او انثى و هو مؤمن ١٩٣

النساء/ ١٧٦: و إن كانوا اخوة رجالاً و نساءاً فللذكر مثل حظّ الانثيين ١٩٤

المانده / ۴۵: والجروح قصاص فمن تصدّق به فهو كفارة له ۱۹۱ المانده / ۲۷: يا ايها الرسول بلّغ ما انزل اليك من ربك ۴۶۱

الانعام / ١٩: و اوحى الىّ هذا القر آن لانذر كم به و من بلغ ١٨٩ الانعام / ٧٦: قال هذاربّي فلما افل قال لااحبّ الآفلين ٣٧٠

الاعراف / ۱۴۳: قل الذكر حرَّم ام الانثيين اما اشتملت عليه ارحام الانثيين ١٣٧ الاعراف / ١٣٧: الست بربكم قالوا بلى ٣٩٩

التوبة / ۲: فسيحوا في الارض اربعة اشهر ۲۲۰، ۲۲۰ التوبة / ۳٦: ان عدّه الشهور عندالله اثنى عشر شهراً ۲۲۰ التوبة / ۹۱: ما على المحسنين من سبيل ۲۱۷

التوبة / ٣٦: ان الظن لايغني الحق شيئاً ١٩٩

هود/ ٨١: فأسر باهلك بقطع من الليل و لا يلتفت منكم احداً ٢١٩

يوسف / ۴۸: ثم يأتي من بعد ذلك سبع شداد ۴۴۵ يوسف / ۷۲: فوق كل ذي علم عليم ۳۴۳ يوسف / ۹۷: قالوا يا ابانا استغفر لنا ذنو بنا انا كنّا خاطئين ۲۱۹ يوسف / ۹۸: قال سوف استغفر لكم ربّى انّه هو الغفور الرحيم ۲۱۹ يونس / ۳۳: ان الظن لايغني من الحق شيئاً ۹۹۱

الرعد/ ٣٩: يمحوالله مايشاء ويثبت وعنده امّ الكتاب ۴۰۸ الرعد/ ٢١: لا معقّب لحكمه ۴۲۶

ابواهيم / ٤٨: يوم تبدّل الارض غير الارض والسموات ٤٥٧

الاسواء/ ۵۵: ولقد فضّلنا بعض النبيّين على بعض و آتينا داود زبورا ۱۲۷ الاسواء/ ۸۴: قل كل يعمل على شاكلته ۲۹۵ الاسواء/ ۱۰۵: وبالحق انزلناه و بالحق نزل ۱۱۸

الكهف/ ١١٠: قل أنَّما إنا بشر مثلكم يوحى إلى ٣٩٨

مريم / 10: سلام عليه يوم ولدو يوم يموت و يوم يبعث حياً ٣٨ مريم / ٢٣: ياليتني مت قبل هذاو كنت نسياً منسياً ١٥٨

الانبياء / ۲۰: يسبحون الليل و النهار لايفترون ۲۱۸ الانبياء / ۲۲: لو كان فيهما آلهة الآالله لفسدتا ۳۱۶،۳۰۹ الانبياء / ۳۰: و جعلنا من الماء كل شي حي ۱۷۰ الانبياء / ۲۹: يا ناركوني برداً و سلاماً على ابراهيم ۴۹۱ الانبياء / ۲۰۴: يوم نطوى السماء كطى السجّل للكتب ۴۲۹،۴۱۵، ۴۲۹، ۴۳۱

النور / ۳۰: قل للمؤمنين يغضّوا من ابصارهم و يحفظوا فروجهم ۱۹۴ النور / ۳۱: قل للمؤمنات يغضضن من ابصارهنّ و يحفظن فروجهنّ ۱۹۴ النور / ۳۵: مثل نوره كمشكوة فيها مصباح المصباح في زجاجة كانها كوكب درّى يوقد من شجرة مباركة زيتونة لاشر قيه و لاغربية يكاد زيتها يضيئي ولو لم تمسسه نار ۱۱۲، ۱۷۰، ۳۰۲، ۳۰۲

القصص / 18: كل شيء هالك الاوجهه ١٥٥

الروم / ٢٧: اليدالمثل الاعلى ٢۴٩ الروم / ٣٠: فطرة اللدالتي فطر الناس عليها لاتبديل لخلق اللد ٣٩٩ لقمان / ٢٢: و من يسلم وجهه الى الله و هو محسن فقد استمسك بالعروة الوثقي لا انفصام لها ١٥٥

السجدة / ٦٦: تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفاً و طمعاً ٢١٩، ٣٧۴

الاحزاب/٥٦: يا ايهاالذين آمنوا صلّوا عليه وسلّموا تسليماً ١١٢

الاحزاب/ ٦٢: لن تحدلسنة الله تبديلاً ٢٢۶

الاحزاب/ ٧٢: انا عرضنا الامانة على السموات و الارض فابين ٤٠٧، ٧٠٥

الفاطو / ١٠: اليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ١٢١

ص / ٧٥: استكبرت ام كنت من العالين ٢٤٠

الزمر / 77: السموات مطويات بيمينه ۴۵۷

فصلت / ٢٦: و ماربك بظلام للعبيد ٣٨٥

فصلت / ٥٣: سنريهم آياتنا في الآفاق و في انفسهم حتى يتبيّن لهم أنه الحقّ ١١٠، ٢٨٨، ٢٠٨

الشورى / ۴۹: يهب لمن يشاء اناثاً و يهب لمن يشاء الذكور ١٩٣ الشورى / ۵۰: او يزوجهم ذكر اناً و اناثاً و يجعل من يشاء عقيماً ١٩٣

ق/ ١٦: انا اقرب اليكم من حبل الوريد ٢٣٩

ق / ٣٧: ان في ذلك لذكري لمن كان له قلب او القي السمع و هو شهيد ١٩۴

النجم / ٤: ان هوالاوحى يوحى ٣٩٨

النجم / ۴۵-۴7: و انه خلق الزوجين الذكر و الانثي من نطفة اذا تمني ٩٣ ١

القمو / ٥٠: و ما امرنا الاواحدة كلمح بالبصر ٢٣٧، ٢٤٥، ٣٢٢، ٣٢٣

الجمعة / ۲: هو الذي بعث في الاميين رسولاً منهم يتلوا عليهم آياته ١٨٩ الجمعة / ٣: و آخرين منهم لما يلحقوا بهم و هو العزيز الحكيم ١٨٩

الملك / ١٤: الايعلم من خلق و هو اللطيف الخبير ٣٨١

القلم / ۴: انك لعلى خلق عظيم ٢۶٠

الحاقة / ٧: سخرها عليهم سبع ليال و ثمانية ايام حسوماً ٢١٨

الدهر / 1: هل اتي على الانسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً ١٥٨

الانسان / 1: هل اتى على الانسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً ١٥٨

الانشقاق / ١: اذ السماء انشقّت ٢٥٧

الليل/ ٣: وماخلق الذكر و الانثى ١٩٣

القدر / ٤: تنزّل الملائكة و الروح فيها باذن ربهم من كل امر ۴۹۳

الاخلاص / 1: قل هو الله احد ٢١٧

الفلق / 1: قل اعوذ برب الفلق ٢١٧

الناس / ١: قل اعوذ برب الناس ٢١٧



### فهرست روايات

آية تتجافى جنوبهم عن المضاجع نزلت في امير المؤمنين (ع) ٢١٩

الاسلام يعلواولا يعلى عليه ١۶٠

اسمائه تعبير والشئ يعرف عند تعبيره ١٢٣

افضل ساعات في الليل الثلث الباقي ٢١٩

اقریب انت انادیك ام بعید انادیك ۴۰۹

اللهم استعملني في مرضاتك عملاً لا اترك معه شيئا من دينك مخافة احد من خلقك ٥٠

اللهم ان هذه سنة جديدة و انت ملك قديم ٢٢٠

اللَّهم اني اتقرب اليك بالمحمدية الرفيعة و العلوية البيضاء ١١٩

اللهم زدني فيك تحيّراً ٣٩۴

اللهم ماعملت في هذه السنة ٢٢٠

ان الله هو المنفر د في وحدانيته ثم تكلم بكلمة فصارت نورها ثم خلق من النور محمّداً وعليا وعتر ته ٣٤٢

ان في السحر ثمان ركعات ثم يوتر ٢١٩

ان لله ارضاً بيضاء و مسيرة الشمس فيها اياماً مثل ايام الدنيا ثلثين مرّة مشحونة خلقاً لا يعرفون اخلق آدم و

ابلیس ۱۱۳،۲۶۰،۲۶۳

ان من مات قام قیامته ۴۳۰

ان يعقوب(ع) اخّر الدعاء و الاستغفار الى الاسحار ٢١٩

الاية نزلت في امير المؤمنين(ع) واتباعه من شيعتنا ينامون في اول الليل فاذا ذهب ثلث الاول ٢١٩

ليس له مكان وهو في كل مكان ٢٣٨

ايكون لغيرك الظهور ما ليس لك حتى يكون هو المظهر لك ٢٩٤، ٢٩٤

اوتيت جوامع الكلم ١١٨، ٢٤٠

اول الدين معرفته وكمال الاخلاص نفي الصفات عنه ٢٩٣

اوّل ما خلق الله نوري ۱۱۸

اوّل ما خلق الله العقل ١١٩

اوّل ما خلق الله القلم ١١٩

اول موجود الكروبيين الذين اخرّهم بروح القدس المتعلّق بعرش الرحمن... ١١٩

ايّ ساعات الليل افضل قال جوف الليل الغابر ٢١٩

بعثت لاتمم مكارم الاخلاق ١١٨

بی یبصرو بی یسمع و بی یبطش ۳۹۷

تجلّى لها بهاو بها امتنع عنها ١٢٠

تخلقوا باخلاق الله ١١٤، ٢٤٨

فسيحوافي الارض اربعة اشهر ٢٢٠

توحيده تمييزه عن خلقه و حكم التمييز بينو نة صفة لابينو نة عزلة ١١٠

ثلث عشر ركعة من آخر الليل ٢١٩

جفّ القلم بماهو كائن ۴۱۳

الهي هب لي كمال الانقطاع اليك ... حتى تخرق ابصار قلوبنا حجب النور ٤٥٤

حلال محمّد حلال الى يوم القيامة و حرامه حرام الى يوم القيامة ١٨٩

الحمدالله الذي علا في توحدٌه و دنا في تفرّ ده و جلّ في سلطانه ١١١

خلق الله الاشياء بالمشية و المشية بنفسها ٢٠٧، ٢٧١

خلقت لامن شيء ۴۱۵

خواص ايام الشهور سعدها و نحسها ٢٢٠

خير وقت دعوتم الله فيه الاسحار ٢١٩

الروح ملك من الملائكة له سبعون الف وجه و لكل وجه سبعون الف لسان ١١٩

السعيد سعيد في بطن امّه و الشقى شقى في بطن امّه ۴٠٨

صور عارية عن المواد عالية عن القوّة و الاستعداد تجلّي لها ربّها فاشرقت ١١٤، ٥١٢،

ظاهر في الباطن و باطن في ظاهره ٢٥۶

العلم حجاب الله الاكبر ٢٤١

عميت عين لاتراك و كل الظهور ليس الا عنك ٢٥٤

العين تجعل الجمل في القدر والرجل في القبر ٣٤٩

فاذا زال نصف الليل صلّى ثمان ركعات و او تر في الربع الاخير من الليل بثلث ركعات ٢١٩

فان كاناسواء ورث كذا ١٩٥

فان مات ولم يبل ١٩٥

فوق فلك الافلاك لاخلأ و لاملأ ٣٠٩

قریب کل شیء غیر مجانس له، بعید عن کل شیء غیر مباین له ۲۳۸

قيل فان استدرا جميعاً ١٩۴

عدّ الاضلاع فان تساوت طرفاه ١٩٥

کنت سمعه الذي به يسمع و بصره الذي به يبصر ٣٩٧

كنت كنزاً مخفياً فاحببت ان اعرف فخلقت الخلق لكي اعرف ٢٨، ٣١، ١٢٣

لا ان الكل منه له البعض ٥١٥

لما خلق الله العقل استنطقه ثم قال له: اقبل، ثم قال له: ادبر، ثم قال و عزّتي و جلالي ... ١٢٢، ١٦٧

لو كشف الغطاء ما از ددت يقيناً ٢۶٢

لى معالله وقت لايسعني ملك مقرّب و لانبي مرسل ١٢٢

ليس لصفته حدمحدود ۵۱۶

مع كل شيء لابمقارنة و غير كل شيء لابمزايلة ٢٣٨

من رأني فقد رأى الحقّ ١٢٢، ٢٨٠

من عرف نفسه فقد عرف ربّه ۲۴۹

من وصفه فقد قرنه و من قرنه فقد ثناه ۲۹۵

الميسور لايسقط بالمعسور ١٩٣

نحن الآخرون السابقون ١٢١

يا من دلّ على ذاته بذاته ۲۵۶، ۲۹۴، ۳۸۲

اراده عين فعل خدااست ٥١٢

امير المؤمنين (ع) از جميع ائمه افضل است بعد حسن، بعد حسين بعد امام زمان (عج) ۴۰۶

در روز قیامت منبری از نور می آورند حضرت پیامبر (ص) در آن منبر قرار می گیرد، جناب علی (ع) نزدیك آن منبر ۴۰۷

موت را جبر ئيل مي آور دير ميانة بهشت و دوزخ ذبح مي كند بصورت الكبش الا ملح فيذبح بشقرة

وسوسه ابلیس ساری است در بدن انسان مثل سریان خون در بدن انسان ۴۹۴

هر کس ابلیس دار د، من هم دارم، لکن من او را به بند کر دهام دیگر معصیت مرا نمی کند ۴۹۲

هرگاه چاهی بکنیدمیخورید به خدا ۴۰۹

یکی از ائمه حضور داشت در مجلس یکی از خلفا، تیر انداخت به نشانه، چنین گمان برد که حضرت تیرانداختن نمی تواند ۴۰۶

اذا خرجت من شيء و دخلت في غيره فشكك ليس بشيء ٢١٢

اذا ذكرها و هو في صلوته انصرف و اعادها ٢١٢

ارث الممسوح بالقرعة ١٩٩

ان الشك في الركوع بعد ما سجد فليمض و ان شك في السجود بعد ما قام فليمض ٢٠٣، ٢٠٣ انما الشك اذا كنت في شيء لم تجز ه ٢٠٨، ٢١٢

انما الشك في شيء لم تجزه و قد سئل عنه في من شك في الركوع و قد اهوى الى السجود ٢٠٨ انه سئل من خلق حواء و قيل له ان اناساً عندنا يقولون ١٩٥

انه سئل من اتى شىء خلق الله حوّاء فقال ١٩٥

دية الخنثي بين الديتين ١٩٧

رجل شك في الاذان و قد دخل في الاقامة قال يمضى ٢٠٨

الرجل يشك بعد ما يتوَّضأ قال هو حين ما يتوَّضأ اذكر منه حين يشك ٢٠٨

رجل رفع رأسه من السجود فشك قبل ان يستوى قائماً فلم يدرأ سجد ام لم يسجد ٢١٣

علامات تميّز الخنثي ١٩۴

العورة عورتان القبل و الدبر و الدبر مستور باليين ١٩١

فان كاناسواءورث كذا ١٩٥٨

فان مات ولم يبل منصف عقل المرأة ونصف عقل الرجل ١٩٥

في المولود له ما للرجال و ما للنساء يبول منهما جميعاً ١٩۴

في قوم غرقوا جميعاً اهل بيت مال قال يورث هؤلاء و هؤلاء ٢٠٥

كل شيء شك فيه و قد جاوزه و دخل في غيره فليمض عليه ٢١٢

كل ما شككت فيه ممّا مضى فامضه كما هو ٢٠٢، ٢١٢

لاعبرة بالشك في الفعل بعد الدخول في الصلوة ٢١٢

لاينقض الوضوء الاما خرج من طرفيك والنوم ١٩٣

ما ورد في ارث الممسوح من دعاء الامام (ع) ١٩۴

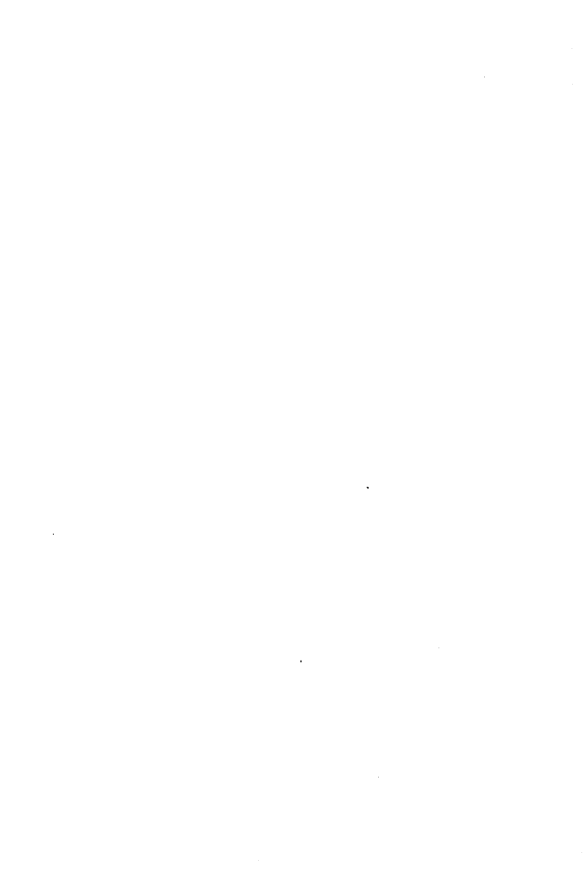
ماروى من عدَّ الاضلاع فان تساوت طرفاه... ١٩٥

ماوردفي اخوين غريقين او مهدوم عليهما لايعلم تأخر واحدمنهما عن الآخر ٢٠۴

وان كان بعد ما خرج وقتها فقد دخل حائل فلا اعادة ٢١٠

و ان لم تشك ثمر أيته اي الدم رطباً قطعت الصلوة و غسلته ٢٠٣

ولد فی عهدامیرالمؤمنین مولود له رأسان ۱۹۹ هو حین یتوضاً اذکر منه حین یشك ۲۱۰ یرث هولاء من هؤلاء وهؤلاء من هؤلاء ۲۰۵ هو حین مایتوضاً اذکر منه حین یشك ۲۰۸، ۲۱۳،۲۱۰ یکون علی وضوء ثم یشك ۲۱۳ یورث من حیث یبول فان خرج منهما جمیعاً فمن حیث سبق بوله ۱۹۴



## فهرست اشعار

آن جلوه محمداست وآن جذبه على است آننة حق نماست جلوة رخساريار احمدرابگشودی آن پر جملیل ازره شرع و شرط برگ شته ای بسرون از وهسم و قسال و قسیسل مسن ان بقول السيد السناد این گروهی که نورسیدستند بر حکیمان ابلهان محنت فزا بس جواهم كنز سخن بسر بادرفت بس ستمها كزخسان بروى رسيد بياو صافي مر آتبين كهمن رخ دوست يـــس روان كـــرده از هـــوا قـــرقــر جاهت صدرا گرفته باج از گردون چوممکن گردامکان برفشاند حسوض بادرياا كسريها لوزند خاك چاون عنقا و آدم اوج او

زين رو به وجود اين دو شد بود و نبود / ۱۸۴ عقدهٔمشگل گشاستحلقهٔ گیسوی دوست/۱۸۳ تاابدمدهوش ماندى جبرئيل / ٣٩٨ تشنهٔ خون یک دیگر گشته/۵۰ خاك بر فرق من و تحشيل من / ۲۳۶ در حسکم وجبودت آفسرینس ۲۳۸ ت کیب عینیة اتحادی / ۱۳۰ عــشــوهٔ جــاه و زرخــريــدســتــنــد/ ٥٠ بر سليمان ديوو دد فرمانروا/ ٥١ بس سخن کز خامشی از یادرفت/۵۱ بس جفاها كزكسان ديدو شنيد/ ٥١ در اوبینم و مرآت نیست در نظرم / ۱۸۳ كيىن فىلان مىلىحىد آن فىلان كافسر / ٥٠ داده است به فضل تو خراج افلاطون / ۱۳۹ بجزواجب دگر چیزی نماند/۲۳۵ خویشراازبیخهستیبرکند/۱۶۰ در حضيض فعل حق بس اوجهاست / ۱۸۴

در نـار مقـیّد آب مـطـلقبیننی/ ۱۸۴ برداشت نقاب و گشت ظاهر به حجاب/ ۱۸۴ بنمود جـمال خویش آنگونه کهبود/ ۱۸۴ داد از این حـقناشناسیهایسی/ ۵۱ مر آت علی چنانکه او بود نـمود/ ۱۸۴ از نگونساران چها دیـدوشنید/ ۵۱ رازها دارم نـهـان کـومـرهـمـی؟/ ۵۱ یك سر زگریبان طبیعتبیرون/ ۱۳۹ یك سر زگریبان طبیعتبیرون/ ۱۳۹ خانـهٔ عـقـل و خـردرا آب بـرد/ ۴۹ آغاز این حکایت و آیت برای اوست/ ۱۲۱ به حـقیقت بهم تـوپیوستی/ ۱۸۳/

تا ذات علی به چشم حق حق بینی / ۱۸۴ کسی سر شرع و عقل و دین دار نساد / ۵۰ سلسله گرزلف یار ، حلقه اگر موی دوست / ۱۸۳ نیستی بین که بیان نکتهٔ هستی کندا / ۲۹ ، ۱۴۹ آن بساد کسه در دمساغ شسان هسست / ۲۹ خسست ابنای جنسم مسی کشد / ۵۱ گردید ابو تر اب ظاهر به تر اب / ۱۸۴ جز خال او که گونهٔ خور شید جای اوست / ۱۸۳ موج ما دریا و دریا موج هاست / ۱۸۴ که گرز زانوی بر داشت کوفت بر دیوار / ۱۵۹ می گشودم مین متاع این جهان / ۵۱ مسحرم راز دل ایسن روح کسو ؟/ ۵۱

همین بس که مراصحبت از صغیر و کبیر ۱۵۹/ هرچه هستی همه چون چشم تو مستی کندا/۱۴۹/ فراغتی زتوبینم که خویشتن نگرم/۱۸۳ مرگ به با چنین حریفان، مرگ/۵۰ می شکفتم همچوگل اندر چمن/۵۱ خواهی اگر به طور دل حق بینی خورشيد ازل زرخ چوبرداشت نقاب خورشيدوجود تازرخ پسرده بىگىشود داداز ایس کاسدقها بسی در آیت احتمد آنچه او داشت گذاشت درجهان از هر خسی خاری کشید دردها عیان دارم کو مر همی، درمسند تحقيق نسامدمثلت دفت و فرزانگے راگاو خور د دل آیتی است از حقو دلیسر حکایتی دوسسر قسوس حسلته هسسته رو مسجسراً دشسو مسجسراً درابسبسيسن ز آئے۔ دل غیب ارباط لی بردای ســر بـاغ و دل زمـيـن دار نــد سلسلهها، حلقهها كاش به حلقم زنند شدزيك نقطه عيان ازدهنت سروجود شرمع دلسان نشانده يهوست صحبت عسرفان كحساو ديسوو دد ظاهر به حجاب اگر نشديس ز چه روي ظلمت ندیدهام که گرفتی به نور جای فعل حق دريا وعالم موجاو كسسى چون به سامان در آورد آن سر گسر خسریسداری بسدی درخسورد جسان مسرهم ايسن سسيسنسة مسجسروح كسو؟ مى خىوردن مىن از ازل حىق مى دانىست مى دو سالمه و محبوب چمهارده سالمه نرگس مست توباده پرستى كندا نه آنچنان بخیال اندری که در همه عمر نیست اینجاچومر خردرایرگ هـمندمني گنر مني شننيندي راز من ازبسرون مسوسسی از درون مسارنسد / ۵۰ هسمه خیفاش چسسمه گروشسن / ۵۰ از جیلوه وجود دادو از جیذبه ربود / ۱۸۴ هـمـه در عـقـل سـامــرى وارنــد هــمــه زشــتــان آيــنــه دشــمــن يك جـلـوه نـمـود حـق و يـك جـذبـه نـمـود



## فهرست اعلام ومكتبهاي فلسفي

آجری ۲۶۰،۱۱۸

آدم(ع) ۱۹۵ ت

آدمیت، محمدحسین بر کنزادهٔ آدمیت، محمدحسین

آشتياني، جلال الدين ۳۵، ۲۲، ۲۲۶، ۱۳۶،

144,144

آشتیانی، مهدی ۱۶

آشتیانی،میرزاحسن۱۸،۱۲،۴۲،۴۱،

141, 191, 781, 191, 141

آقا جمال خوانساری - خوانساری، جمال الدین

آقاحسن شرف الملك ٣۶

آقاعلى مدرس ١٣\_١٨،١٤، ٢٠،٢٥، ٢٩-٢٩،

17\_ 67, 87, 87, 80, 80, 1, 811, 771,

171, 171, 171, 171, 161, 161, 171,

۱۸۴، ۱۸۳، ۱۷۸، ۱۷۸، ۱۸۳، ۱۸۴، ۱۸۴، ۱۸۴، ۱۸۴، ۱۸۴، ۱۸۴، ۱۸۳، ۱۸۳، ۱۸۳ ۵۱۷ آقا غلامعلی شیر ازی، غلامعلی آقا مظفر حسین کاشانی ۱۳۶ آمدی، عبدالواحدین محمد تمیمی ۱۱۶، ۵۱۲

آملی، سیدحیدر ۱۲۳،۱۱۵

آناندان کشمیری ۱۳۶

آیتالله کمپانی ب غروی اصفهانی،

محمدحسين

آیتاللّه نجفی، شهاب الدین ← نجفی مرعشی، شهاب الدین

ابراهیم(ع) ۳۷۰

ابراهیمی دینانی، غلامحسین ۴۹

ابن ابى الحديد، عبد الحميد بن هبة الله ٢٤٩

احسایی، احمد ۴۹۶،۳۴۵،۳۴۲ احمدبن حنبل ← ابن حنبل، احمدبن محمد

> ار دکانی شیر ازی، ملا احمد ۱۴ ارسطو ۹۵، ۲۸۳، ۳۲۲، ۴۲۸

ارموی، سراج الدین محمود بن ابی بکر سراج الدین ارموی، محمود بن ابی بکر استر آبادی، میرسیدعلی بن محمدحسینی ۹۳

اسحاق بن عمار ۱۹۵

اسكندربيك منشى ١٣۶

اشعری، ابوالحسن علی بن اسماعیل ۲۳۲، ۲۹۸،۲۹۳

اشعریه ۲۸۸،۱۳۰ ۳۳۸،۳۳۰

اشك شيرين، سيدابر اهيم ۴۸،۴۲

اصطهباناتي، محمدباقر ١۶

اصفهانی، شمسالدین محمود بن عبدالرحمن ۱۲۸

اصفهانی، محمدحسین ۱۶

اصفہانی، ملا اسماعیل ← ملا اسماعیل اصفہانی

اعتماد السلطنه → ميرزا حسن خان اعتماد السلطنه

افلاطون ۲۸۳،۱۱۴ ۳۹۲

افلوطين ب فلوطين

امام باقر (ع) ۲۱۹،۲۱۲،۲۰۸،۱۹۵

امام حسن(ع) ۴۰۶

امام حسين (ع) ۴۰۶،۳۹۴،۲۹۴

امام رضا(ع) ۵۱۲

ابن ابی جمهور احسایی، محمدبن زین الدین ۳۹۴،۲۶۰ ، ۱۲۸،۱۱۴

ابن بابویه، محمدبن علی ۱۱۹، ۲۷۱، ۳۸۷،

4.4.4.4

ابنبطريق ١٣٠

ابن تيميه، احمد بن عبدالحليم ١٢٣

ابن حاجب، عثمان بن عمر ۱۳۱

ابنحجر ١٢٣

ابن حنبل، احمد بن محمد ۱۱۸، ۲۶۰، ۲۶۰

ابنسينا، حسين بن عبدالله ١٥، ٢٣، ٩٧، ٩٠،

ابن شعبه حرانی، حسن بن علی ۱۱۹

ابن طاووس، على بن موسى ٢٢٠، ٢٩٤، ٣٩٤

ابن عربی، محیی الدین محمدبن علی ۱۱۸،

771. 27. 784

ابن کمونه، سعدبن منصور ۱۷۸، ۲۹۰\_۲۹۲ ابن مطهر حلی ب علامه حلی، حسن بن .

ابن ملكا، هبة الله بن على ٣٠٠

ابن ناعمه حمصي ۴۰

ابوالبركات بغدادي ب ابنملكا، هبةاللَّه بن

على

ابوتراب قزوینی ۲۰

ابوذر غفاري، جندب بن جناده ۲۱۹

ابوسعيدابوالخير ۴۰۴

ابوعلى سينا بابن سينا، حسين بن عبدالله

احسایی، ابن ابیجمهور ← ابن ابیجمهور،

محمدبنزينالدين

بيدآبادي، آقامحمد ۱۴ بیدارفر، محسن ۱۳۸،۱۰۲، ۱۳۹ بيرمقلي ۱۴۵ یادری نصر انی ۱۴۶ پانی پتی، نظام الدین ۱۳۶ تراب خان شیرازی ۵۱۱ تفتازانی، مسعود بن عمر ۱۲۸  $rac{1}{2}$   $rac{1}$   $rac{1}$   $rac{1}{2}$   $rac{1}$   $rac{1}$   $rac{1}$   $rac{1}$   $rac{1}$   $rac{1}$   $rac{$ عبدالواحدبن محمد تنکابنی ۴۸ تويسر كاني، احمد ١٣٠،١٢٩ ثقة الاسلام كليني كليني جامى، عبدالرحمن بن احمد ١۴٩ جبرئيل ۵۰۷،۴۹۳،۴۶۴،۳۹۸،۲۵۸ جرجانی، علی بن محمد ۲۳، ۳۳، ۹۳، ۹۳، ۹۳، ۹۳، 471,171,179\_177 جعفی بخاری، محمدبن اسماعیل ب بخارى، محمد بن اسماعيل جمالزاده، محمدعلی ۳۳،۳۲ حائري يزدي، مهدي ۴۹ حاج ملاهادی سبزواری ب سبزواری، هادی حاجي ميرزا آغاسي ۴۲۶ حاجى ميرزامحمود ٢٢٤ حافظ شير ازى، شمس الدين محمد ۵۲ حجة الاسلام شفتى، سيدمحمدباقر بن محمد تقی موسوی شفتی رشتی ۱۴۶ حرانی، حسن بن علی ب ابن شعبه حرانی،

حسنبنعلي

امامزمان(ع) ۴۰۶ امام سجاد (ع) ۴۰۶ امام صادق(ع) ۹۵ (، ۲۰۸، ۱۹۵، ۲۲۰، ۲۲۰ امام على (ع) ٢٠٥، ٢١٩، ٢٥٤، ٢٤١، ٢٩٤، 018,4.9,4.7,4.8,77 امامیه ۱۳۰ امير صدر الدين محمد ١٣٣، ١٣٣ انصاری، مرتضی ب شیخ انصاری، مرتضی ايجي، عضدالدين > عضدالدين ايجي، عبدالرحمن بن احمد ايزوتسو، توشيهيكو ١٣٧ باباخان ۱۴۵ بحرالعلوم ١۴۶ بخاری، محمد بن اسماعیل ۱۱۸، ۲۶۰ بدوی، عبدالرحمن ۴۰ بديع الملك ميرزا عمادالدوله ١٤٩ بديع الزمان فروزان فر ب فروزان فر، محمدحسين برقی ۱۱۹ بصرى، ابوالحسن بصرى، محمدبن على بصری،محمدبن علی ۲۳۲ بغدادی، کاظم بن محمد بابن ابی الحدید عبدالحميدين هبةالله بھائی، محمد بن حسین ے شیخ بھایی، محمد بن حسين بهاءالدین عاملی ب شیخ بهایی، محمدبن

بهمنیار بن مرزبان ۲۳۳، ۳۶۶

الدسوقي ١٢٧

دشتكي شيرازي، صدرالدين ۱۵، ۳۳، ۱۲۹،

777,777,174,177

دشتكي شير ازى، غياث الدين منصور ٣٣، ٣٣،

140.144.147-14.

دکارت، رنه ۳۲

دوانسي، جلال الديس ٢٣، ١٢٧، ١٢٩، ١٣٠ ـ

441,777,174

دواني، على ١٢٩

دوگوبينو ← گوبينو، ژوزف آرتور

ديباجي، ابراهيم ١٣٧

دیوان بیگی شیرازی، احمد ۱۸۳،۴۰

رازى، قطب الدين - قطب الدين رازى،

محمدبن محمد

رسول اکرم (ص) ۲۱،۲۱۰،۲۵۹،۲۵۹،۲۵۹،۳۹۸،

4.4

رشتی، کاظم ۴۸

رشتى، محمدباقر >حجة الاسلام شفتى

رضاقلی خان قزوینی ۵۱۱

رفيعي قزويني، ابوالحسن ۴۰، ۱۸۴

رکنزاده آدمیت، محمدحسین ۱۳۱

رواقیان ۴۸۴،۲۸۲

زراره۲۰۸،۲۱۲،۲۱۲

زرکشی، محمدبن بهادر ۱۲۳

زنجاني، عبدالله ١۴٠

زنوزى، عبدالله بمدرس زنوزى، عبدالله

سالك شيرازى →ركنزادة آدميت،

محمدحسين

حسینی، سیداحمد ۴۴،۱۹

حسینی، شاه میر طاهر ۳۴

الحسيني، شاهمير طاهر بن اسماعيل بشاه

طاهر دكني، مولى شاه طاهر بنرضى الدين الاسماعيلي الحسيني

حسینی فسایی، میرزامحمدحسن ۱۳۱،۱۳۰

حسيني كاشاني، تقىالدين ١٣۶

حضرت قائم (ع) بامام زمان (ع)

حكمت متعاليه ١٢٤،١٧،١٤،٢٩

حکمی یزدی، علی اکبر ۱۴۹

حكيم مؤسس بآقاعلى مدرس

حلبي، حسن بن على بابن شعبه حراني،

حسن بن علی

حلى، جعفر بن حسن بمحقق حلى، جعفر

بن حسن

حلى، حسن بن يوسف ←علامه حلى، حسن بن يوسف

. . . . .

خسروانيان ۲۸۲

خضر حبلوردی، نجم الدین خضر بن محمد

بنعلی رازی ۱۲۸،۱۲۸

خطیب قزوینی، محمدبن عبدالرحمن ۱۲۸

خفرى، شمس الدين محمد ٢٣٤، ١٣٥، ١٣٥

خواجوي، محمد ۳۵، ۱۳۹

خواجه ابراهيم بن يحيى قوامي ١۴٠

خواجه نصير الدين طوسي بنصير الدين

لوسى

خوانساري، جمالالدين ۱۱۶،۱۳۴،۵۱۲

خوانساري، محمدباقر موسوي ۱۳۶

شبستری، محمود بن عبدالکریم ۲۳۵ الشربینی ۱۲۷

شرفالملك، آقاحسن → آقاحسن شرف الملك

شریف جرجانی →جرجانی، علی بن محمد شمس الدین محمد بن علی ۱۲۸

شوشتری، نوراللّهبن شریفالدین ۱۲۸، ۱۳۰ شهابالدین سهروردی ← سهروردی، یحیی

بن حبش

شهابی، علی اکبر ۱۳۶

شهرستانی، عبدالکریم ۳۲

شهیداول، محمدبن مکی ۱۹۸،۱۹۷

شهید ثانی، زین الدین علی ۱۹۸، ۲۰۲، ۲۰۲،

4.0

شیخ ابوسعید المیهنی → ابوسعید ابو الخیر شیخ اشراق ← سهروردی، یحیی بن حبش شیخ الرئیس ← ابنسینا، حسین بن عبدالله شیخ الشوارق ← نوری، شیخ علی شیخ انصاری، مرتضی ۱۹۸،۱۹۸،۱۹۷،۱۹۷،۱۹۷،۱۹۷،۱۹۲،۱۹۷،۱۹۷،۱۹۷،۱۹۷،۱۹۷،۱۹۷،۱۹۷،۱۹۷،

۲۱۶،۲۱۲<sub>-</sub>۲۱۰،۲۰۸<sub>-</sub>۲۰۶

شیخ بهایی، محمد بن حسین ۱۳۸،۱۳۷،۳۴،

شیخ صدوق ←ابن بابویه، محمدبن علی شیخ عباس قمی ← قمی، شیخ عباس الشیخ علی بن الشیخ محمد ← علی بن الشیخ محمد

شیخ علی نوری → نوری، شیخ علی شیخ مرتضی انصاری ← شیخ انصاری، سبزواری، ملاهادی ۱۲۳،۱۱۶،۱۳۰، ۱۳۰، ۴۶۸

سراجالدین ارموی، محمودبن ابیبکر ۹۳، ۱۲۷

سلطان الفلاسفه ۴۰

سلمان فارسى ٢٢٠

سهروردی، یحیی بن حبش ۹۶،۹۵،۲۳،۱۵،

~ TF, TT1, XV1, + GT, TPT, I+T, 337

سهلعلی مددی ۴۸،۳۶

سيالكوتي ١٢٧

سيدالشهداء ) امام حسين(ع)

سیدبن طاووس ب ابن طاووس، علی بن

موسى

سیدسند ۱۳۱،۱۳۰

سیدشریف بجرجانی، علی بن محمد سیدعلی خان مدنی بمدنی، علی خان سیدمجاهد بطباطبایی، سیدمحمد

سیدمحمدولد آقاسیدعلی طباطبایی --> طباطبایی، سیدمحمد

> سیوطی، عبدالرحمن بن ابیبکر ۱۲۳ شاه اسماعیل صفوی ۱۳۲

> > شاهرخ ميرزا ٥١١-٥١٥، ٥١٥

شاه طاهر دكني، مولى شاه طاهر بنرضي الدين

الاسماعيلي الحسيني ١٣٥

شاه طهماست صفوى ۱۳۲

شاهمیر طاهر حسینی -->حسینی، شاه میر طاهر عزرائيل ۳۹۸،۴۶۴

عضدالدين ايجي، عبدالرحمن بن احمد ١٣٣

عضدی ۱۳۳،۱۳۰،۱۲۹

عقل حادي عشر بنصير الدين طوسي

علامه حلى، حسن بن يوسف ٢٠١،١٢٩

على بن الشيخ محمد ١٩٨

عیاشی، محمد بن مسعود ۲۲۰

غروي اصفهاني، محمدحسين باصفهاني،

محمدحسين

غزالي، محمد بن محمد ١٣٢

غلامعلى شيرازي بشيرازي، غلامعلى

فارابي ۱۵

فاضل قوشچی ب قوشچی، علی بن محمد

فتحعلي شاه قاجار ۱۴۶

فخرالدين ٢١٠

فخر الدين رازي ١٥

فخر رازی ۱۳۳، ۳۷۲

فروزانفر،محمدحسين ١٢٣

فضل بن يسار ۱۹۹

فلاسفه مشاء ب فلسفه مشاء

فلسفه اشراق ۹۵،۹۳،۲۷،۲۸۳،۲۸۳،

471, 174

فلسفهمشاء۲۳۳،۱۰۶،۹۶،۹۵،۹۳،۲۷،

7.47,747,747,797,497,997,707,

707, VOY, • P7 \_ 7 P7, 177, 277,

444,441,447

فلوطين ٣٩

فوريوس ۳۸۶

مر تضي

شیرازی، سیدحسین ۵۱۱

شیرازی،غلامعلی ۳۵،۱۶

شیعه ۱۳۰

صاحب شوارق بلاهيجي، عبدالرزاق

صدر الافاضل دانش شير ازى، محمدعلى

(مدعو به لطفعلي) بن محمد كاظم ۱۷،۱۶،

189.187.89

صدرالدین شیرازی، محمدبن ابراهیم ۱۴،

۵۱،۷۱،۸۱،۳۶ - ۳۴،۲۷،۲۵ - ۲۳،۱۸،۱۷،۱۵

.97,80,87,01\_49,40,44,47,4.

۵۶، ۸۶، ۹۹، ۴۰، ۵۰۱، ۵۰۱، ۵۱۱،

177.174.177.171.174.177.118

171, 271, 471, 191, 101, 121,

۵۶۱، ۱۳۲، ۲۵۲، ۲۷۲، ۳۸۲، ۲۰۳،

177, 677, 877, 877, 477, 787,

0.4,451,455,4.4,471

صدرالمتألهين بصدرالدين شيرازي،

محمدبن ابراهيم

صوفیه ۲۳۸، ۲۳۹، ۲۳۸، ۳۹۶، ۳۹۶

طاووس ب ابن طاووس، على بن موسى

طباطبایی، سیدعلی بن محمد ۱۴۵

طباطبایی، سیدمحمد ۱۴۶

طبرسی ۱۱۰،۱۱۰،۱۱۰، ۲۵۶،۱۱۸

عاملى،زين الدين بن على ب شهيدثانى،

زين الدين بن على

عبدالحميدبن هبةالله بابن ابى الحديد

عبدالحميدبن هبةالله

فياض لاهيجي > لاهيجي، عبدالرزاق بن

گوبینو، ژوزف آر تور ۳۱ ـ ۳۳ لاریجانی، سیدرضی ۱۴۸،۱۴۱ لاهیجی اشکوری ۱۳۶ لاهيجي، عبدالرزاق بن على ١٥،١٤ لاهيجي، عبدالرزاق على ١٥،١٤، ١٣٤، ٢٩٩ لاهيجي، محمدجعفر ۱۴۸،۱۴۱،۱۳۴،۱۴۸، 444.448 لسان الغيب ←حافظ شير ازى، شمس الدين محمد لوط(ع) ۲۱۹ مایل هروی، نجیب ۱۴۷ مجلسي، محمدباقر ۱۱۵،۱۱۱ محقق حلي، جعفر بن حسن ١٤٥ محقق داماد، مصطفی ۱۸۴،۴۹،۴۱ محقق طوسى بنصير الدين طوسي محقق کر کی، علی بن عبدالعالی ۱۳۶،۱۳۲ محقق، مهدى ١٣٧ محمدرحيم خان ٥١١ محمدقاسم خان ۵۱۱ محمودخان ملك الشعراء، محمودبن محمدحسين ٥١١ مددى، سهلعلى بسهلعلى مددى مدرس آشتیانی، مهدی ب آشتیانی، مهدی مدرس تبریزی، محمدعلی ۱۳۶

مدرس زنوزي، عبدالله ۱۵،۱۵، ۲۴، ۳۵،۳۵، ۴۴،

144,148,141

مدنی، علی خان ۱۳۶

مدرس طهر اني بآقاعلي مدرس

علي فيروز آبادي، محدالدين ۱۱۵ فيض كاشاني، محسن ۴۶۸،۱۹۵،۱۱۸،۱۱۶ قاضی سعید قمی، محمد سعید ۴۰ قاضی نوراللّه شوشتری ب شوشتری، نور اللّه بن شريفالدين قزوینی، ابو تراب ←ابو ترابی قزوینی قزويني، ملا آقا →ملا آقا قزويني قطب الدين تبريزي ١٣٠ قطب الدين رازي، محمد بن محمد ٩٣، ١٢٧ قمی، شیخ عباس ۱۳۹ قمى، قاضى سعيد ←قاضى سعيدقمى، محمدسعيد قوشچى،على بن محمد١٥، ١٢٩، ١٣١، 144,144 كاتبي قزويني، نجمالدين على بن عمر ١٢٧ کاشانی، آقامظفر حسین بآقامظفر حسین كاشاني كاشف الغطاء ١٤۶ كاكائي، قاسم ١٣٤ کر کی، علی بن عبدالعالی ۱۳۵ کرمانی، کریمخان ۴۸،۱۸، ۵۰۹، ۵۱۱ کریم خان کرمانی ب کرمانی، کریم خان کلبعلی شرندی ۲۲،۲۰،۱۹ کلینی، محمد بن یعقوب ۱۹۸،۱۱۶ کمیانی ←اصفهانی، محمدحسین کندی ۲۰،۱۵ کند

منشی، اسکندر بیك ب اسکندر بیك منشی موسوی مدرس بهبهانی، علی ۱۳۷،۱۳۶ موسی(ع) ۴۰۹،۱۳۷

مولوی،جلالالدینرومی ۳۹۸

مولى عبدالغفار ١٣٧

ميرداماد، محمدباقر ۱۳۷،۱۳۶،۳۴،۱۳۷،

180,140,189

ميرزا حسن خان اعتماد السلطنه ٣٧

ميرزاحسن شرف الملك → آقاحسن شرف الملك

میرزاحسن نوری ← نوری، میرزاحسن میرزاشاه حسین ۱۳۲

ميرزامحمدحسن ۴۲۴

میرزامهدی آشتیانی بآشتیانی، مهدی

میرزای قمی، ابوالقاسم بن محمدحسن بن ظرعلی ۱۴۵

میر سیدشریف جرجانی ←جرجانی، علی بن محمد

میر فتاح حسینی مراغی ۴۱ میر فندرسکی، ابوالقاسم ۱۳۵،۱۳۵،۳۴،

14.

میکائیل ۴۶۴

نائینی، محمدحسین ۵۲

ناصر الدين شاه قاجار ٣١، ٣٧، ۴۲۴

نایب الصدر شیرازی، معصوم علی شاه ۳۵،

114.4.

نجفی، محمدحسن ۲۱۸ نجفی مرعشی، شهاب الدین ۲۱، ۲۹ مراغی،میرفتاح ۲۱۶،۲۰۱،۱۹۹،۱۸۱، ۲۱۸

مروی، محمدحسین خان ۱۴۶

مسلم ۱۱۸، ۲۶۰

مشائیان ب فلسفه مشاء

معتز له ۳۹۲

معلم ثالث ب مير داماد

معلم ثانی بفار ابی

ملا آقاقزوینی ۲۲،۱۴۸،۱۴۱،۶۹،۱۴۸،۱۴۱،

444

ملا اسماعيل اصفهاني ۱۴۱،۱۴

ملاحسن بروجردي ۵۱۱

ملاسعد تفتاز انی →تفتاز انی، مسعو دبن عمر ملاشمسا ۱۳۴

ملاصدرا →صدرالدين شيرازي، محمد بن ابراهيم

ملاعبدالرزاق فياض لاهيجى - فياض لاهيجي

ملاعبداللهمدرس زنوزی →مدرس زنوزی، عبدالله

ملاعلى قوشچى ب قوشچى، على بن محمد

ملاعلی نوری ۴۵،۶۳،۴۴،۳۶،۲۴،۲۳،۱۴، ۶۵،۶۳،

141.041.141

ملامحمدجعفر لاهيجى -> لاهيجى، محمدجعفر

ملامحمدعلی شیرازی ۵۱۱

ملك الشعراء محمودخان ملك الشعراء،

محمود بن محمدحسين

نوری، ملاعلی → ملاعلی نوری نوری، میرزامحمدحسن بن علی ۱، ۲۱، ۴۲۴،۳۶۸،۳۶۷،۱۴۸،۱۴۱،۶۹،۴۴،۲۶ واعظی، احمد ۱۴۹ وحید بهبهانی ۱۴۵،۱۴۵ هشام بن سالم ۹۵ یحیی(ع) ۵۰۷ نصیرالدین طوسی ۱۳۳،۱۲۹،۳۳۰،۱۲۹ ۱۴۷ نقشه فروش، حاج ابراهیم ۴۲۶،۱۴۸،۱۴۱ نوربخش، سیدمحمدبن عبداللهموسوی خراسانی ۱۲۸ نوری، شیخ علی ۱۶ نوری، مازندرانی، ملاعلی بن جمشید ب



## فهرست كتابها، رسالهها، مقالات و مجلات

### الف

آتشكلهٔ آذ ۱۳۶

ارسطو عندالعرب ۴۰

الاساس في الهندسه ١٣٤

اساس التوحيد ١٤

اثبات الواجب ۱۳۳ اثبات الواجب وصفاته ۱۳۲، ۱۳۲ اثبات الواجب وصفاته ۱۳۲، ۱۳۲ اثبات اینکه منطق از علوم حکمیه است ۱۷، ۱۲ شولو جیا ۲۸۳، ۴۰، ۲۸۳ اثولو جیا ۱۲۳، ۲۸۳، ۱۲۸ الاحتجاج ۱۲۰، ۱۲۸، ۱۲۵، ۱۲۸ ۱۴۹ الاحکام الوجود و الماهیة ۱۳۷، ۲۳، ۱۴۹، ۱۳۴ اخلاق ناصری ۱۳۴ ارتباط الحادث بالقدیم ۱۳۶ ارتباط الحادث بالقدیم ۱۳۶

اعبان الشبعة ١٣٧،١٣۶،١٢٩

تاريخ صفويه ۱۳۶،۱۶۴ تاريخ صفويه ۱۳۶ تاريخ عالم آرای عباسی ۱۳۷،۱۳۶ تاسوعات ۳۹ تجريدالاعتقاد ۲۳۳ تجريد الغواشی ۱۳۳ التجريد فی الحکمة ۱۳۴ التجليات الالهية ۱۲۸، ۲۶۰ تحرير القواعد المنطقيه في شرح الشمسية ۲۷۱

> تحفة الحكيم ١۶ تحفة المتقين في اصول الدين ١٢٩ تحف العقول ١١٩

> > تحقيق الجهات ١٣٤

التحصيل ٣۶۶

التحقیق المبین فی شرح نهج المستر شدین ۱۲۹

> تحقیق المزلة ۱۳۶ تذکرة حدیقة الشعراء ۱۸۳،۴۰ تذکرة خلاصة الشعراء ۱۳۶ تذکرهٔ نصر آبادی۱۳۵

تذکره نصیریه ۱۳۵ تسدید العقایدیا تشییدالقواعد سے شرح قدیم تجرید

تعديل الميزان في علم المنطق ١٣٣ التعريفات ١٢٨ تعليقات الاسفار ٢٩، ۴۵، ۴۳، ۴۹، تعليقات شوارق الالهام ٢٩، ١۴٩ تعليقات الشواهد الربوبية ٢۴، ۴۳، ۴۲، ١٩، ۴۳،

14

تعليقات على الحواشي الجمالية

ب

بــحــارالانــوار ۴۱، ۱۱۰،۱۱۵،۱۱۵،۱۱۸،۱۱۹،۱۱۹،۱۱۹،۱۱۹،۱۱۹،۲۹۴،۲۶۲،۲۵۴،۲۹۴،۲۶۲،۲۵۴،۳۸۲،۳۹۴

بحرالفوائد فی شرح الفرائد ۴۱، ۱۹۰، ۱۹۰، ۱۹۰، ۲۲۵، ۲۲۵، ۱۹۱

بدایع الحکم ۱۰، ۱۹، ۲۸، ۲۸، ۲۹، ۳۴، ۳۳، ۳۴، ۱۲۹، ۱۲۳، ۱۲۹، ۱۲۳، ۱۲۹، ۱۲۳، ۱۲۹، ۱۲۳، ۱۲۹، ۱۲۳، ۱۲۳، ۱۲۳، ۱۲۹

بزرگان جهرم ۹۳۴ بسیط الحقیقة ۱۴۶ بهای آزادی ۵۲

789

ت

تاریخ ادبیات ایران ۱۳۶ تاریخ ایرانیان بر طبق منابع و مآخذ ایرانی، یونانی و لاتین ۳۲ تاریخ بغداد ۱۱۹ تاریخ الحکماء ۱۴۸،۳۸،۳۴،۳۳،۱۸،۱۷، التوضيح الانور بالحجج الواردة لدفع شبهة الاعور ۱۲۹ تهافت الفلاسفه ۱۳۲ ته نيسب الاحكام ۲۲۵،۲۰۳، ۲۰۸، ۲۲۵،۲۱۲ تهذيب الاصول ۱۳۲

ث

ثلاث رسائل دوانی ۲۹

3

جامع الاسرار و منبع الانوار ۱۲۳،۱۱۵ جامع الاصول في شرح ترجمة رسالة الفصول ۱۲۸

جامع الدرر في شرح الباب الحادي عشر ١٢٨ جامع الدقائق في شرح رسالة غرةالمنطق ١٢٩

الجامع العباسى ١٣٨ جذوات ١٣٧ جواهر الكلام ٢١٨ جوگ باسشت ١٣۶

ح

حاشية الاسفار ۱۴۸،۱۴ حاشية الاشارات و المحاكمات ۱۳۵ حاشيه تفسير البيضاوى ۱۳۵ الحاشية الجديده ۱۳۳ الحاشية الخفرية ۱۳۴ حاشيه شرح التجريد ۲۳۲ حاشية شرح حكمة الاشراق ۱۳۹ على الحواشى الخفرية ١٩٩، ١٩٩ تعليقات على حواشى الزنوزى على حواشى الفياض على شرح القوشچى ١٩٩، ١٩٩ تعليقات على حواشى الهيات الشفا ١٢٩، ١٤٩ تعليقات على حواشى شرح حكمة الاشراق تعليقات على حواشى شرح حكمة الاشراق

تعلیقات علی حواشی الفیاض علی شرح الاشارات ۱۴۹، ۱۴۹

تعليقات على رسالة القواعد الفقهية ١٨، ٢١، ۴١

تعلیقات علی شرح الهدایة الاثیریة ۱۷،۱۴، ۱۷۰، ۲۰، ۲۹،۱۴۹،۱۷۹

تعليقات لمعات الهيه ١٤٩، ١٤٩ تعليقة على حاشية رسالة سرّ القدر ١٤٩،١٥ تعليقة المنظومة ١٤

> تعوید المطالع و تبصیر المطامع ۱۲۹ تفسیر سورهٔ التوحید ۱۴۶ تفسیر صافی ۱۹۵، ۲۲۰، ۲۲۰ تفسیر العیاشی ۲۲۰، ۲۲۹

> تفسير القرآن الكريم ۱۳۸، ۱۳۹، ۱۴۶، ۱۴۶، ۱۴۶ تفسير صافى ۱۹۵، ۱۹۵، ۲۲۰، ۲۲۰ تقريرات المبدء و المعاد ۱۸، ۲۰، ۲۰ تقريظ رسالة ايضاح الادب ۱۶، ۱۸، ۳۹ تقريظ مفاتيح الغيب ۲۸، ۳۴، ۳۸، ۳۸، ۱۳۵ التكملة في شرح التذكرة ۱۳۵، ۱۳۸

التلويحات ٣۶٧ تنبيه الامهو تنزيه الملّة ٥٢ تنوير المطالع و تبصير المطالع ٢٩١ التوحيد ٢١، ١٩، ٢٠، ٢١، ١٤٩، ٣٨٧، ٢٧١،

010,4.4.4.4

الحاشية على الهيات الشفاء ١٣٩٨ ١٣٩ الحاشية على شرح الاشارات ١٣٤ الحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة العقلية الاسفار حواشي الشواهد الربوبية ١٤٧ حواشي المبدأ و المعاد ١٤٧ حواشي تعليقات اللاهيجي على شرح القوشچي للتجريد ١٤٧ حواشي اسرار الآيات ١٤٧ حكمت عمادية ١٤٩ حاشية منظومه سبزواري ١٨٤

> خ خردنامة صدر ۱۳۵،۱۳۴ الخصال ۱۱۹ الخصائص ۱۳۰ خلاصة الحساب ۱۳۸

S

داستانهای آسیایی ۳۲ دانشمندان و سخن سر ایان فارس ۱۳۱ دائرة المعارف بزرگ اسلامی ۱۲۸ الدر المنتثره ۱۲۳،۱۱۸ الدرة (ترجمة الکبری فی المنطق) ۱۲۸ دفتر عقل ۹۴ دعاء الصباح ۲۹۴،۲۵۶ دلیل الهدی ۱۳۴ دیوان اشعار ۴۹

حاشية شرح حكمة العين ١٣۴،١٢٨ حاشية شرح الشمسية ١٢٩،١٢٨،١٢٧ حاشية شرح اللمعة ١٩٨ حاشية شرح مختصر الاصول ١٣١ حاشية شرح المطالع ٩٣، ١٢٧، ١٢٩ حاشية شرح الهداية الاثيرية ١٤٨ حاشية الشوارق ۱۴۷،۱۴۶ الحاشيةعلى الحاشية الشريفيه على شرح المطالع ١٢٩ حاشيه قديم - تنوير المطالع و تبصير المطالع حاشية الكشاف ١٣١،١٢٨ حاشية المشاعر ١۴۶ حاشيه المطول ١٢٨ حيل المتين ١٣٨ حجة الكلام لايضاح محجة الاسلام ١٣٢ حديقةالشعراء ۴٠ حقايق العرفان ١٢٩ حقيقة الوحو د ١٣۶ حکمت ناصری ۳۲ حكمة الاشراق ۴۵۴، ۴۷۱ الحكمة المنصورية اللامعة باللوامع النورية حکیم استر آباد ۱۳۷،۱۳۶ حل مغالطة مشهور به جذراصم ١٣١ حيرت الفضلاء وعبرت الفضلاء ١٣٥ الحاشية على تحرير القواعد المنطقية في شرح

الشمسية ١٣١،١٢٩

حاشیه اجد ۱۳۳, ۱۳۱ ا

الانوار ١٣٠

الحاشيةعلى لوامع الاسرار في شرح مطالع

سنن ابی داود ۱۱۹ سنن تر مذی ۱۱۹

ش

الشافية ١٣٤ شرائع الاسلام ٢٠٠ شرح الاشارات ۱۴۱ شرح اصول الكافي ١٣٨، ١٣٩، ١۴٤ شرح الباب الحادي عشر ١٣٥ شرح التجريد ١٣٣،١٣١، ١٣٣٠ شرح تحفة الحكيم ١۶ شرح تلخيص المفتاح بالمطول؛ المختصر شرح حال و آراء فلسفي ملاصدرا ١٣٨ شرحقديم تجريد ١٢٨ شرح غرر الحكم و درر الكلم ٢ ٥١ شرح دعاء رؤية الهلال ١٣٨ شرح دعاء الصباح ۴۶۸،۱۲۳،۱۱۶ شرح زندگانی جلال الدین دوانی ۱۲۹ شرح الشمسية ١٣٠ شرح عقاید عضدی ۱۲۹ شروح الشمسية ١٢٧، ١٢٩، ١٣٠، ١٣١ شرح کافیه ۱۲۸ شرح المشاعر ١٤٨ شرح المطامع ١٣٠ شرح المواقف ١٢٨ شرح نهج البلاغه ۲۴۹ الشمسية١٢٧ شواكلالحورفي شرحهياكل النور ٢٩ ١٣٣،١

شرح مطالع بلوامع الاسرار في شرح مطالع

ذ

الذريعة الى تصانيف الشيعة ۲۸، ۱۲۹، ۱۳۰، ۱۳۰، ۱۳۷، ۱۳۲، ۱۳۲، ۱۳۷، ۱۳۷،

•

رساله سرگذشت ۱۸۳،۳۴،۱۷،۱۶ رسائل فلسفی ۳۶ الرسائل المختارة ۱۳۰ روزنامهٔ خاطرات ۳۷ رسالهٔ حقیقت محمدیه ۲۸،۲۷،۲۱،۲۸،۲۸،۲۸،

211

رسالهسه اصل ۴۹، ۵۰ الروضة البهية في شرح اللمعة ۲۰۵،۲۰۱، ۲۰۵،۲۰۱ روضة الصفا ۱۲۷ رياض العارفين ۲۸، ۱۳۳، ۱۳۷ رياض المسائل ۴۵، رياض العلماء ۱۳۶ ريحانة الادب ۱۳۶،۱۲۸،۱۲۷

> ر الزبدة في اصول الفقه ١٣٨ زمان در فلسفه اسلامي ٥٢ الزور اء ١٢٩

نبون

سبيل الرشاد ۱۴ سرالقدر ۱۵ سرگذشت برساله سرگذشت سفينة البحار ۱۳۹ سلافة العصر ۱۳۹، ۱۳۹

شرح مفتاح العلوم ۱۲۸ الشرح النفيس على الارشاد ۱۲۸ الشرح الجديد للتجريد ۱۳۴ شرح كبير ←رياض المسائل شرح كتاب مهاباراة ۱۳۶

#### ص

صورت علماى روحانى ايسران ←
تاريخ الحكماء
صحيح مسلم ٢٢، ٢٨٠
الصحيفة السجادية ١١٩
الصراط المستقيم ١٣٧
صرف مير ١٢٨

#### ط

طرائق الحقائق ۳۵، ۱۸۴،۱۳۵،۱۲۸،۴۰ الطبقات الجلالية ۱۲۹، ۱۳۴ الطبقات الصدرية ۱۳۰، ۱۳۲، ۱۳۴ طبيعيات ارسطو ۴۲۸ طبيعيات شفا ۴۳۵

ے
العرشية ١٣٩
علل الشرائع ٢٠٣٦ علم اليقين ٢٠٣٨،١١٨، علماى بـزرگ تشيع در قرون اخـيـر ←
تاريخ الحكماء رسالة عليه ١۴٧

عوالي اللئالي ۱۱۸،۱۱۴، ۱۹۳،۱۲۸،۱۲۹،

۳۹۴،۲۶۰ عوائدالايام۲۲۴ عمادالحكمة ۲۴۹ عبر تنائيني ۷۷۰

علم فلاحت ١٣١

### غ

غرر الحكمو درر الكلم ۵۱۶،۱۱۶ الغرَّة(ترجمة الصغرى في المنطق) ۱۲۸

### ف

فارسنامهٔ ناصری ۱۳۲،۱۳۱، ۱۳۳۰ الفتوحات المکیه ۱۲۳،۷۳۳ فرائدالاصول ۲۱۶،۱۹۷،۱۹۰، ۲۰۶، ۲۱۰،

> فرهنگ معین ۳۲ فوائد ۴۵،۱۹،۱۹۸ الفوائد الصمدنة ۱۳۸۸

فهرست نسخههای خطی کتابخانه آیتالله مرعشی ۴۴ الفیلسوف الفارسی الکبیر ۱۴۰

### ق

القاموس المحيط ١١٥ قبسات ١٣٧ قصص العلماء ٤٨

لمعات الهيه ١٤٧،١٤١، ٣٥،١٤٧ اللمعة الدمشقيه ١٩٧،١۴١ لوامع الاسرار في شرح مطالع الانوار ٩٣، ١٢٧ اللوامع و المعارج في علم الهيئة ١٣٣

مباحث الحمل ۱۲،۱۲، ۲۹، ۲۰، ۲۲،۲۲، ۲۳، 177.777.471

المبدء والمعاد ۱۸، ۴۵،۴۴،۴۳،۴۲،۲۲،۲۰،۴۵،۴۵، ,400,749,747,747,741,141,149 ₹<u>ለ</u>ችን.ልዋም, •<u>ልም</u>, ልዋም, ለዋዋል. የለዋል \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* 497,471,474,484 المتوسط في شرح الكافية ١٢٨ مثنوی معنوی ۳۹۸

مجالس المؤمنين ١٢٨،١٢٧، ١٣٠، ١٣١، 170.174.177.177

مجلى مر آة المنجى ١٢٨ مجمع البيان ١١٨ مجمع الزوائد ١١٨ مجموعة اشعار ملاصدرا ٥١

مجموعة مصنفات الحكيم المؤسس١٣٠٥ مجموعه مصنفات شيخ اشراق ۹۸،۹۷،۹۵ المحاسن ١١٩

المحاكمات ١٢٧

المحاكمات بين حاشيتي شرح التجريد ١١٣ المحاكمات بين حاشيتي شرح مختصر العضدي ١٣٣

قصيدة بائية ١٣۶ قواعدالاحكام ٢٠١،٢٠٠ القواعد الفقهيه ٤٢،٤١ قوانين الاصول ١٢٨، ١٤٥، ١٨٩، ١٨٩ قاطبغورياس ۹۷ القوانين ١٢٨ قانون السلطنه ۱۳۴ القبلة ١٣٤

كاشف الحقائق في شرح رساله دره ١٢٩ کافیے ۱۹۷، ۱۲۱، ۱۲۲، ۱۸۹، ۹۴، ۱۹۵، 10,44,747,747,643 کاوشهای عقل نظری ۴۹ كبرى في المنطق ١٢٨ کتاب ارسطو ۴۰

كتاب الشريعة ١١٨، ٢۶٠ كتاب في التفسير ١٣۶ کتاب نامهٔ فر هنگیان ۳۹ كشف الاسرار ١۶٠ كشف الاسرار في شرح اسرار الآيات ١٨،١٧، 149,40

كشف الحقائق المحمدية ٣٤، ٣٧، ٣٨، ١٣٠، 124.121

> الكشكول ١٣٨ كنز العمال ١١٨ الكنى والالقاب ١٢٧

گفتار در روش ۳۲

مفاتيح الغيب ۱۶۳،۱۳۹، ۳۹، ۳۹،۱۶۳،۱۶۳، 180 مفتاح الغرر ١٢٨ مفتاح الفلاح ١٣٨ مقالات العارفين ١٣٤ (مقاله)محقق خفری ۱۳۴ المقولات العشر ١٣۶ مقولة الحركة والتحقيق فيها ١٣۶ المكاسب ٢٠٧ ملل و نحل ۳۲ مناظرهٔ ارکان دولت با کریمخان کرمانی ۴۸ المناهل ١۴۶ مناظره بامحمد كريمخان ۴۶،۱۸،۱۶ المناهل ١۴۶ منتخباتی از حکمای الهی ایر ان ۱۳۳، ۱۳۶ منتخب الخاقاتي في كشف الحقائق العر فاني 141.741 منتهى السئوال والامل في علمي الاصول و الجدل ١٣٣ المنظومة ١٣٠ منظومه سبز واری ۴۰ من لايحضر والفقيه ١٥٤ مو اقف ۴۸۲ الموطأ ١١٨ مهابارة ١٣۶ میراث گوبینو ۳۲ محلة بغما ٣٢

> **ن** نامهٔ فرهنگستان علوم ۴۱،۴۹،۴۹

المحاكمات بين حاشيتي شرح المطالع ١٣٣ المحاكمات بين الطبقات ١٣٤ محبوب القلوب ١٣۶ المحجة البيضاء ١١٩،١١٨ المختصر في اصول الفقه ١٣٣ المختصر في شرح التلخيص ١٢٨ المختصر النافع ١٤٥ مذاهب و فلسفه ها در آسیای مرکزی ۳۳،۳۲ المسالك ٢٠١ المسائل القدسية ٣٤، ١٣٩ مستدرك الحاكم ١١٩ مسنداحمدبن حنبل ۴۱۳،۱۱۹ مسند البز از ۱۱۸ المشارع و المطارحات ٩٨،٩٧،٩۶ المشارع المشارق في اثبات الواجب ١٣٤ المشاعر ۱۲۹،۱۴۹،۱۴۶،۱۴۱،۱۳۹ مشرق الشمسين ١٣٨ مصنف شرح النفيس على الارشاد ١٢٨ المطارحات ) المشارع والمطارحات مطالع الانوار في شرح شرائع الاسلام ١۴۶ مطالع الانوار في المنطق ٩٣، ١٢٧ المطوّل ١٢٨ معاداز دیدگاه حکیم مدرس زنوزی ۴۹ معارف ۱۴۷ معالم الاصول ١٤٧ معالم الشفافي الطب ١٣٤ المعتبر في الحكمة ٣٠٠ معرفة قوس و قزح ١٣١ معيار الافكار ١٣٣ مفاتيح الاصول ١۴۶

وحلت وجود ۱۸ ـ ۴۳،۲۰ به ۴۳،۲۰ به ۱۹۹،۱۹۵،۱۹۴،۱ وسائل الشیعة ۱۹،۱۹۲،۱۹۲،۲۹۳،۲۰۲۰ ۲۲۲،۲۱۹

> هـ هياكل النور ١٣٣ الهيولي ١٣٥

ى يغما→مجلةيغما نامة فرهنگيان ۳۹، ۲۷۰ النجاة ۴۳۵ نفس والهيولى ۱۳۴ نهاية الدراية فى شرح الكفاية ۱۶ نهج البلاغه ۵۱۶،۴۰۹،۲۹۳،۲۳۸،۱۲۰ نهج المسترشدين ۱۲۹ نورالهداية ۱۳۰

و الوجود الذهنی ۱۳۱ الوجود الرابط ۱۳، ۲۲،۲۲،۲۲،۲۳،۲۸، ۱۷۸،۲۹،۱۴۸



# فهرست تفصيلي

| عدّمه                                                 | ١٣         |
|-------------------------------------------------------|------------|
| سیری در مجموعه مصنفات حکیم مؤسس                       | 14         |
| يشينة لقب فاخر حكيم مؤسس                              | ۱۵         |
| معرفي اجمالي جلدسوم مجموعه مصنفات حكيم مؤسس           | 18         |
| ١-رسالة في احكام الوجود والماهية                      | 19         |
| حليل مفادرساله في احكام الوجودو الماهية               | 74         |
| ٢-رسالة حقيقت محمديّه                                 | <b>Y</b> Y |
| نحليل مفادر سالة حقيقت محمديّه                        | <b>79</b>  |
| ٢ـ رسالة تاريخ حكما                                   | ٣١         |
| ۲ـ رسالهٔ سرگذشت                                      | ٣۴         |
| ۵ مقدمهٔ کشف الاسرار فی شرح الاسرار الآیات            | 20         |
| ۶۔ تقریظ علی مفاتیح الغیب<br>- تقریظ علی مفاتیح الغیب | ٣٨         |
| ٧- تقريظ رسالة ايضاح الادب                            | ٣9         |
| ٨ـ بقايا اصول الحكم في شرح اثولوجيا                   | ٣9         |
| ۹_ بقایای اشعار و غزلیات                              | ۴.         |
| ٠١- تعليقات على رسالة القواعد الفقهية                 | ۴١         |
| ١٧ـ تقريرات المبدء و المعاد                           | 47         |

| ۴۳ | مسائل مورد بحث در تقريرات           |
|----|-------------------------------------|
| 44 | ١٢ـرسالة مختصر وحدت وجود            |
| 4  | ١٣ـرسالة فوائد                      |
| ۴۸ | ۱۴ـمناظره باحاج محمد کریمخان کرمانی |

### بخش اول: رسائل فارسي

| ۵۵  | ١. رسالة في احكام الوجود و الماهية |
|-----|------------------------------------|
| ۵۷  | ١. [بيان]                          |
| ۵۸  | ۲. تمثيلو تنظير                    |
| ۵۹  | ٣. نقدو حلَّ                       |
| ۶٠  | ۴ . دفع و ازاحة                    |
| ۶۲  | ۵. شُكُو تحقيق                     |
| ۶۵  | ۶. هدم و دعامة                     |
| 99  | ۷. توضیح و تنقیح                   |
| ۶۷  | ۸. وهم و تنبیه                     |
| ۶۸  | ۹ . فرقان و تبيان                  |
| 99  | ۱۰. بحثو تنقيح                     |
| ٧٠  | ۱۱. ابانة                          |
| ٧١  | ۱۲. تلخیص و تخلیص                  |
| ٧١  | ۱۳. برهان فلسفی                    |
| ٧٢  | ۱۴. تعميم و تتميم                  |
| 94  | ١٥. تمهيدوفاق لتحرير خلاف          |
| ۹۵  | ۱۶. منازعات و مشاجرات              |
| ١   | ۱۷. تحقیقات و تدقیقات              |
| ١   | ۱۸. تبصرةو تكملة                   |
| ١٠١ | ١٩. انارة و فظاعة                  |
| ١٠٣ | ۲۰. نتيجة كليّة                    |
| ١٠٣ | ۲۱. ثمرة فلسفية                    |
| ١٠٥ | ۲۲. مدافعة و محاكمة                |

| ٠. ۵  | ٢٣. اعضال و انحلال                                   |
|-------|------------------------------------------------------|
| 1.5   | ٢ . رسالة حقيقت محمديّه                              |
| 1.4   |                                                      |
| 1 • 9 | ۱. قسمة عقلية في كلمة فلسفية                         |
| 11.   | ۲ . استقاد عرشی<br>سر                                |
| 111   | ۳. تمثیل<br>                                         |
| 114   | ۴. توضیح و انارة                                     |
| ۱۲۵   | ٣. رسالة تاريخ حكما                                  |
| ۱۲۷   | ١. السيد الشريف الجرجاني                             |
| 147   | ۲. محمدبن السيد الشريف الجرجاني                      |
| 179   | ٣. جلالالدين محمد الدواني                            |
| 14.   | ۴ . امير صدرالدين محمدالشيرازي (دشتكي)               |
| ١٣١   | ۵. امير غياث الدين منصور الشيرازي                    |
| 184   | ۶. محمدالخفرى                                        |
| ١٣٥   | ٧. شاه مير طاهر بن اسماعيل الحسيني                   |
| ١٣٥   | ۸ . مير ابو القاسم فندر سكى                          |
| 188   | ۹ . میر محمد باقر داماد                              |
| ١٣٧   | ٠ ١ . شيخ بهاءالدين العاملي                          |
| ١٣٨   | ۱۱. صدر المتألهين الشير ازى(ملاصدرا)                 |
| 144   | ۴. رسالهٔ سر گذشت                                    |
|       |                                                      |
|       | بخش دوم: مقدمات و تقريظات                            |
| 100   | ۵. مقدّمهٔ کشفالاسرار فی شرح اسرار الآیات            |
| 181   | ۶. تقريظ على مفاتيح الغيب                            |
| 188   | ٧. تقريظ رسالة ايضاح الادب                           |
|       |                                                      |
|       | بخش سوّم: <del>قط</del> عات باقیمانده از آثار مفقوده |
| ۱۷۳   | <ul><li>٨. اصول الحكم في شرح اثولوجيا</li></ul>      |
| ۱۷۵   | القطعة الاولى                                        |
| ۱۷۷   | القطعة الثانية                                       |
| ۱۷۸   | القطعة الثالثة                                       |

| ۱۷۸   | القطعة الاربعة                                                       |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| 179   | القطعة الخامسة                                                       |
| ١٨١   | ۹. اشعار و غزلیات                                                    |
|       | . (** * (* ) *                                                       |
|       | بخش چهارم: تعلیقات نقلیه                                             |
| 144   | ٠١٠. تعليقات على رسالة القواعد الفقيهة للمير زاحسن الآشتياني قدس سره |
| 111   | ۱_اصل فی اشتر اك التكلیف                                             |
| 19.   | ٢۔اصل في حكم المكلّف الخارج عن العادة                                |
| 19.   | المسئلة الاولى: في حكم الاعضاء                                       |
| 198   | فروع                                                                 |
| 198   | المسئلة الثانية: في الخنثي                                           |
| 198   | الطرف الاوّل: الاقوى ان الخنثى اما ذكر او انثى                       |
| 194   | الطرف الثاني: في علامات التميّز                                      |
| 198   | الطرف الثالث: في احكام الخنثي المشكل                                 |
| 197   | فروع                                                                 |
| ۱۹۸   | تنبيهان                                                              |
| 199   | المسئلة الثالثة: في الممسوح                                          |
| Y • • | المسئلة الرابعة: في ذي الرأسين                                       |
| Y+1   | فروع                                                                 |
| Y • Y | ٣_اصل في تأخّر الحادث                                                |
| 7 • 7 | القسىم الاوّل                                                        |
| 7 • 4 | القسم الثاني                                                         |
| ۲۰۵   | فروع                                                                 |
| ۲۰۶   | ۴_اصل في العدول و الانقلاب و الكشف و النقل                           |
| Y•V   | امور                                                                 |
| ۲۰۸   | ۵_اصل [في الشك بعد الفراغ]                                           |
| ۲۰۸   | الفرع الاوّل: في الاختلاف في اعتبار الدخول في الغير                  |
| Y • 9 | الفرع الثاني:ان المراد بالدخول في الغير                              |
| 711   | الفرع الثالث: في التر تيب الشرعي                                     |
| 717   | الفرع الرابع: في عروض الغفلة في اثناء العمل                          |

فهرست تفصیلی ۵۶۷

| 714                 | الفرع الخامس: الرجوع الى المشكوك فيه بعد التجاوز              |
|---------------------|---------------------------------------------------------------|
| 714                 | 8- في تحقيق قولهم الاحكام تتبع الاسماء                        |
| 118                 | الضابط الاوّل: في الافعال المشتر كة بين عناوين كثيرة          |
| <b>Y</b> \ <b>Y</b> | الضابط الثاني: في بيان حدو د بعض الاشياء                      |
| <b>۲</b> \X         | ١_حدّ اليوم و الليل                                           |
| <b>Y</b> \ <b>X</b> | ٢_حدً السحر                                                   |
| 719                 | ٣_حدَّ الشهر و السنة                                          |
| ***                 | فروع                                                          |
| 771                 | الضابط الثالث: في تنقيح مسألة العرف و العادة                  |
| 774                 | ٧۔في اصالة عدم التداخل                                        |
| 774                 | امور                                                          |
|                     | بخش پنجم: تقريرات و مناظرات                                   |
| 779                 | ٧١. تقريرات المبدء و المعاد                                   |
| 777                 | الفن الاوّل: في الربوبيات                                     |
| 737                 | المقالة الاولى: في الاشارة الى مبدء الوجود                    |
| 737                 | الفصل الرابع: في ان الواجب الوجو د انيَّته ماهيَّته           |
| 737                 | تکمیل <i>عرشی</i>                                             |
| 74.                 | الفصل الخامس: في انَّ كنه الواجب تعالى غير معلوم للبشر        |
| 744                 | حجة عرشية                                                     |
| 749                 | نقل كلام لتوضيح مرام                                          |
| 101                 | تنبيه تقديسي                                                  |
| 757                 | الفصل السادس: في بساطته تعالى                                 |
| 758                 | طريقة اخرى                                                    |
| 799                 | برهان آخر                                                     |
| <b>7</b> 8 <b>Y</b> | برهان آخر                                                     |
| 781                 | اجمال فیه تلویح عرشی                                          |
| 789                 | تكميل                                                         |
| <b>YV</b> •         | الفصل السابع: واجب الوجود لافصل لحقيقته البسيطة على انه مقسّم |
| <b>YY</b> 1         | الفصل الثامن: في نفي الكثرة العددية عنه تعالى                 |

| ۲۷۳         | الفصل التاسع: واجب الوجود لايجوز ان يكون حقيقة نوعية      |
|-------------|-----------------------------------------------------------|
| ۲۷۸         | وهم و ازاحة                                               |
| 777         | و من طريقة اخرى                                           |
| 444         | تنبيه                                                     |
| ۲۸۵         | الفصل العاشر : في ان واجب الوجود لاشريك له في هذا المفهوم |
| ۲۸۹         | طريقة اخرى                                                |
| 79.         | حجةاخرى                                                   |
| 191         | برهان آخر                                                 |
| 791         | برهان آخر                                                 |
| <b>۲9</b> ۶ | الفصل الحادي عشر: اله العالم واحد لاشريك له في الايجاد    |
| 4.9         | طريقة اخرى                                                |
| 317         | تنبيه                                                     |
| ۳۲٠         | استبصار و اکمال                                           |
| ٣٢٣         | تعقيب                                                     |
| ٣٢٧         | المقالة الثانية: في صفاته تعالى                           |
| ٣٢٧         | الفصل الاوّل: في ان صفاته تعالى يجب ان تكون عين ذاته      |
| 44.         | تنبيه و تنصيص                                             |
| 444         | اشارة                                                     |
| 448         | تذنيب                                                     |
| ٣٤٨         | الفصل الثاني: في علمه تعالى بذاته                         |
| ۳۴۸         | المقدمة الاولى                                            |
| ۳۵۵         | المقدمة الثانية                                           |
| ۲۵۸         | المقدمة الثالثة                                           |
| 380         | المقدمة الرابعة                                           |
| 274         | تنبيه                                                     |
| ۳۷۵         | الفصل الثالث: في علمه تعالى بما سواه                      |
| ۳۹۳         | الفصل الحادي عشر : في انه تعالى مبتهج بذاته               |
| 799         | تتميم                                                     |
| 4.1         | في كيفية محبته تعالى للخلق                                |
| 411         | المقالة الثالثة: في افعاله                                |

فهرست تفصيلى ٥٦٩

|     | <u>.</u>                                                                       |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|
| 411 | المقدّمة                                                                       |
| 411 | التقسيم الاوّل                                                                 |
| 414 | التقسيم الثاني                                                                 |
| 414 | التقسيم الثالث                                                                 |
| 418 | الفصل الاوّل: في مايدلٌ على الاجسام السفلية العنصرية                           |
| 471 | الفصل الثاني: في انقطاع الابعاد و انتهاء الاجرام                               |
| 477 | الفصل الثالث: في بيان المحدِّد للجهة                                           |
| 477 | الفصل الرابع: في سبب حدوث الحركة                                               |
| 440 | الفصل الخامس: في ان السماء حيوان                                               |
| ۴۳۸ | الفصل السادس: في ان السماء انسان كبير                                          |
| 44. | الفصل السابع: في ان محرَّك السماء لايجوز ان يكون عقلاً مخصاً                   |
| 441 | الفصل الثامن: في ان حركة السماء لابدُّ فيها من محرك مفارق                      |
| 445 | الفصل التاسع: في اثبات كثرة العقول                                             |
| 400 | الفصل العاشر : في كيفية تحريك العقول المجرّ دة للاجرام الفلكية                 |
| 454 | تبصرة و تنبيه                                                                  |
| 451 | الفصل الحادي عشر: في كيفية صدور الاشياء عن المدبّر الاوّل                      |
| ۴۸۲ | الفصل الثاني عشر : في تكوِّن العناصر عن العقل الاخير على طريقة المتأخرين       |
| 414 | الفصل الثالث عشر : في العناية و التدبير                                        |
| 411 | الفصل الرابع عشر: في مبدء التدبير للكائنات الارضية                             |
| 494 | الفصل الخامس عشر : في بيان تسلط الشيطان على باطن الانسان بالوسوسترمز عرشي      |
| 490 | الفصل السادس عشر : في الاشارة الي شيء من آثار عناية الله و حكمته و عدله        |
| 499 | ۱۲. رسالهٔ وحد <i>ت</i> وجود                                                   |
| ۵۰۵ | ١٣. رسالة فوائد                                                                |
| ۵۰۷ | ۱ . فائده در فرق آخرت شرع و آخرت وجو د                                         |
| ۵۰۷ | ۲. فائده در بيان مراد از سماوات در آيه «انا عرضنا الامانات على السموات والارض» |
| ۸۰۵ | ٣. فائده در بيان موضوع علم حكمت و كلام                                         |
| ۵٠٩ | ۱۴. مناظرهٔ آقاعلی با محمد کریمخان کرمانی                                      |
| ۵۱۱ | مقدمه                                                                          |
| ۵۱۱ | بحث اوّل: آیا اراده عین ذات است یا خارج از ذات؟                                |
| ۵۱۲ | بحث دوَّم: آیا صورت مقدم است بر مادّه یا ماده بر صورت؟                         |

| 014<br>016 | بحث سوّم: در لازم و ملزوم چند جعل قائلید؟<br>بحث چهارم: صدق قضایای غیر بتیة از قبیل شریك الباری ممتنع<br>بحث پنجم: معنای قاعدهٔ بسیط الحقیقة كل الاشیاء |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | نمایهها                                                                                                                                                 |
| ۵۲۱        | فهرست منابع                                                                                                                                             |
| ۵۲۷        | فهرست آیات                                                                                                                                              |
| ۵۳۳        | فهرست روايات                                                                                                                                            |
| ۵۳۹        | فهرست اشعار                                                                                                                                             |
| ٥٤٣        | فهرست اعلام و مکتبهای فلسفی                                                                                                                             |
| ۵۵۳        | فهرست كتابها، رسالهها، مقالات و مجلات                                                                                                                   |
| ٥۶٣        | فهرست تفصيلي مطالب                                                                                                                                      |

# تصحيحات جلداول

| درست                                                                                                  | نادرست                                    | سطر       | پاورقى | صفحه |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-----------|--------|------|
| المقدّمة                                                                                              | المقدّمه                                  | ۵         |        | 11   |
| استاد جلال الدين                                                                                      | استاد سيدجلال الدين                       | ۴         | ١      | ٣٣   |
| دوران کودکی، جوانی و دوران تحصیل                                                                      | دوران کودکی و جوانی دوران تحصیل           | ١٠        |        | 40   |
| كشف الاسرار في شرح اسرار الآيات                                                                       | رسالة في التوحيد                          | ۱۹و۲۰     |        | 40   |
| رجالی                                                                                                 | رجل                                       | 9         |        | ۵۲   |
| انتشارات الزهراء                                                                                      | انتشار اتحكمت                             |           | ٧      | ۶۲   |
|                                                                                                       | ازحكيمانقرنسيزدهم آقاعلي آراحكماي         | ۴         |        | ٧٧   |
| (حذف)                                                                                                 | ذيلر افراوان مور دبحثو نقدقر ار داده است: |           |        |      |
| الزهراء                                                                                               | حكمت                                      | 18        | ١,     | ٨۴   |
| نه تعلیقه                                                                                             | هشت تعليقه                                | ٧         |        | 98   |
| در انتهای پاورقی ۲ اضافه شود: صفحهٔ ۵۲۳ـ۵۲۲: «و دو برهان دیگر را که یکی از آن دو به فکر نگارندهٔ حروف |                                           |           | 98     |      |
| تعليقي از تعليقات خودبر الهيات اسفار اربعه                                                            | هاز حكماءالهيين اختصاص داردو هر دورا در   | فواعدمقرر | مطابق  |      |
| صدر الحكماء والمتألهين قدس سره نو شته ام بيان نمو ده ام، و آن تعليق رابه عين عبارت نقل مي كنم .»      |                                           |           |        |      |
| بينها                                                                                                 | عينها                                     | ۶         |        | ۱۲۷  |
| معيّة                                                                                                 | معيّه                                     | ٣         |        | ١٢٩  |
| موجود                                                                                                 | موجوذ                                     | ۱۲        |        | 184  |
| بحدوث                                                                                                 | بحدوث                                     | ١.        |        | ١٣٧  |

| الوجهان بعيدان                 | الوجهان بعيد ان    | <b>Y</b> | : | 141   |
|--------------------------------|--------------------|----------|---|-------|
| دفع حل                         | دفع و حل           | 1        |   | 188   |
| الاصوب                         | الاصواب            | ۶        |   | ۱۵۵   |
| حكايةوهو                       | حكايةهو            | ۶        |   | ۱۵۶   |
| وجدان                          | وجد ان             | ١٣       |   | ۱۵۷   |
| المرتبط                        | الرتبط             | ۲        |   | ۱۵۹   |
| واجب الوجود بالذات             | واجب الوجودوبالذات | ٧        |   | 158   |
| فيه                            | فيه                | ٧        |   | 188   |
| [منهعفىعنه]                    | [مندعفي مند]       | ۴        |   | ۱۷۲   |
| کون امر                        | كون الامر          | ۶        |   | ۱۸۶   |
| لواحد                          | او احد             | ۵        |   | 19.   |
| الحصة                          | الصبيعة            | ۱۴       |   | 19.   |
| البسيطة                        | البسيطه            | ٣        | ۴ | 19.   |
| لان                            | K                  | آخر      |   | ۲۰۳   |
| (\۶/\٩٩/٢)                     | (\۶/۲۹۹/۲)         | ١        | ٨ | 778   |
| شايقة                          | شا <b>ئعة</b>      | ۾ ۵      |   | 221   |
| ل/٤١٥؛ ولايخفي ان هذه التعليقة | ل/۴۱۵.             |          | ٣ | 222   |
| كالمختصر للتعليقة السابقة.     |                    |          |   |       |
| ۱. ۱۴/۶ (ظ).                   | .14/9.1            |          | ١ | 480   |
| بهذا الاعتبار                  | بهذا لاعتبار       |          | ۲ | 755   |
| الكمالية                       | الكمالي            | ١        | ١ | 771   |
| مسلم                           | المسلم             |          | ۴ | 444   |
| كما ان                         | کمان ان            | ٣        |   | 7.8.1 |
| الالهام،                       | الالهام            |          | ٣ | 798   |
| بالنسبة                        | بالنسية            | ١.       |   | ٣٢٣   |
| الجسمية                        | الجسميه            | ١٠       |   | ٣٢٣   |
| صادرة                          | صادره              | ١٠       |   | 779   |
| حقيقية                         | حقيقته             | 17       |   | 446   |
| مباينة                         | مباثنة             | ۴        |   | ۳۵٠   |
| فلها                           | فلما               | ٩        |   | ۲۵۰   |
| کما                            | كمال               | آخر      |   | 707   |

| او الانفعال   | اوا الانفعال | ٧                  | 797          |
|---------------|--------------|--------------------|--------------|
| بعد الذات     | بعدا لذات    | ١٣                 | 417          |
| خيراً و       | خير أو       | ٣                  | FYY          |
| ترجح          | ترحج         | ۱۷                 | 454          |
| الآية         | الايه        | 18                 | 491          |
| عنايته        | عناعيته      | ٣                  | ۵۱۴          |
| . 4/177/7     | .۴/۱۲۷/٨     |                    | 7 014        |
| اذ وزان       | انوزان       | ١                  | ۵۲۶          |
| لاعدوا له     | لاعدواله     | آخر                | ۵۳۲          |
| المحمول       | المحول       | ٩                  | ۵۳۹          |
| بالعليّة      | بالعليه      | ۱۳                 | ۵۵۰          |
| اذ الوجود     | اذا الوجود   | ١٠                 | ۵۵۶          |
| محاذ فی       | محاذفي       | 18                 | ۵۷۰          |
| اذ الواقع     | اذا الواقع   | ١                  | ۵۷۷          |
| الرابع، الباب | الرابع الباب | ن بالای صفحات فر د | ۶۰۷٬۵۹۵ عنوا |
| الاحليل       | الاحليل      | ٣                  | ۶۰۹          |
| تتحرك         | تتحركة       | ۲٠                 | ۶۱۲          |
| زاوية         | زاويه        | ١٨                 | 544          |
| الاكتساب      | لاكتساب      | ۴                  | ۶۸۳          |
| اذ منه        | اذمنه        | ١٨                 | ۶۹۳          |
| ليشهدوا لكم   | ليشهدواللكم  | ۴                  | 77.          |



## تصحيحات جلد دوم

| درست                    | نادرست        | سطر | پاورقى            | صفحه |
|-------------------------|---------------|-----|-------------------|------|
| ابتكارى                 | انتقادى       | ٨   |                   | ٣٢   |
| نقتصر                   | ونقتصر        | آخر |                   | ٧٣   |
| الثاني                  | الثانية       | ۲   | ۲                 | 9.7  |
| عال                     | عادل          | ٣   |                   | ۹۵   |
| اذ الشئ                 | اذا الشئ      | ٣   |                   | ۹۵   |
| ج ۹                     | ج^            |     | ١,                | 99   |
| الجزئية                 | الجزئيته      | Y   |                   | ١٠٣  |
| يكنواصلاً الى           | يكنو اصلاالي  | ۱۷  | 9                 | ۱۰۷  |
| <b>مذ</b> ا             | هذه           | آخر |                   | 141  |
| من الاسفار              | من لاسفار     | ۱۳  | out of the second | 145  |
| ايجاب الاطلاق           | الايجاب اطلاق | ۴   | ۵                 | 144  |
| الحكمية                 | الحكيمة       | آخر |                   | ۱۵۰  |
| المناسب                 | مناسب         | ١٨  |                   | 108  |
| هذا المفهوم             | هذالمفهوم     | ٣   |                   | ۱۵۷  |
| المبدء العدمى           | ميدء العدمي   | ٨   |                   | ۱۵۷  |
| ولايحاذي                | والايحاذى     | ٣   | E<br>6            | 158  |
| عارضاً الآعارضاً لمعقول | عارضاً لمعقول | ١.  |                   | 188  |

| العامة              | العامه             | ۴و۵        | ١ ١ | 154 |
|---------------------|--------------------|------------|-----|-----|
| التمجمج             | المتجمج            | آخر        |     | 188 |
| ص ۷۹                | ص۹۷                | -          | ۲   | 159 |
| ظرف                 | طرف                | ٣          |     | ۱۷۳ |
| ذلك                 | ذالك               | ١          |     | ۱۸۷ |
| السلسلة             | السلسله            | ٧          | ١   | ۱۸۷ |
| الصورة              | الصوة              | 18         |     | ۱۸۸ |
| هذه                 | عذه                | ۲٠         |     | ۱۹۰ |
| المؤلف هو له مؤلّف. | المؤلّف هو له مؤلف | ۵          |     | 110 |
| الحمدلله            | الحمدالله          | ۵          | ١   | ۱۹۵ |
| المتعارف            | التمعارف           | γ          |     | 197 |
| هامشن               | هامش . ن           |            | ۲و۳ | 197 |
| الالتفات            | الا التفاوت        | ۱۷و۱۷      |     | ۱۹۸ |
| مجردذلك             | مجرددذلك           | ٣          |     | 199 |
| بذلك                | بذالك              | ٩          |     | 199 |
| حاشية               | الشرح الكبير على   |            | ١   | 7   |
| له ورائه            | ۔<br>لهو رائه      | ١٨         |     | 7.4 |
| كالوحدة             | كالواحدة           | ۱۳         |     | 711 |
| أءأ                 | منشاء أ            | ٣          |     | 740 |
| عرش                 | عرض                | 18         |     | 409 |
| الشامخة             | الشامخه            |            | ۶   | 787 |
| الموضع              | الموضوع            | ١          | ٣   | ۲۷۵ |
| قاهرعلمأ            | قاهر وعلماً        | 11         |     | 474 |
| وللمعاني            | واللمعاني          | ٩          |     | 798 |
| فحيثية              | فحيثة              | 11         |     | 798 |
| لايقاً بها          | لا يقاً بها        | 14         |     | 490 |
| لاقتفائها           | لاقتفائها          | ۱۵         |     | 490 |
| وانماقال بلفظ       | بلفظ               | ١.         |     | APY |
| ذكروا               | ذكورا              |            |     | 799 |
| متفقة               | متفقه              | \ <b>Y</b> |     | 444 |
| [العام]             | [العالم]           | ۳و۴        | 1   | ٣٠١ |

| واما         | وااما               | ٧         |        | ٣٠٢         |
|--------------|---------------------|-----------|--------|-------------|
| ذلك          | ذالك                | 11        |        | ٣٠٢         |
| نفی          | نفس                 | 18        |        | ۳۰۲         |
| نورالانوار   | نور الانور          | ماقبل آخر | ۲      | ٣٠٧         |
| <b>۲۳/۲۶</b> | 18/48               |           | ۲      | ٣١٩         |
| حقيقته عنهما | حقيقتها عينهما      | ۲         |        | ۳۲۸         |
| الصور        | الصورة              | ۶         |        | 408         |
| متحدمع       | متحد                | ١٩        | 000000 | ۳۵۶         |
| تفهم.        | لانهاية. تدبر تفهم. | ١         |        | 354         |
| نسبته        | نسبتة               | ۱۴        |        | ٣٧٧         |
| متذوّتة      | متذوّته             | 18        |        | ۴.,         |
| يفارقها      | يقارقها             | ۱۳        |        | 418         |
| للنظر        | لنظر                | ۱۴        |        | 419         |
| هذا الحادث   | هذا لحادث           | ۱۵        | -      | 444         |
| باخذ احد     | باخذااحد            | ۱۵        | 0.000  | 417         |
| يترجح        | يترحج               | ٧         |        | 408         |
| ناقصه        | نا قصه              | ٧         |        | 450         |
| النوري]      | انوری]              | ٩         |        | 450         |
| القوّة       | لقوّه               | ۴         | 1      | <b>۴</b> ۶۸ |
| مای          | بای                 | ۱۵        |        | ۵۲۲         |
| طوسي، الثاقب | طوس الثاقب          | ۶         |        | ٥٣٩         |



### به همین قلم:

### 🗌 فلسفه و كلام

- ١. دفتر عقل (مجموعه مقالات فلسفي كلامي)، انتشارات اطلاعات، تهران، ١٣٧٧.
- ۲. مجموعه مصنفات حکیم مؤسس آقاعلی مدرس طهرانی، جلداوّل: تعلیقات اسفار، انتشارات اطلاعات، تهران، ۱۳۷۸.
- ۳. مجموعه مصنّفات حكيم مؤسس آقاعلى ملرس طهرانى، جلد دوّم: رسائل و تعليقات، انتشار ات اطلاعات، تهر ان، ١٣٧٨.
  - ۴ . زمان در فلسفهٔ اسلامی، نشر نی، [در آستانهٔ چاپ] .
- ۵. تحلیل انتقادی آراء ابتکاری حکیم مؤسس آقا علی مدرس طهرانی، [در آستانهٔ چاپ].

### 🗌 انديشة سياسي

- ۶. نظریه های دولت در فقه شیعه، (اندیشهٔ سیاسی در اسلام ۱)، نشر نی، تهران، ۱۳۷۶؛ چاپ سوم، ۱۳۷۸.
- ۷. حکومت ولایی، (اندیشهٔ سیاسی در اسلام-۲)، نشر نی، تهران، ۱۳۷۷؛ چاپ دوم: ۱۳۷۸.
- ۸. بهای آزادی (دفاعیات محسن کدیور در دادگاه ویژهٔ روحانیت) به کوشش زهرا رودی (کدیور)، نشر نی، تهران، ۱۳۷۸؛ چاپ سوم: ۱۳۷۸.
- ۹. دغدغههای حکومت دینی (مجموعه دیدگاههای سیاسی)، تهران، ۱۳۷۸، [زیر چاپ].
  - ٠١. حكومت انتصابي، (انديشة سياسي در اسلام ٣٠)، نشر ني، [در آستانة چاپ].
    - ١١. حكومت مطلقه (انديشة سياسي در اسلام ۴)، نشر ني، [در آستانة چاپ].





# Madjmū<sup>c</sup>a-yi Muṣanaffat-i

# Ḥakīm-i Mu assis Āķā cAlī Mudarris-i Ţehrānī

Vol. 1: Ta<sup>c</sup>līķāt-i Asfār

Vol. 2: Rasā<sup>3</sup>il va Ta<sup>c</sup>līķāt

Vol. 3: Rasā<sup>°</sup>il-i Fārsī, Taķrizāt, Ķaṭaāt, Ta<sup>c</sup>liķāt-i Naķlīyya, Taķrīrāt va Munāzirāt.

Moghaddame, Tanzim, Tas hih va Tahghigh

Muhsin Kadīvar





# The Collected Works

## of the Sage and Founder $\bar{A}k\bar{a}^{c}Al\bar{\imath}$ Mudarris-i $\bar{T}ehran\bar{\imath}$

Vol. 1: Commentaries on Asfār

Vol. 2: Treatises & Commentaries

Vol. 3: Persian Treatises, Forewords, Pieces, Narative Commentaries, Discourses & Debates.

Research notes, Introduction and edited by:

Muhsin Kadīvar

